Jean Shinoda Bolen

LLOS DIOSES DE
CADA HOMBRE

Una nueva psicologia masculina




Jean Shinoda Bolen

LOS DIOSES
DE CADA HOMBRE

Una nueva psicologia
de la vida y los amores masculinos

Traduccion del inglés de Alicia Sanchez

editorial [( 2irHSs

Numancia, 117-121
(08029 Barcelona
www.editorialkairos.com



Titulo original: GODS IN EVERYMAN

© 1989 by Jean Shinoda Bolen

© de la edicion en castellano:
1999 by Editorial Kairos, S.A.

Primera edicion: Marzo 2002
Primera edicion digital: Octubre 2010

ISBN-13: 978-84-7245-514-6

ISBN epub: 978-84-7245-794-2

Composicion: Replika Press, Pvt. Ltd. India

Todos los derechos reservados. Cualquier forma de reproduccion, distribucion, comunicacion
publica o transformacion de esta obra solo puede ser realizada con la autorizacion de sus titulares,
salvo excepcion prevista por la ley. Dirijase a CEDRO (Centro Espafiol de Derechos Reprograficos,
www.cedro.org) si necesita algun fragmento de esta obra.




SUMARIO

Prologo
Agradecimientos

PartE I: Los dioses de cada hombre
1. Hay dioses en todos los hombres
2. Padres e hijos: los mitos nos hablan del patriarcado

Parte II: El arquetipo del padre: Zeus, Poseidon v Hades

3. Zeus, dios del cielo: el reino de la voluntad y del poder

4. Poseidon, dios del mar: el reino de la emocion y del instinto

5. Hades. dios del mundo subterraneo: el reino de los espiritus v del inconsciente

ParTe II1: T.a generacion de los hijos: Apolo, Hermes. Ares, Hefesto. Dionisos
6. Apolo. dios del sol: arquero. justiciero. hijo predilecto
7. Hermes. dios mensajero y guia de los espiritus: comunicador, embaucador.

viajero
8. Ares, dios de la guerra: guerrero. bailarin, amante
9. Hefesto: dios de la forja: artesano. inventor, solitario

10. Dionisos, dios del vino y del éxtasis: mistico. amante, vagabundo

Parte IV: Hallar nuestros mitos: recordarnos a nosotros mismos
11. Hallar nuestros mitos: recordarnos a nosotros mismos
12. El dios ausente

Apéndice: Quién es quién en la mitologia griega
Cuadro de dioses y arquetipos
Referencias y notas

Bibliografia




PROLOGO

Como autora de Las diosas de cada mujer muchas veces me han preguntado acerca de los
dioses en cada hombre. Los hombres que han asistido a mis conferencias sobre las diosas me
han preguntado repetidas veces «;Y nosotros que?». Los dioses de cada hombre es, pues, una
secuela logica de mi libro anterior, pero, por mi profesion, el tiempo historico y
(paradojicamente) el hecho de ser una mujer también me han incitado a escribir este libro sobre
los arquetipos masculinos.

Al escribir este libro, soy una mujer que hace lo que tradicionalmente han hecho las mujeres
por los hombres. Las mujeres han servido de interpretes de las vidas interiores de los hombres
porque éstos a menudo comparten con ellas lo que no suelen compartir entre ellos. Muchos
hombres, por ejemplo, eligen mujeres psiquiatras porque se sienten mas seguros y les resulta
mas facil hablar con una mujer. Algunos hombres dicen que quieren evitar los sentimientos
competitivos y las consecuencias que temen que podrian surgir en ellos mismos o en un
terapeuta de su mismo sexo.

A veces una mujer importante puede desempeiiar un papel significativo como “portadora de
un suefio” en la vida de un hombre de exito, como el psicologo Daniel Levinson observo en su
libro The Seasons of a Man's Life . Este es también un papel que una analista junguiana a veces
ha de representar. En el psicoanalisis los hombres comparten su vida interior y descubren sus
puntos debiles y sus puntos fuertes. A medida que van adquiriendo conocimiento acerca de ellos
mismos, me van enseflando. Veo quién es el hombre que hay bajo la superficie y llego a conocer
sus arquetipos y las dificultades que puede tener en ser ¢l mismo y sentirse autentico. Levinson
escribio:

La mujer especial es como el verdadero mentor: su cualidad especial reside en su
conexion con el Suefio de un hombre joven Ayuda a dar vida a esa parte del si-mismo que
contiene el Suefio. Facilita su entrada en el mundo adulto y su busqueda del Suefio. Lo hace
mediante su propio esfuerzo como maestra, guia, anfitriona, critica y benefactora. En el
plano psicologico mas profundo le permite proyectar en ella su propia figura fememna
interna —el “amma”, tal como lo ha descrito Jung— que genera y apoya sus heroicos
esfuerzos !

Por muchas razones, hay muchos hombres que se suelen sentir mejor comprendidos por las
mujeres que por otros hombres, y muestran mas de ellos mismos a las mujeres que entre ellos.
Tal como atestigua el McGill Report on Male Intimacy:

Uno de cada diez hombres tiene un amigo de su mismo sexo con quien habla de trabajo,
de dinero, de matrimonio; solo uno entre veinte cuenta con una amistad en la que puede
expresar sus sentimientos acerca de si mismo o de su sexualidad [...]. El patron mas
habitual de amistad es que un hombre tenga muchos “amigos™, de los cuales cada uno de
ellos sabe algo del si-mismo publico de su amigo, pero poco sobre como es enrealidad, y

ninguno de ellos conoce algo mas que una pequefia fraccion de la totalidad 2

McGill descubrio que s1 un hombre se muestra tal como es, lo mas probable es que lo haga



con una mujer, a veces con su esposa o bien con otra mujer. Tal como sospechan las myjeres, es
mucho mas facil que un hombre comparta sus sentimientos, pensamientos y suefios con ellas que
con otros hombres.

Tambien, segun Jean Baker Miller sefialo en Toward a New Psychology of Women , siempre
que haya un grupo superior e inferior (hombre, mujer; blanco, negro; empresarios ricos,
sirvientes pobres), el grupo con menos poder estudia al otro por necesidad y conoce mas
respecto al mismo que a la inversa. Debido a esto, asi como a la naturaleza de entregarse a los
demas de la mayoria de mujeres, éstas siempre han sido atentas observadoras de los hombres.2

Los dioses de cada hombre es pues una psicologia de los hombres tal como los ve una mujer
que esta haciendo lo que las myjeres han hecho por los hombres durante siglos, preocuparse por
ellos: reflexiona sobre lo que ha visto, es consciente de su necesidad de sensibilidad cuando
describe las debilidades y problemas masculinos y de la importancia de apreciar sus cualidades
positivas. Este libro tiene la perspectiva del observador compasivo, adquirida a través de la
experiencia profesional y personal.

Soy psiquiatra, analista junguana y profesora de psiquatria climca de la umversidad de
California, San Francisco. Tengo hombres y myjeres entre los pacientes de mi consulta privada
y soy una mujer en una profesion de hombres con mentores, amigos y colegas hombres. A mi
vez, he sido tutora y he enseitiado tanto a hombres como muyjeres.

Ademas, fu1 una “hija de papa”, la “nifia preferida de papa”, cuyo padre se enorgullecia de
los logros de su hija. A raiz de ello me resulto mas facil que a muchas mujeres hallar
aprobacion en esta cultura patriarcal. Tambien fu1 esposa durante diecinueve anos, en un
matrimonio que tenia raices tradicionales e igualitarias a un mismo tiempo, separada durante
tres aflos y luego divorciada. Soy madre de un nifio y una mifia, nacidos ambos a principios de
los setenta, la década del movimiento de las mujeres, cuando los temas de los estereotipos —la
crianza se anteponia a la naturaleza— se dejaban oir con mas fuerza.



La vision binocular de la psicologia

Los dioses de cada hombre ofrece una “vision binocular” de la psicologia, una perspectiva
profunda que tiene en cuenta tanto los poderosos arquetipos internos como los estereotipos de la
conformidad-exigencia, en un intento de comprender donde residen nuestros conflictos y de que
modo podemos alcanzar mejor la plenitud.

Esta perspectiva ha surgido de mi formacion profesional y mi experiencia personal. Mi
practica ha desarrollado mi conciencia de lo que sucede en el interior de los corazones y las
cabezas de los hombres y de las mujeres, de la dicha que nos proporciona la sensacion de
plemitud e integracion que se produce cuando obramos como pensamos. Por el contrario,
nuestros cuerpos, suefios y sintomas expresan conflicto y dolor cuando lo que es arquetipi-
camente cierto es negado y reprimido de forma consciente. Conocer que son estos arquetipos y
el modo como se expresan en las vidas de los individuos solo se esclarece tras afos de trabajo
de psicologia profunda.

Tambien es esencial el entendimiento de lo que el movimiento de las mujeres denomino
“despertar de la conciencia”. En las dos ultimas deécadas hemos aprendido como los
estereotipos pueden distorsionar y limitar el potencial humano, sobre todo el de las myjeres. En
este periodo muchas mujeres se han vuelto conscientes de como les afecta personalmente vivir
en una cultura patriarcal. Los valores y creencias de las personas estan modelados por la
cultura, que se refleja en nuestras leyes y costumbres, lo cual afecta a la distribucion del poder y
a como se determinan la valia y la posicion social. En una sociedad patriarcal las mujeres no
estan muy favorecidas. Pero los estereotipos masculinos tambien tienen poder sobre los propios
hombres, puesto que limitan su forma de ser natural, recompensando algunas cualidades y
rechazando otras.



Los dioses y las diosas en cada persona

Cuando hablo de los dioses en cada hombre me doy cuenta de que las mujeres a menudo
descubren que en ellas tambien reside undios en particular, al i1gual que, cuando hablo de
diosas, los hombres tambieén pueden identificar una parte de ellos mismos con una diosa
especifica. Los dioses y las diosas representan diferentes cualidades de la psique humana. El
panteon de las deidades griegas, masculinas y femeninas, existe integramente en nuestro interior
en forma de arquetipos, aunque en general los dioses sean los determinantes mas fuertes y con
mas influencia en la personalidad del hombre, como las diosas lo son en la de la myjer.

Todo arquetipo se asocia a un don “otorgado por un dios o diosa” y a conflictos potenciales.
Al darnos cuenta de esto la arrogancia y el sentimiento de culpabilidad son menos probables. Y
debido a que todo lo que hacemos que surge de nuestras profundidades arquetipicas tiene
sentido para nosotros, un hombre que sepa “que dios” o “dioses” actuan en ¢l puede ser capaz
de conocer qué opciones o caminos es probable que le resulten mas satisfactorios.

Leer sobre los dioses a veces resulta un medio de “remembrar” nuestras partes amputadas
(desmembradas). Este proceso tambien puede recibir la ayuda de los suefios, los recuerdos y
los mitos que nos conectan con nuestro inconsciente.

Conocer los diferentes dioses en cada hombre también es importante para las mujeres,
muchas de las cuales ponen mucho esfuerzo en intentar comprender a los hombres (en general,
un solo hombre cada vez). Las mujeres con mentalidad psicologica a veces se dan cuenta de que
suelen mantener relaciones con el mismo tipo de hombre y sienten que realmente necesitan saber
“quien” las atrae. Los dioses de cada hombre puede decirles que han sido atraidas por un dios
0 arquetipo en una serie de hombres; y este “dios” no es compatible con lo que ellas esperan, lo
cual explica por qué sus relaciones siempre acaban mal.

Conocer a los “dioses” ofrece a los padres o madres de hijos varones (especialmente madres
solteras) un medio para ver y apreciar “quienes” son sus hijos. El resultado neto es que un padre
o una madre se sienten mas competentes cuando entienden como puede que sea su hijo, como es
probable que el mundo le trate, cuales seran sus puntos fuertes y cuales los debiles y donde
puede encontrar ayuda.

Es necesario que tanto hombres como mujeres vean a sus progenitores con claridad, con
frecuencia para poder perdonarlos y comprenderles. Entender a los dioses y sus mitos puede
proporcionar una imagen objetiva del padre.

Puesto que en las mujeres tambien hay “dioses”, ellas pueden adquirir conocimiento de si
mismas a traves de e€stos. El “jajal” de reconocimiento puede ser especialmente apreciado por
una mujer que ya este familiarizada con las “diosas™ y que ahora descubre que hay un dios en
concreto que explica parte de su conducta. Puede captar la satisfaccion que todos sentimos
cuando encaja la pieza que faltaba en el rompecabezas, especialmente cuando es la que faltaba
para completar el cuadro y dar sentido a la vida.

Hay dioses y diosas en todas las personas. A traves de ellos podemos descifrar ese momento
de inspiracion cuando algo que sabemos intuitivamente respecto a nosotros mismos produce una
imagen clara y se mamnfiesta en palabras. Del mismo modo que cuando nos miramos en un
espejo y vemos nuestros rasgos por primera vez la impresion que recibimos puede revelarnos

eso a lo que los demas reaccionan cuando nos ven y mostrarnos a nosotros mismos con mayor
claridad.



Escribi este libro para toda persona que quiera comprender a los milos y a los hombres,
conocer sobre los arquetipos masculinos en hombres y mujeres o descubrir algo sobre ella
misma y sus relaciones. Lo he escrito especialmente para los hombres que deseen descubrir a
los dioses que hay en su interior, para aquellos hombres que me han preguntado: “;Qué pasa con
los dioses de cada hombre? ;Que pasa con nosotros?”.



AGRADECIMIENTOS

Cada capitulo de este libro tiene muchos contribuidores anonimos —pacientes, amigos,
colegas, parientes, todos los mfios u hombres importantes de mi vida—, que han ejemplificado
aspectos de un dios arquetipo o me han ayudado a comprender lo que es ser hombre o nifio en
esta cultura patriarcal. Con los afios, las mujeres me han hablado de los hombres proximos a
ellas, a veces dando muestras de conocerlos —especialmente a los hombres irreflexivos—mejor
que ellos mismos. Las mayores contribuciones han sido las de los hombres que han indagado a
fondo conmigo en el analisis jungumano para descubrir sentimientos, historias y partes de ellos
mismos que ni siquiera conocian al principio y a las que habian temdo relegadas.

La mayoria de las descripciones son, pues, compuestos de muchos hombres, a quienes conoci
bajo un monton de diversas circunstancias: principalmente durante mis veinticinco afios de
practica psiquiatrica. He realizado mi trabajo en un femenos (santuario en griego) de confianza,
seguridad y confidencialidad. En €l, lo que era inconsciente o estaba olvidado se fue revelando
con el tiempo. Todos los hombres que me han confiado su psique me han ensefiado mas sobre
psicologia que ningun otro hombre o mujer, incluyendome a mi misma. Gracias.

En este libro he utilizado figuras historicas, celebridades y personajes ficticios para describir
una faceta en particular de un dios. Me he basado en la imagen publica de la persona y en como
se la ha citado, en lugar de hacerlo en mi conocimiento personal o profesional. Las imagenes
postumas de las personas reales por lo general resultan ser exageradas o se quedan cortas.

Tanto este libro como Las diosas de cada mujer han surgido de los descubrimientos y de las
teorias de C. G. Jung. Su trabajo sobre los arquetipos del inconsciente colectivo y de los tipos
psicologicos han sido la base de mi trabajo. La descripcion de Freud del complejo de Edipo
indica el vinculo entre los mitos griegos y la psique, que los escritores junguianos han
desarrollado mucho mas. Gran parte de lo que se ha escrito sobre la psicologia arque-tipica de
Jung lo ha publicado Spring Publications y la mayoria ha estado bajo la supervision de James
Hillman Muchas de estas publicaciones estan citadas en las notas y en la bibliografia; el trabajo
de Murray Stein ha sido especialmente significativo para mi.

La creciente conciencia que existe de la cultura patriarcal en la que vivimos —y de como esta
ha dado forma a nuestros valores, percepciones y, en ultimo término, a cada uno de nosotros—es
el tema principal de este libro, por el que he de dar las gracias a toda una generacion de
activistas, escritores y eruditos, en su mayoria mujeres. En lo que a mi formacion personal
respecta, estoy especialmente agradecida a Gloria Steinem y a la junta directiva y al personal de
la Ms. Foundation for Women; a Jean Baker Miller, licenciada en medicina, a Alexandra
Symonds, licenciada en medicina y a las mujeres que pertenecieron a la Task Force y a los
Committees on Women of the American Psyquiatric Association. Anthea Francine, con la cual
he dirigido numerosos talleres, ha aguzado mi1 sensibilidad sobre el efecto que la familia y la
cultura tienen en el nifio, especialmente respecto a aquellos arquetipos que no son valorados.
Los escritos de Alice Miller me aportaron una nueva perspectiva en el pensamiento
psicoanalitico, que me confirmo lo que ya sabia respecto a los nifios y al efecto de ser herido
por padres heridos.

La confeccion de este libro ha resultado una tarea facil, puesto que se le ha permitido
aparecer en su momento, tenendo encuenta las etapas de mi vida en lugar de la fecha de
contrato 1nicial. Doy las gracias a mi editor y al redactor jefe de Harper & Row, Clayton



Carlson, por los regalos de comprension y tiempo y por asignarme a Tom Grady para que me
ayudara. La sensibilidad y destreza editorial de Tom han sido perfectas. John Brockman y
Katinka Matson, mis agentes literarios, al cuidar tanto lo que hacen tan bien, me han ayudado a
ser escritora.

Mi padre, Joseph Shinoda, me ha dado su apoyo para hacer cosas en este mundo. He
heredado su intensidad, partidismo, su tendencia literaria e historica y su habilidad para escribir
y hablar. Mur16 durante m1 primer afio como médica psiquiatrica residente y, por lo tanto, no
conoc10 a mis hijos n1 mis libros. Le echo de menos y s€ que, aunque nuestro tiempo juntos fuera
mas breve de lo que me hubiera gustado, he sido afortunada por ser hija de m1 padre. Este libro
es cordial y perspicaz, en parte debido a que tuve un buen padre Zeus, a quien podia oponerme y
contra quien podia luchar cuando lo que me importaba a mi y lo que ¢l queria de mi no
coincidian

Mill Valley, Californa
Noviembre, 1988



PARTE I
LOS DIOSES DE CADA HOMBRE



1. HAY DIOSES
EN TODOS LOS HOMBRES

Este libro trata de los dioses de cada hombre, de los patrones innatos —o arquetipos—que se
encuentran en lo mas profundo de la psique, formando al hombre desde dentro. Estos dioses son
poderosas predisposiciones invisibles que afectan en la personalidad, en el trabajo y en las
relaciones. Los dioses tienen relacion con la intensidad o la distancia emocional, preferencias por la
agudeza mental, el esfuerzo fisico o la sensibilidad estética, el anhelo de una union en éxtasis, una
comprension panoramica, la nocion del tiempo y mucho mas. Los distintos arquetipos son
responsables de la diversidad entre los hombres y su complejidad interior, y tienen mucho que ver
con que facilidad o dificultad los hombres (y los muchachos) pueden cumplir sus esperanzas y cual
es el precio que han de pagar por ello sus yoes mas profundos y autenticos.

Sentirse autentico significa ser libre para desarrollar rasgos y potenciales que son
predisposiciones innatas. Cuando somos aceptados y se nos permite ser auténticos, es posible tener
autoestima y autenticidad a un mismo tiempo. Esto solo se llega a desarrollar si las reacciones de las
personas que nos importan nos animan en vez de descorazonarnos, cuando somos espontaneos y
sinceros, o cuando estamos absortos en aquello que nos produce felicidad. Desde la infancia, en
primer lugar nuestra familia y luego nuestra cultura, son los espejos en donde vemos si somos
aceptables o no. Cuando hemos de adaptarnos para ser aceptables, puede que acabemos llevando una
mascara y representando un papel vacio si el que somos interiormente y lo que se espera que seamos
estan muy distanciados.



La conformidad del lecho de Procusto

La conformidad que se exige a los hombres en nuestra cultura patriarcal es como la del lecho de
Procusto de la mitologia griega. Los viajeros que se dirigian a Atenas eran colocados en esta cama.
S1 eran demasiado bajos, se les estiraba hasta que daban la medida, como en el potro de tortura
medieval; s1 eran demasiado altos, se les cortaban los pies hasta que encajaban

Algunos hombres encajan perfectamente en el lecho de Procusto, al 1gual que hay hombres cuyo
estereotipo (o las expectativas externas) y arquetipo (o los patrones internos) se adapta
correctamente. El éxito les gusta y se sienten comodos con €l. Sin embargo, la conformidad con el
estereotipo suele ser un proceso agonizante para un hombre cuyos patrones arquetipicos difieren de
lo “que deberia ser”. Puede parecer que encaja, pero lo cierto es que le ha costado un alto precio
representar ese papel, para lo que ha tenido que renunciar a aspectos importantes de si mismo. Puede
que también haya estirado una faceta de su personalidad para estar a la altura de las circunstancias,
pero le falta profundidad y complejidad, lo cual hace que su éxito exterior, interiormente no
signifique nada para el.

Los viajeros que pasaban por la prueba de Procusto para llegar a Atenas, puede que se preguntaran
s1 habia valido la pena, como les sucede a menudo a los hombres de hoy en dia cuando “llegan”.
William Broyles, Jr., cuando escribio para Esquire, describio con hastio lo vacio que puede ser el
exito:d

Cada mafiana me embutia en mi traje, cogia mi maletin, me dirigia a mi espectacular trabajo y
moria un poco. Era el redactor jefe de la revista Newsweek, un puesto que a los ojos de los
demas lo tenia todo, salvo que nada tenia que ver conmigo. No me proporcionaba demasiado
placer dirigir una gran institucion. Yo queria realizacion personal, no poder. Para mi, el exito
era mas peligroso que el fracaso; el fracaso me habria obligado a decidir lo que realmente
queria.

La unica forma era dejarlo, pero no habia dejado nada desde que habia abandonado el equipo
de atletismo en el instituto. También habia sido infante de marina en Vietham y los marines
estan entrenados a llegar hasta la cima de la colina, pase lo que pase. Pero yo ya habia llegado;
sencillamente odiaba estar alli. Habia escalado la montafia equivocada y lo unico que podia
hacer era bajar y subir otra. No fue facil: mi trabajo 1ba mas despacio de lo que yo esperaba y
mi1 matrimonio se disolvio.

Necesitaba algo, pero no estaba seguro de que se trataba. Sabia que queria que me probaran
mental y fisicamente. Queria triunfar, pero con reglas claras y concretas, que no dependieran de
la opinion de los demas. Queria la intensidad y la camaraderia de una empresa arriesgada. En
otros tiempos, puede que hubiera ido hacia el oeste o al mar, pero tenia dos hijos y una marafia
de responsabilidades.

Este hombre tenia poder y prestigio, metas que para alcanzarlas se cobran la mejor parte de la
vida de un hombre y que relativamente pocos consiguen. Pero padecia una de las enfermedades mas
1mportantes que observo en muchos hombres de mediana edad: depresion leve generalizada. Cuando
se nos separa de nuestras fuentes de vitalidad y dicha, la vida resulta insulsa y sin sentido.

En esta cultura, los hombres llevan ventaja y parecen tener los mejores papeles. No cabe duda de
que ostentan los de mas poder o mejor remunerados. Sin embargo, muchos hombres padecen



depresion que enmascaran con el alcohol, el trabajo excesivo, demasiadas horas delante del
televisor, todo ello para conseguir insensibilizarse. Y hay otros muchos que estan enojados y
resentidos, su hostilidad y rabia se desencadena por cualquier cosa, desde la forma en que conduce
algwen hasta la wrritante conducta de un mfio. Su esperanza de vida tampoco es muy larga. El
movimiento feminista expresaba claramente los problemas que tienen éstas al vivir en un patriarcado,
pero, a juzgar por la cantidad de hombres infelices que hay, parece que vivir en este tipo de sociedad
tampoco es bueno para ellos.



El mundo interior de los arquetipos

Cuando la vida carece de sentido y ya nada nos parece nuevo, o cuando nos parece que hay algo
que no funciona en nuestra forma de vida y en lo que estamos haciendo, podemos ayudarnos siendo
conscientes de las discrepancias entre los arquetipos que hay en nuestro interior y nuestros roles
externos. Los hombres se suelen ver atrapados entre el mundo interior de los arquetipos y los
estereotipos externos. Los arquetipos son poderosas predisposiciones; investidas con la imagen y la
mitologia de los dioses griegos, tal como los he descrito en este libro, cada uno tiene impulsos,
emociones y necesidades caracteristicas que dan forma a la personalidad. Cuando representas un
papel que esta conectado con un arquetipo activo dentro de t1, la profundidad y el sentido que ese
papel tiene para t1 generan energia.

S1, por ejemplo, eres como Hefesto, el artesano y el inventor, el dios de la forja, que hacia
hermosas armaduras y joyeria, podras pasar muchas horas en solitario en tu taller, estudio o
laboratorio totalmente absorto en lo que estas haciendo, y con ello alcanzaras los niveles mas altos.
Pero s1 eres como Hermes, el mensajero, por naturaleza seras un hombre que estara siempre en
movimiento. Ya seas un viajante o un negociador internacional, te gustara lo que haces, y tu trabajo
requerira una mente flexible, especialmente cuando te encuentres, como te suele suceder, en terrenos
¢ticos poco defimidos. S1 eres como uno de estos dioses y te toca realizar el trabajo contrario, tu
tarea dejara de ser un placer absorbente. El trabajo es solo una fuente de satisfaccion cuando
coincide con tunaturaleza y talentos arquetipicos.

Las diferencias en la vida personal también son creadas por los arquetipos. Un hombre que se
parezca a Dionisos, el dios extatico, puede quedar totalmente absorto en la sensualidad del momento,
donde nada es mas importante que ser el amante espontaneo. Contrasta con el hombre que, al 1gual
que Apolo, el dios del sol, trabaja para dominar sus habilidades y convertirse en un experto en
tecnicas de todo tipo, entre las cuales se puede inclur hacer el amor.

Los “dioses” como arquetipos existen en forma de patrones, reconocidos o no, que rigen las
emociones y la conducta; son poderosas fuerzas que exigen su recompensa. Conscientemente
reconocidos (aunque no necesariamente nombrados) y honrados por el hombre (o mujer) en el que
moran, estos dioses ayudan al hombre a ser €l mismo, motivandole a hacer que su vida tenga mas
sentido porque lo que hace esta en conexion con la capa arquetipica de su psique. Los dioses
rechazados y negados tambien tienen influencia, que suele ser perjudicial, puesto que ejercen una
presion reivindicadora sobre el hombre. La identificacion distorsionada tambien puede danar, por
ejemplo en un hombre que este identificado con un dios hasta tal extremo que pierda su propia
individualidad y se vuelva un “poseido”.



(Qué es un arquetipo?

C. G. Jung introdujo el concepto de arquetipo en la psicologia. Los arquetipos son patrones de
existencia y de conducta, de percibir y de responder determinados internamente, preexistentes o
latentes. Estos patrones se hallan en un inconsciente colectivo —esa parte del inconsciente que no es
individual, sino unmiversal y compartido. Estos patrones se pueden describir de manera personalizada,
como dioses y diosas: sus mitos son historias arquetipicas. Evocan sentimientos e imagenes y tocan
temas universales y que forman parte de la herencia humana. Nos suenan a cierto en nuestra
compartida experiencia humana, de modo que cuando oimos hablar de ellos por primera vez nos
resultan vagamente familiares. Cuando interpretamos un mito respecto a un dios o captamos su
significado, intelectual o intwitivamente, como algo que influye en nuestra propia vida, puede tener el
mismo 1mpacto de un suefio que nos aclara una situacion, nuestro propio caracter o el de alguien a
quien conocemos.

Los dioses como figuras arquetipicas son como cualquier cosa genérica: describen la estructura
basica de esta parte de un hombre (o de una muyjer, pues los dioses arquetipicos con frecuencia
también estan activos en las psiques de las mujeres). Esta estructura basica esta “revestida”,
“encarnada” o “pormenorizada” por el hombre individual, cuya exclusividad esta formada por la
familia, la clase, la nacionalidad, la religion, las experiencias de la vida y el tiempo en que vive, su
aspecto fisico y su inteligencia. Sin embargo, todavia podemos observar que sigue cierto patron
arquetipico, al recordar a un dios en particular.

Puesto que las 1imagenes arquetipicas forman parte de nuestra herencia colectiva humana, nos
resultan “familiares”. Los mitos griegos que se remontan a 3.000 afios de antigiiedad siguen vivos, se
explican una y otra vez porque los dioses y las diosas nos hablan de las verdades de la naturaleza
humana. Conocer a estos dioses griegos puede ayudar a los hombres a entender mejor quién o que
esta actuando en lo profundo de sus psiques. A suvez las mujeres pueden aprender a conocer mejor
a los hombres al conocer que dioses estan actuando en los hombres importantes de sus vidas, al
tiempo que pueden descubrir que un “dios” en particular actua en su propia psique. Los mitos pueden
proporcionarnos la posibilidad de ese “jaja!” intuitivo: algo suena a cierto e intuitivamente captamos
la naturaleza de una situacion humana con mayor profundidad.

El parecido a Zeus, por ejemplo, es sorprendentemente obvio en los hombres que pueden ser
despiadados, asumen riesgos a fin de conseguir mas poder y riqueza, y que quieren estar muy visibles
cuando hayan alcanzado la posicion social deseada. Las historias sobre Zeus suelen encajar con los
hombres que se 1dentifican con €l. Por ejemplo, sus vidas conyugales y sexuales pueden asemejarse a
los galanteos de Zeus. El aguila, que se asocia con Zeus, simboliza las caracteristicas del arquetipo:
desde su elevada posicion goza de una perspectiva general, puede ver el detalle y tiene la capacidad
de actuar rapidamente para atrapar lo que quiere con sus garras.

Hermes, el dios mensajero, era el comunicador, el embaucador, el guia de los espiritus del mundo
subterraneo, y el dios de las carreteras y fronteras. Al hombre que encarne este arquetipo le costara
asentarse en un lugar, porque respondera a la atraccion de la via abierta y de la siguiente
oportunidad. Al 1gual que el azogue o el mercurio (su nombre romano es Mercurio), este hombre se
resbala de entre los dedos de las personas que quieren atraparlo o retenerlo.

Zeus y Hermes son patrones muy distintos y los hombres que se asemejan a cada uno de estos
dioses difieren entre ellos. Pero dado que todos los arquetipos estan potencialmente presentes en
todos los hombres, tanto Zeus como Hermes tambien pueden estar activos en el mismo hombre. Con



ambos actuando en su interior y de una forma equilibrada puede que sea capaz de establecerse, lo
cual es la prioridad de Zeus, con la ayuda de las habilidades de comunicacion y las ideas
mmnovadoras de Hermes. O bien se puede encontrar con conflictos psicologicos, oscilando entre el
Zeus que busca poder, que requiere tiempo y compromiso, v el Hermes que necesita libertad. Estos
son solo dos de los arquetipos de los dioses que se valoran positivamente en nuestra cultura
patriarcal.

Los dioses que estaban denigrados —los rechazados, cuyos atributos no se valoraban entonces, ni
tampoco ahora—también siguen vivos en las psiques de los hombres, como lo estaban en la mitologia
griega. Habia prejuicios respecto a los mismos como dioses; la cultura occidental tiene una tendencia
similar contra su papel como arquetipos en la mente humana —la sensualidad y la pasion de Dionisos,
el frenesi de Ares en el campo de batalla que bajo otras circunstancias facilmente se hubiera puesto a
bailar, la emotividad de Poseidon, la intensa creatividad introvertida de Hefesto, la introspectiva
atencion de Hades. Estas tendencias continuadas afectan a la psicologia de los hombres, que puede
que repriman estos aspectos en ellos mismos en un intento de adaptarse a los valores culturales que
recompensan la distancia emocional, la frialdad y la adquisicion de poder.

Ya sea trabajando, yendo a la guerra o haciendo el amor, cuando actuas como se espera que lo
hagas, sin la inspiracion de una fuerza arquetipica, malgastaras demasiada energia y esfuerzo. Puede
que tus esfuerzos tengan sus recompensas, pero no se satisfaran por completo. Por el contrario, hacer
lo que te gusta te afirma interiormente y te proporciona placer; guarda coherencia con lo que eres. En
realidad eres afortunado si ves recompensado y reconocido lo que haces en el mundo exterior.



Activar los dioses

Todos los dioses son patrones potenciales en las psiques de todos los hombres; sin embargo, en
cada 1ndividuo algunos de estos patrones estan activados (energizados o desarrollados) y otros no.
Jung utilizo la formacion de cristales como analogia para explicar la diferencia entre los patrones
arquetipicos (que son unversales) y los arquetipos activados (que estan funcionando en nosotros).
Un arquetipo es como el patron invisible que determina que forma y estructura adoptara un cristal en
su formacion. Una vez se forma el cristal, el patron reconocible es analogo a un arquetipo activado.

Los arquetipos también se pueden comparar a los “mapas™ que hay en las semillas. El crecimiento
de las semillas depende de la tierra y de las condiciones climaticas, de la presencia o ausencia de
clertos nutrientes, de los cuidados y carifio de los jardineros, del tamafio y de la profundidad de la
maceta y de la propia resistencia de la especie. La semilla puede que no llegue a crecer o que no
sobreviva tras haber echado los primeros brotes. Si1 llegaa desarrollarse, puede crecer
exuberantemente o quedar interrumpido su crecimiento porque las condiciones disten mucho de ser
optimas. Las circunstancias afectaran al aspecto concreto de lo que esta creciendo de la semilla, pero
la forma basica o i1dentidad de la planta —al 1gual que un arquetipo—seguira siendo reconocible.

Los arquetipos son patrones humanos basicos, algunos de los cuales son innatamente mas fuertes
en unas personas que en otras, al 1gual que lo son las cualidades humanas como el talento musical, un
sentido 1nnato del tiempo, la habilidad psiquica, la coordinacion fisica o la inteligencia. Como seres
humanos todos poseemos cierto talento musical, pero algunas personas (como Mozart) son nifios
prodigio y otras (como yo) tenemos problemas para reproducir una simple melodia. Lo mismo
sucede con los patrones arquetipicos. Algunos hombres parecen encarnar un arquetipo en particular
desde el primer dia y seguir esa trayectoria durante toda su vida; o puede que en la mitad de suvida
aparezca otro hombre, por ejemplo, si de pronto se enamora y conoce a Dionisos.

Predisposicion inherente y esperanzas familiares

Los bebes nacen con ciertos rasgos de la personalidad —son energicos, voluntariosos, placidos,
cur10sos, capaces de estar solos o bien necesitan de la compaifiia de los demas. La actividad fisica, la
energia y la actitud difieren de un nmifio a otro: un recién nacido cuyo llanto ansioso posea un
inconfundible poder para exigir lo que quiere en ese momento y que a los dos afios se embarque en
todas las actividades es muy distinto del nifio risuefio y agradable que parece personificar el espiritu
de la racionalidad a su corta edad. Son tan distintos como intensos, el Ares instintivamente fisico y el
ecuanime y amistoso Hermes.

Como mifio, muchacho y por ultimo hombre, sus acciones y actitudes que comienzan como
predisposiciones inherentes o patrones arquetipicos son juzgadas y correspondidas por los demas
mediante la aprobacion, la ansiedad, el orgullo y la verglienza. Las esperanzas de la familia de un
nifio apoyan ciertos arquetipos y rechazan otros, y por ende, las cualidades de sus hijos o la
naturaleza propia de uno en concreto. La ambiciosa pareja de profesionales con carrera que aspira a
ascender en la escala social y que desde la ammocentesis saben que “es un chico”, pueden esperar el
nacimiento de un futuro estudiante de Harvard. Esperan un hijo agradable que pueda dirigir sus
esfuerzos intelectuales a una meta muy distante. Un hijo que fuera arquetipicamente como Apolo o
Zeus satisfaria a la perfeccion todos los requisitos, agradar a sus padres y prosperar en el mundo.
Pero s1 el nifio que nace resulta coincidir con otro arquetipo, la desilusion y la 1ra al ver frustradas



sus esperanzas seran las reacciones mas probables. Un emotivo Poseidon o un Dionisos con su
nocion del tiempo de estar aqui y ahora, tendrian problemas para satisfacer el programa que sus
padres tienen para ¢l. Esta incapacidad para adaptarse afectaria negativamente a su autoestima.

Con frecuencia, en las familias hay hijos que no “encajan” en sus esperanzas o estilos. Un nmfio que
valore la soledad, como Hades, o el distanciamiento emocional, como Apolo, no solo es molestado
continuamente, sino que también puede ser considerado extrafio por su extravertida~ y expresiva
familia. El muchacho Ares o Poseidon, que se encontraria bien en este tipo de familia, es una
excepcion en una familia fria y racional que no demuestra fisicamente sus emociones, sus
necesidades de contacto se desaprobaran y quedaran insatisfechas.

En unas familias, se espera que el nmifio sea como su padre y siga sus pasos. En otras, en las que el
padre es la decepcion, cualquier rasgo que el hijo comparta con el mismo atraera la colera y la
negatividad que los demas sienten hacia el progenitor. Luego también estan las esperanzas de que el
hijo dé vida a los suefios fracasados del padre. Sean cuales fueren las esperanzas para ¢l, éstas
interactuaran con lo que esta presente arquetipicamente y con lo que se puede modelar.

S1 un muchacho o un hombre intenta cumplir lo que se espera de ¢l a costa de sacrificar su
conexion con su verdadera naturaleza, puede que tenga éxito en el mundo y que lo encuentre sin
sentido para €l, o bien fracasar en la vida tras haber fracasado también en seguir fiel a sus principios.
Por el contrario, s1 es aceptado por lo que es, y sin embargo es consciente de que es importante
desarrollar las habilidades sociales o competitivas que va a necesitar, entonces su adaptacion al
mundo no sera a costa de su autenticidad y autoestima, sino que €stas le ayudaran a completarla.

Las personas y los acontecimientos activan a los dioses

Una persona o acontecimiento puede activar —o, en términos junguianos, constelar—una reaccion
arquetipica o “tipica” de un dios en particular. Por ejemplo, un hijo que llega a casa con un 0jo
morado, puede, sin decir palabra, provocar rencor en un padre, el vengador Poseidon que siente la
necesidad inmediata de saldar cuentas con quienquiera que le haya hecho eso a su hijo. Pero el
mismo ojo morado puede evocar desprecio hacia su hijo por haberse metido en una pelea con los
puios, si su padre reacciona como Zeus hizo con su hijo Ares. Cuando Ares fue herido, Zeus no solo
no fue compasivo sino critico; reprendio a su hijo por ser un quejica y aprovecho la ocasion para
echarle en cara lo detestable y pendenciero que era.

Asi mismo la infidelidad provoca una serie de reacciones. ;Que sucede cuando un hombre
descubre que su esposa le es infiel o que la myjer que €l considera “suya”, tiene otro amante (aunque
¢l esté casado y lo suyo con ella no sea mas que un devaneo)? ;Se vuelve como Zeus e intenta
destruir al otro hombre o quiere destruir a la mujer, como hizo Apolo? ;Quiere conocer los detalles,
como hizo Hermes, o 1dea ingeniosas maneras de atrapar a la pareja in fraganti para exponerla al
escarnio publico, como Hefesto?

Las mmnumerables circunstancias historicas pueden proporcionar la situacion que active a un dios
en una generacion de hombres. Por ejemplo, los jovenes con la tendencia dionisiaca a buscar la
experiencia extatica a traves de las drogas psicodélicas de los afios sesenta. Muchos se convirtieron
en pacientes psiquiatricos; muchos otros se iluminaron espiritualmente. Hombres que no habian
sentido a Diomisos, entonces lo sintieron, y a raiz de ello son ahora sensuales y esteticamente
conscientes, lo que de otro modo no hubiera sido posible.

Los hombres que estuvieron en el ejercito en la guerra del Vietnam puede que se alistaran como
voluntarios porque se identificaban con Ares, el dios de la guerra. O puede que fueran reclutas



desgraciados. En cualquiera de los casos, la situacion podia activar aspectos de Ares. Algunos
hombres experimentaron una vinculacion emocional positiva, una lealtad y una profunda
compenetracion con los compafieros que en otras circunstancia jamas hubieran sentido. Otros
hombres se volvieron “poseidos” por la ciega furia de un Ares enajenado, quizas tras ver como un
amigo caia en una emboscada, o fueron arrastrados por una psicologia de grupo propia de Ares; a
raiz de ello, hombres que en circunstancias normales m siquiera habrian participado en una pelea de
bar, pudieron cometer atrocidades y matar a civiles.

“Hacer” activa a los dioses: no “hacer” los inhibe

Proponerse objetivos y la claridad de pensamiento son cualidades que se recompensan
culturalmente y que se manifiestan de forma natural en hombres como Apolo, el arquero, cuyas
flechas doradas pueden alcanzar un blanco muy distante. Todos los demas han de estudiar para
adquurir estas habilidades, sobre todo cuando se hace hincapi€ en la necesidad de sacar buenas notas
para conseguir labrarse un porvenir.

En cambio, el muchacho dionisiaco menosprecia los dones naturales: puede quedarse facilmente
absorto en el mundo sensorial y quedar totalmente atrapado en el presente inmediato. De joven,
cuando se deleitaba con el tacto del terciopelo y la seda, o se entregaba en cuerpo y alma a la musica
por medio del baile, estaba conectando con la sensualidad innata que probablemente no le ayudaban
a fomentar, aspecto que deberia ser de obligado aprendizaje para todos los chicos.

Hay un dicho que reza “hacer es llegar a ser”, y eso expresa claramente como se pueden evocar o
desarrollar los dioses mediante una accion determinada. El asunto suele ser: “;te tomaras ese
tiempo?”. Por ejemplo, un ejecutivo puede ser consciente de cuanto le gusta trabajar con sus manos,
puede pasarse horas en su taller del sotano. Pero, si1 ha de tener tiempo para Hefesto, no se puede
llevar trabajo extra de la oficina a casa. Del mismo modo, el hombre que una vez entro con gusto en
las competitivas refriegas de los campos de deportes escolares, perdera el contacto con el
competitivo Ares en si mismo, a menos que encuentre el tiempo y los compafieros para jugar al
voleibol, al futbol o se meta en un equipo del barrio.



Los dioses y las etapas de la vida

Un hombre atraviesa por muchas etapas en la vida. Cada etapa tiene su propio dios o dioses de
mayor influencia. Por ejemplo, hasta sus treinta afios puede ser una combinacion de Hermes, el dios
ocupado con zapatos alados y un Dionisos buscador del extasis. En ese punto llega a una gran
encrucijada: la myjer de su vida le dice que o se compromete con ella o la pierde. Su decision de
aceptar ese compromiso y ser fiel al mismo —que (aunque resulte sorprendente) es otro aspecto de
Dionisos—le conduce a sellar las alas de Hermes e invocar a su propio Apolo para salirse adelante
en el mundo laboral. En las tres décadas siguientes puede que otros arquetipos ocupen su lugar. La
patermidad v el exito pueden constelar a Zeus en ¢l; la muerte de su esposa o descubrir que ha estado
expuesto al sida, pueden desarrollar su Hades.

Aveces, los hombres que se 1dentifican mucho con cierto arquetipo pueden atravesar etapas, todas
ellas correspondientes a aspectos de ese mismo dios. En los capitulos sobre cada dios, describire
estos patrones del desarrollo.



Favoritismo patriarcal

El patriarcado —ese sistema invisible y jerarquico que nos sirve de lecho de Procusto, cuando
refuerza los valores y concede poder—tiene favoritos. Siempre existen ganadores y perdedores,
arquetipos a favor y en contra. A su vez los hombres que encarnan a “dioses” concretos son
alabados o rechazados.

Los valores patriarcales que enfatizan la adquisicion del poder, del pensamiento racional y de
tener el control son consciente o inconscientemente reforzados por las madres, los padres, los
compafieros, las escuelas y otras instituciones que recompensan o castigan a los muchachos y a los
hombres por su conducta. A consecuencia de ello, los hombres aprenden a conformarse y a sofocar
su individualidad junto con sus emociones. Aprenden a colocar a la persona correcta (o la actitud y
manera aceptable que es la imagen que muestran al mundo) junto con el “uniforme™ que se espera de
su clase social.

Cualquier cosa que resulte “inaceptable” para los demas o para las reglas de conducta puede
convertirse en una fuente de culpabilidad o de verglienza para el hombre, de modo que puede que se
encuentre en el lecho de Procusto psicologico. A continuacion viene el “desmembramiento”
psicologico, cuando hombres (y mujeres) se separan o reprimen estos arquetipos o partes de si
mismos que les hacen sentir inadecuados o avergonzados. En un sentido metaforico, la admonicion
biblica que comienza diciendo «si tu mano derecha te ofende, cortala...», es una llamada a la
automutilacion psicologica.

Lo que los hombres suelen cortar son sus aspectos emocionales, vulnerables, sensuales o
instintivos. Sin embargo, en la psique todo aquello que es sesgado o enterrado sigue vivo. Puede
pasar a un plano “subterraneo” y estar alejado del estado consciente durante un tiempo, pero puede
volver a emerger o ser “remembrado” cuando (por primera vez en la vida o por primera vez desde la
infancia) este arquetipo halla aceptacion en una relacion o situacion. Los hombres que tienen vidas
secretas, sentimientos y acciones inaceptables puede que retengan su existencia en la sombra y las
experimenten subrepticiamente sin que los demas se den cuenta hasta que se hacen evidentes y se
produce el escandalo, como ha sucedido con destacados evangelistas que predicaban en la
television, que denostaban contra los pecados de la carne y que fueron desacreditados cuando se
manifesto en ellos el deshonroso Dionisos.



Conocer a los dioses: darnos poder a nosotros mismos

Conocer a los dioses es una fuente de poder personal. En este libro podremos ver a cada uno de
los dioses a medida que pasamos de la imagen y la mitologia al arquetipo. Veremos como influye
cada uno en la personalidad y las prioridades, y comprenderemos de qué modo se relacionan entre si
su significado y las dificultades psicologicas especificas.

Comprender a los dioses ha de ir a la par con el conocimiento sobre el patriarcado. Ambas son
fuerzas poderosas e 1nvisibles que interactuan afectando a cada hombre individualmente. El
patriarcado amplia la influencia de algunos arquetipos y reduce la de otros.

El conocimiento sobre los dioses puede aumentar el conocimiento y la aceptacion de si mismo,
abrir el camino para que los hombres se comuniquen entre si y dar poder a los hombres y a muchas
mujeres para tomar decisiones que puedan conducir a la autorrealizacion y la dicha. En Courage to
Create, el psicologo Rollo May defimo la dicha como «la emocion que acompafia a la conciencia
exaltada, el estado de animo que va a la par con la experiencia de realizar los propios potenciales».2
Los arquetipos son potenciales. Dentro de nosotros —y dentro de nuestra cultura patriarcal- hay
dioses que hemos de liberar y otros que se han de reprimir.



La nueva teoria y perspectiva psicologica

Este libro presenta a los hombres y a la psicologia masculina bajo una vision diferente. Al beber
de las fuentes de la mitologia y de la teologia he descubierto que la actitud patriarcal de hostilidad
hacia los hijos es muy evidente. Esta misma actitud esta también presente en la teoria psicoanalitica.

Describo el efecto del antagonismo y rechazo paternal de la psicologia masculina en el capitulo
dos. “Padres e hijos: los mitos nos hablan del patriarcado”. Este capitulo incorpora las visiones de
la psicoanalista Alice Miller, que sefiala que el mito de Edipo comienza con el intento del padre de
asesinar a su hijo. En cualquier familia o cultura en la que los hijos sean vistos como amenazas para
el padre y sean tratados como tales, la psique de un hijo y el clima cultural se veran negativamente
afectados. Estoy presentando una nueva perspectiva psicologica.

Ademas, Los dioses de cada hombre es una psicologia de los hombres que considera importante
el impacto de la cultura en el desarrollo de los arquetipos. Este es un nuevo énfasis en la psicologia
junguiana.

En el capitulo doce, “El dios ausente”, especulo sobre la aparicion de un nuevo arquetipo
masculino, una posibilidad explicada por la teoria de los campos morfogeneticos de Rupert
Sheldrake.

Al final este libro proporciona una forma sistematica y coherente de comprender la psicologia de
los hombres a traves de los arquetipos masculinos personificados en los dioses griegos (que tambien
estan presentes en las myjeres). Mi anterior libro, Las diosas de cada mujer, describia las diosas
griegas y los arquetipos femeninos (que tambien estan presentes en los hombres) como base de una
psicologia arquetipica femenmina. En conjunto, los dos libros presentan una nueva psicologia
sistematica para hombres y mujeres que explica la diversidad que hay entre nosotros y nuestra
complejidad interior. Esta psicologia basada en el panteon de las deidades griegas refleja la riqueza
de nuestra naturaleza humana y nos indica la divinidad que experimentamos cuando lo que hacemos
surge de lo mas profundo que hay en nosotros y sentimos la dimension sagrada en nuestras vidas.

*El concepto psicologico de extraversion (extra en latin significa “fuera”) e introversion, y

las palabras extravertido uintrovertido fueron introducidas por C. J. Jung. Tanto la
transcripcion como el signficado han sido ligeramente modificados por su uso generalizado.
“Extrovertido” es la forma mas habitual, aunque erronea, de escribir esta palabra, que se
emplea para describir a un individuo con una personalidad agradable y sociable.
Jung utilizo “extravertido” para describir una actitud que se caracterizaba por un flujo de
energia psiquica hacia el mundo exterior o hacia un objeto, que conduce a un interés por los
hechos, las personas y las cosas, asi como a una dependencia en las mismas. Para el
introvertido, el flyjo de energia psiquica es hacia dentro, y la concentracion se dirige a factores
subjetivos y a respuestas internas.



2. PADRES E HIJOS: LOS MITOS
NOS HABLAN DEL PATRIARCADO

En el plano mas privado y personal, el patriarcado da forma a la relacion entre padre e hijo; en el
plano mas superficial de las costumbres, los valores patriarcales determinan qué rasgos y valores se
han de fomentar y recompensar, y, por consiguiente, qué arquetipos colocaran a un hombre en una
situacion de ventaja respecto a los demas, tanto internamente como entre los otros hombres. Para
conseguir conocerse a si mismo, lo cual confiere poder, un hombre ha de ser consciente de las
influencias sobre sus actitudes y conductas: ha de comprender que es el patriarcado y de qué forma
influye en sus hijos.

Los mitos de una cultura revelan sus valores y patrones de relacion. Un buen lugar por donde
empezar la exploracion de nuestros propios mitos es Luke Skywalker y su padre, Darth Vader, de la
trilogia La guerra de las galaxias. Las historias y los personajes arquetipicos —ya sean de peliculas
contemporaneas o de los antiguos mitos griegos— nos hablan de verdades sobre la historia de nuestra
familia humana y de los papeles que muchos de nosotros desempefiamos en ella. Darth Vader, un
poderoso padre que intenta destruir a su hijo, es un tema familiar que se repite desde los tiempos
griegos hasta el presente.

Luke Skywalker, sin embargo, representa el heroe de todo hombre en este momento de la historia.
Para ser un Luke Skywalker, un hombre contemporaneo ha de descubrir lo que a ¢l le sucedio en el
pasado y también a la humanmidad. Ha de descubrir su verdadera identidad en un sentido psicologico
y espiritual, aliarse con su hermana (como una feminidad poderosa, una posibilidad interna y externa)
y unirse a hombres y otras criaturas afines a ¢l en su lucha contra el poder destructor. Solo el hijo (al
no volverse como su padre y sucumbir al miedo y al poder) puede liberar al padre amoroso que
durante tanto tiempo estuvo encerrado dentro de Darth Vader, simbolo de lo que puede suceder en un
hombre dentro de un patriarcado.

La enorme y amenazadora figura de Darth Vader con su mascara de metal negra es una imagen del
hombre cuya busqueda para conseguir y ostentar poder y prestigio se ha convertido en su misma vida
y le ha costado sus caracteristicas humanas. El poder negro emana de ¢l. Parece una maquina eficazy
despiadada, que lleva a cabo las ordenes de su superior y da ordenes que espera que se lleven a cabo
con la misma obediencia incuestionable. Asi es como Luke ve a su hostil y destructor padre. Darth
Vader es una 1imagen del lado oscuro del patriarcado.

El rostro original de Darth Vader se oculta bajo una mascara de metal que le sirve de 1dentidad,
armadura y defensa de suvida. No se la puede sacar, porque esta tan deteriorado que sin ella moriria
—una buena metafora para los hombres que se i1dentifican con sus personas, las mascaras o rostros
que llevan en el mundo. A falta de una vida personal que les llene, son mantenidos por sus personas
y posiciones. Puesto que carecen de vinculos emocionales y estan sentimentalmente vacios, puede
que no sobrevivan a una perdida de poder y de posicion importante.

Darth Vader es una figura paterna arquetipica de la misma tradicion que los dioses griegos padres
celestiales. Urano, Cronos y en un menor grado Zeus fueron hostiles con sus hijos, especialmente
contra los varones, que temian que pudieran arrebatarles su autoridad. Luke Skywalker, el hijo, es el
protagonista en el viaje de un héroe, otro arquetipo.

Me sorprendio, por tanto, aunque no del todo, descubrir que Joseph Campbell, el eminente
mitologo y autor de The Hero With a Thousand Faces tuvo una gran influencia en George Lucas, que



llevo La guerra de las galaxias a la pantalla.™

Las conexiones entre el mitologo Campbell, el creador de mitos Lucas y la psicologia junguiana no
son sorprendentes. La teoria psicologica de Jung ofrece la clave para comprender la razon por la que
los mitos tienen tanto poder para habitar en nuestra imaginacion: tanto s1 somos conscientes de ellos
como s1 no, los mitos viven en y por nosotros. En el mundo occidental los antiguos mitos griegos
siguen siendo los mas recordados y poderosos.

Las historias mitologicas son como yacimientos arqueologicos que nos revelan la historia cultural.
Algunos son como pequefios fragmentos que vamos uniendo y de los cuales sacamos deducciones,
otros estan bien conservados y detallados como los frescos que una vez estuvieron enterrados bajo
las cenizas de Pompeya, pero que ahora estan al descubierto.

Pienso en la mitologia griega como un tiempo que equivalia a la infancia de nuestra civilizacion
Estos mitos pueden decirnos mucho sobre las actitudes y los valores con los que hemos sido
educados. Al 1gual que las historias familiares personales o los mitos, transmiten a nuestra presente
generacion un mensaje sobre quiénes somos y que es lo que se espera de nosotros, que es lo que se
encuentra en nuestra memoria genetica, por asi decirlo, y que forma parte del legado psicologico que
nos dio forma y que afecta de manera invisible a nuestras percepciones y nuestra conducta.



La historia de la familia olimpica

Los mitos sobre Zeus y los dioses del Olimpo son “historias familiares™ que esclarecen nuestra
genealogia patriarcal vy su enorme influencia sobre nuestras vidas personales. Son historias sobre
actitudes y valores que hemos heredado de los griegos, descendientes de los indoeuropeos con sus
dioses guerreros, que llegaron en oleadas de invasiones para conquistar los primeros cultos a diosas
de los habitantes de la vieja Europa y la peninsula griega. Nos hablan de nuestros padres fundadores
y arrasan el reino matriarcal que les precedia o solo ofrecen pequefios indicios del mismo.

Como suele suceder en las familias, cuando los afios de esfuerzo por establecerse han tocado a su
fin, la gente siente la necesidad de registrar lo que sucedio y construir un arbol genealogico.
Nosotros estamos en deuda con Homero (circa -750) y Hesiodo (circa -700). Homero, en sulliada y
su Odisea, conservo los temas mitologicos en las €picas que tenian algun fundamento historico,
mientras que Hesiodo anteriormente habia orgamizado numerosas tradiciones mitologicas en la
Teogonia, que es unrelato sobre el origeny el linaje de los dioses.

Al principio, segin Hesiodo, habia el vacio. De ese vacio, se materializo Gea (Tierra). Esta dio a
luz a las montafias, al mar y a Urano (Cielo), que se convirtio en su esposo. Gea y Urano se unieron y
se convirtieron en los padres de los doce Titanes —antiguos, poderes primordiales de la naturaleza
adorados en la Grecia historica. En la genealogia de los dioses de Hesiodo, los Titanes eran una
dinastia reinante temprana, los padres y abuelos de los dioses del Olimpo.

Urano, el primer patriarca o figura paterna en la mitologia griega, se enfadd por la capacidad
generativa de Gea, ya que engendrar hijos no era de suagrado. Cuando nacieron los ultimos nifios, ¢l
los escondio en el gran cuerpo de Gea, la Tierra, y no les dejaba ver la luz del dia. Gea padecia
grandes dolores y tristeza por esta violencia contra sus recién nacidos.

De modo que recurrio a sus propios hijos, los titanes, para que la ayudaran Tal como narra
Hesiodo, la movia la angustia, por lo que les dijo claramente: «Hijos mios, teneis un padre salvaje;
s1 me escuchais podremos vengarnos de su malvado ultraje: fue el quien empezo a usar la
violenciay 1

Por lo tanto, la Teogonia de Hesiodo hace de la violencia de Urano contra sus propios hijos el mal
micial, que engendro la violencia subsiguiente. Fue el pecado original del dios padre celestial, que
se repetiria en las siguientes generaciones.

Los titanes quedaron todos “presos del miedo” a su padre, salvo el mas joven, Cronos
(denominado Saturno por los romanos). Solo Cronos respondio al grito de auxilio de Gea con estas
palabras: «Madre, estoy dispuesto a llevar a cabo tu plan hasta el final. No respeto a nuestro infame
padre, puesto que fue €l quien empezo a utilizar la violenciay .2

Armado con una hoz que le dio su madre y siguiendo el plan que ella habia urdido, se acosto a
esperar a su padre. Cuando Urano acudio para copular con Gea y se echo sobre ella, Cronos tomo la
hoz, le corto los genitales a su padre y los tiro al mar. Tras haber castrado a su padre, Cronos era
entonces el dios mas poderoso, que junto a sus hermanos, los titanes, gobernd el universo y creo
nuevas deidades.

Cronos se casoO con su hermana Rea, que, como sumadre Gea, era una diosa terrestre. De su union
surglo la primera generacion olimpica: Hestia, Deméter, Hera, Hades, Poseidony Zeus.

Sin embargo, una vez mas el progenitor patriarca —esta vez Cronos— intentd eliminar a sus hijos.
Avisado de que estaba destinado a ser derrocado por su propio hijo y decidido a que eso no
sucediera, se tragaba inmediatamente a cada uno de sus vastagos al nacer, sin tan siquiera comprobar



s1 el recien nacido era varon o hembra. En total, se trago tres hijas y dos hijos.

Rea, abatida por la pérdida de su descendencia y embarazada de nuev,o recurrio a Gea y a Urano
para que la ayudaran a salvar al que todavia habia de nacer. Sus padres le dijeron que fuera a Creta
cuando llegara el momento de dar a luz y que engafiara a Cronos envolviendo una piedra con pafiales.
Cronos, en su apresuramiento, se trago la piedra, pensando que era su hijo.

Este ultimo hijo, al que no pudo tragar, era Zeus, que efectivamente derroco a su padre y se
convirtio en el dios supremo. Educado en secreto hasta que fue adulto, Zeus recibio ayuda de Metis,
una diosa preolimpica de la sabiduria y su primera consorte, para conseguir que Cronos vomitara a
sus hermanos olimpicos. Con ellos como aliados derroto a Cronos y a los titanes. La violencia habia
engendrado violencia durante tres generaciones.

Tras su victoria, los tres dioses hermanos, Zeus, Poseidon y Hades, se repartieron el umverso
entre ellos. A Zeus le toco el cielo, a Poseidon el mar y a Hades el mundo subterraneo. Aunque se
suponia que la tierra y el monte Olimpo eran un territorio compartido, Zeus extendio su poder sobre
este territorio. (Las tres hermanas no tenian derechos de propiedad, lo cual es propio de la cultura
patriarcal griega.)

A traves de sus uniones sexuales, Zeus engendro la siguiente generacion de deidades, asi como a
los semidioses, que fueron los héroes por antonomasia de la mitologia. Mientras engendraba hijos
activamente, ¢l también, al 1gual que su padre habia hecho, se sinti6 amenazado por la posibilidad de
que uno de sus hijos le arrebatara el poder. Se habia profetizado que Metis, la primera de sus siete
consortes, daria a luz a dos hijos, uno de los cuales seria un mifio que llegaria gobernar sobre dioses
y hombres. Asi que cuando se quedo embarazada, temiendo que se tratara de este hijo, la engafio para
que se volviera muy pequefia y se la trago para impedir que diera a luz. Al final, el mfio resulto ser
una nifia, Atenea, que acabo naciendo de la cabeza de Zeus.



Los dioses celestiales como padres

Los dioses padre de la mitologia griega poseen caracteristicas similares a las de las deidades de
todas las culturas patriarcales. Como 1magenes o ideales, los dioses padre son poderosas
divinidades masculinas que gobiernan sobre los demas. Son versiones eternas de los hombres de
poder dentro de la cultura. Como tales, son figuras arquetipicas, cuya mitologia, cuando se contempla
metaforicamente, nos habla mucho de la psicologia masculina.

Los dioses patriarcales son hombres autoritarios que viven en los cielos, en las cimas de las
montafias o en el espacio: por ende, gobiernan desde arriba y a distancia. Esperan ser obedecidos y
tener el derecho a hacer lo que les plazca mientras sean los dioses principales. Como dioses
guerreros, su supremacia la consiguieron a traveés de derrotar a sus rivales y generalmente tienen
celos de sus prerrogativas y exigen obediencia. Con todo su poder, temen que su destino sea ser
derrotados por uno de sus hijos. Como padres, suelen ser antipaternales y expresan hostilidad hacia
su descendencia.

En su esfuerzo por “enterrar” a sus hijos, Urano intentd reprimir su potencial impidiendo su
crecimiento y que desarrollaran aquello para lo que habian sido creados. Cronos, al “tragarse” o
“consumir” a sus hijos, intentd incorporarselos a si mismo. Metaforicamente, asi es como un padre
evita que sus hijos crezcan para ser superiores a €l o que puedan desafiar su posicion o perder su fe
en ellos. Los mantiene a la sombra, reticente a exponerlos a la influencia de la gente, de la educacion
o de los valores que ampliarian sus experiencias. Insiste en que no difieran de ¢l nm se desvien de los
planes que ¢l tiene para ellos. S1 un hijo o una hija no puede actuar o pensar independientemente, no
supondra una amenaza. Un padre que consume la autonomia de sus hijos y su crecimiento padece lo
que yo denomino el “complejo de Cronos™.

Zeus, por su parte, engafio a su esposa embarazada para que redujera su tamafio y asi poder
tragarsela. Ella quedo reducida, perdio su poder y sus atributos fueron engullidos, al igual que el
matriarcado fue engullido por el patriarcado, y los atributos, una vez asociados a la diosa, pasaron a
1dentificarse con el dios. Esta reduccion se parece al modo en que algunas mujeres cambian cuando
se casany se quedan embarazadas. Pierden su libertad de pensamiento y la autoridad que ejercian, a
medida que se someten a maridos que con frecuencia encajan en el autoritario molde de Zeus.

Edipo: no era culpable

Tras saltarnos muchas generaciones, llegamos a la figura mitologica griega de Edipo, quen
inconsciente de lo que estaba haciendo mato a su padre y se caso con su madre. Freud fundo el
psicoanalisis basandose en su analisis de lo que denomino el complejo de Edipo, afirmando que este
asesinato y matrimonio era el deseo inconsciente de todo hijo. Freud tambien reacciono contra los
hombres a quienes habia hecho de mentor (como Jung y Adler, que desarrollaron ideas diferentes a
las suyas y cuya posicion podia algin dia rivalizar contra la suya) como hijos edipicos de los que
habia que deshacerse. Cuando Jung le explico un suefio que cataloga como el que le condujo a sus
teorias de lo inconsciente colectivo, Freud estaba convencido de que representaba un deseo de
muerte hacia él.2

Freud vio a Layo, el padre de Edipo, como una victima inocente en su mito. Pero esta version

distaba mucho de ser cierta, como observa la psicoanalista Alice Miller. =~
Layo era el rey de Tebas. Cuando acudio al oraculo de Delfos a preguntar por que su esposa no le



habia dado hijos, el oraculo le respondio: «Layo, deseas un hijo. Tendras un hijo. Pero el Destino ha
decretado que perderas tu vida en sus manos... debido a la maldicion de Pélope, a quien una vez le
robaste a su hijo». Layo habia cometido esta equivocacion cuando era joven, cuando fue obligado a
huir de su pais y tuvo que pedir refugio al rey Pelope, que le acogio. Layo le pago su amabilidad
seduciendo a Crisipo, suhermoso y joven hijo, que despues se suicidaria.

Layo primero intento evitar ese destino viviendo separado de su esposa. Pero con el tiempo, a
pesar de la advertencia, tuvieron relaciones sexuales y Yocasta dio a luz a un hijo. Por temor a la
profecia, Layo decidio matar a su hijo recién nacido abandonandolo en las montafias; perforo sus
tobillos y se los ato con una correa. Pero el pastor que habia elegido para que le asesinara, se
compadecio del inocente bebe, se lo entrego a otro pastor v regreso ante Layo fingiendo haber
cumplido su cometido. Layo ya se podia sentir seguro; seguro de que su hijo habia muerto de sed y de
hambre o que habria sido despedazado por las bestias salvajes. El pastor dio al nifio, aquien puso el
nombre de Edipo (“pies hinchados”, debido a las heridas en sus tobillos) a una pareja. Estos padres
adoptivos le educaron y le dejaron creer que era su verdadero hijo.

Ya de adulto, Edipo viajaba por la carretera que se dirigia a Beocia cuando llegd a una
encrucijada. Alli habia un carruaje con un anciano que esgrimia una aguijada hacia €l y con la que le
golped en la cabeza. Edipo, enfurecido por esta agresion infundada, devolvio el ataque con su
cayado, derribando a su asaltante y matandolo. Tras este incidente continuo su viaje, sin imaginar
siquiera que habia hecho algo mas que vengarse de algun plebeyo que habia intentado herirle. Nada
en la vestimenta o el aspecto del anciano delataba su noble ascendencia. Sin embrago, en realidad,
era Layo, el rey de Tebas, su padre.

Alice Miller sefiala la injusticia de culpar a Edipo:

En la tragedia de Sofocles, Edipo se castiga a si mismo arrancandose los o0jos. Aunque no
habia tenido forma de reconocer a su padre en Layo; incluso aunque este ultimo habia intentado
matar a su hijo recién nacido y era responsable de esa falta de reconocimiento; aunque Layo
fuera quien provoco la ira de Edipo cuando se cruzaron sus caminos; aunque Edipo no deseaba
a Yocasta se convirtio en su esposo gracias a su Inteligencia para resolver el acertijo de la
esfinge, rescatando a Tebas de ese modo, e incluso aunque Yocasta, su madre, podia haber
reconocido a su hijo por sus pies hinchados, hasta la fecha nadie parece haber objetado el hecho
de que a Edipo se le cargara con toda la culpa.?

Miller sigue observando que «siempre se ha dado por hecho que los hijos son responsables de lo
que se les hace y se ha considerado esencial que, cuando los nifios crecen, no sean conscientes de la
verdadera naturaleza de su pasadoy .2

El fracasado intento de Layo de matar a su hijo Edipo evoca los mitos griegos de los dioses padre
del cielo que intentaron acabar con sus hijos. En cada caso, al 1gual que en la teoria psicoa-nalitica
sobre el complejo de Edipo, el padre cree que el ser que acaba de concebir o el recién nacido quiere
deshacerse de ¢l, y por eso trata al bebé como s1 fuera surival. Cronos y Zeus temian tener hijos que
les hicieran lo que ellos habian hecho a sus padres; Layo temia que su hijo fuera un agente de castigo.
En la mitologia, la racionalizacion de los padres que intentan matar a sus hijos siempre es “debido a
la profecia”. La version psiquatrica contemporanea seria “debido a una 1dea paranoica”. En la
psicologia junguiana se formularia como “debido a la proyeccion de la sombra” (que sucede cuando
las personas atribuyen a los demas sus propias emociones, motivaciones o acciones reprimidas o

rechazadas).



Las proyecciones y las acciones que se originan de las proyecciones dan forma a las personas
sobre las que van a recaer. Un nifio que sea tratado como si fuera malo y que es rechazado,
abandonado y maltratado, responde sintiendose culpable. Piensa: «debo merecer este trato»
(sufriendo asi doblemente, primero por el maltrato y luego por asumir la culpa).

Zeus y los reyes mortales como Layo eran gobernantes territoriales sobre los demas. Cada uno
habia consolidado su poder sobre una zona y sus habitantes y gobernado con realeza. Esta forma de
gobierno y de valores implicitos son patriarcales; es una jerarquia de hombres, de los cuales cada
uno existe en un orden establecido, con Zeus o dios en la cima, deidades inferiores debajo, luego los
reyes mortales, que remontan sus origenes a algun dios, y despues los leales vasallos y subditos. Las
grandes corporaciones, con el presidente de la compaiiia y la junta directiva en la cima, son los
equivalentes contemporaneos de Zeus y los dioses del Olimpo.

Las fuerzas armadas formalizan todavia mas la jerarquia, como lo hace la iglesia catolica romana
y la mayoria de la fratermidades.



Madpres sin poder en las familias patriarcales

Todos los dioses del Olimpo, incluido Zeus, tenian madres que carecian de poder y que estaban
subordinadas a un padre poderoso y a menudo agresivo, y la mayoria tuvieron esposas a las que
dominaron. Las mujeres —tanto diosas como mortales, salvo raras excepciones— temian atrozmente
sus relaciones con los dioses. Y s1 las mujeres y las madres estan desvalorizadas, carecen de poder y
son incapaces de proteger a sus hijos (e hijas), sus hijos se sienten traicionados por ellas. Puesto que
la madre que les da a luz es la proveedora, 1a nodriza, ella supone la primera experiencia del mundo
para un recién nacido y en un principio eso supone poder. El hecho de que ella despues no pueda
protegerle, le abandone o le anteponga a otra persona, supone una traicion y un rechazo para el bebe,
que este dirigira en su contra o contra cualquier mujer de la que alguna vez pueda depender
emocional-mente. Como hombre adulto, puede descargar contra otras mujeres la ira impotente que
sint10 de pequefio hacia su propia madre. Esta cadena de acontecimientos ayuda a explicar uno de los
origenes de la hostilidad hacia las mujeres en las culturas patriarcales, donde éstas gozan de
relativamente poco poder.

Para complicar aun mas las cosas, cuando las mujeres son oprimidas por hombres poderosos, por
sus padres, esposos 0 hermanos, o bien por una cultura que las limita solo por el hecho de ser
mujeres, algunas de ellas proyectaran su resentimiento (a menudo inconscientemente) sobre los
hombres que no tienen poder —sus hijos pequefios— especialmente cuando el nifio empieza a emular a
su padre o a expresar su propia capacidad innata de decision y su espiritu alborotador. Esto puede
manifestarse como un maltrato o rechazo directo, o bien a traves del sarcasmo y la humillacion Las
hermanas que sienten el peso de un trato injusto tambien pueden castigar a sus hermanos de un modo
similar, mientras e€stos sean pequefios o lo bastante jovenes. Esta reaccion en cadena es otra fuente de
hostilidad hacia las mujeres que albergan muchos hombres, originada en la infancia y que descargan
sobre las myjeres cuando son grandes y poderosos.



El hogar como el castillo de un hombre

En la cultura patriarcal, cada hombre manda sobre su familia, con la autoridad de un rey dentro de
su propio hogar. La derecha conservadora y las sectas cristianas fundamentalistas expresan su
hostilidad contra la legislacion o los servicios sociales que segun ellos “ponen en peligro los valores
familiares tradicionales™, que hacen que esta posicion del hombre como amo y sefior dentro de su
propio hogar, es decir, el modelo patriarcal, se tambalee. El patriarcado es el responsable de la
oposicion “tradicional” a que la mujer tenga potestad sobre su propio cuerpo, propiedades o
capacidad reproductiva, asi como de la oposicion a los hogares para mujeres maltratadas, que
ofrecen un refugio o un medio para escapar de los hombres agresivos.

Un padre celestial que es el creador de una dinastia se encarga de planificar la carrera de sus
hijos, de prepararlos para que asuman el lugar en el mundo que ¢l les ha asignado. Cuando un hijo
encarna las ambiciones de su padre, en vez de descubrir lo que ¢l realmente quiere hacer, puede que
este “consuma” su vida. La sensacion de ser consumido es especialmente intensa cuando las
tendencias del hijo difieren del puesto que su padre espera que desempefie.

Un ejemplo de padre celestial que supera la realidad lo encontramos en la politica de los Estados
Unidos. Fue el caso de Joseph P. Kennedy, cuya ambicion para si mismo se podria decir que
consumio a sus hijos. Como hijo de inmigrantes, Kennedy sintio la llamada de la presuncion social.
Su ambicion era subir hasta la cima, s1 no por si mismo, a traves de sus hijos. La consolidacion de la
riqueza y el poder de Kennedy, su busqueda de reconocimiento y sus aventuras amorosas hicieron de
¢l una version moderna de Zeus. En primer lugar se esperaba que Joe Kennedy Jr., para quien el
papel de politico extravertido podia resultar natural, se presentara para candidato a la presidencia de
los Estados Unidos. Cuando su avion fue derribado y ¢l murio, el siguiente hijo, John F. Kennedy,
tuvo que cumplir esta funcion, sin tener en cuenta sus tendencias personales y dificultades fisicas.
Tras el asesinato de J.F K., el tercer hijo, Robert F. Kennedy, puso suvida en juego.



Los padres celestiales y su descendencia: alejamiento y competitividad

El hecho de que los padres no reaccionen como padres con sus hijos y los vean como rivales no
solo se produce en la mitologia griega. Al escuchar a muchos hombres en mi1 practica de psiquiatria,
he podido observar lo huérfanos que se sentian, por lo emocionalmente distantes, criticos, lo que les
rechazaban, lo cerrados o incluso agresivos que eran sus padres. Tambien he visto cuanta tristeza,
dolor e 1ra creo esto en sus hijos (y familias) y como este patron se ha transmitido a traves de
sucesivas generaciones. Tambien he oido hablar de las intenciones de los padres de estar mas
abiertos y ayudar, y de los momentos en que, a pesar de eso, desatan una carga de agresividad contra
un hijo y luego se sienten culpables y perplejos al comprobar cuanta ira ha despertado ¢l en ellos.

El distanciamiento entre padre e hijo empieza con el resentimiento paterno o con la percepcion de
ver a su hijo como rival, que puede surgir incluso antes de que su hijo nazca. El embarazo de la
esposa puede activar sentimientos de su propia infancia. Puede incluso tener un breve 1dilio como
medio para ahuyentar la depresion o los sentimientos de impotencia. Su percepcion de su esposa
encinta puede recrear recuerdos de sumadre embarazada y del dolor que el embarazo y la llegada de
un nuevo hermano supusieron para el.

Ahora, como esposo (antes, como hijo), pasa a ser menos importante para la vida de la mujer
nutridora y maternal. Con el embarazo hay menos disponibilidad: ella mira hacia dentro o esta
cansada, o no puede hacer las cosas que solia hacer con ¢l. Esta mas absorta en si misma y menos
pendiente de ¢€l, puede perder interés en el sexo, que para €l suponia su principal afirmacion y el
medio mas importante de proximidad.

La rabia, la hostilidad y la rivalidad que sentia cuando era mifio por la llegada del nuevo bebe, que
tuvo que reprimir, ahora se reaviva en el embarazo de su esposa. Y como nuevo futuro padre, estos
mismos sentimientos son aun mas 1naceptables y por lo tanto se han de ocultar como antes. Al 1gual
que los dioses padres griegos, teme ser suplantado por surival.

La llegada de un hijo, sobre todo la del primero, inicia a un hombre en la siguiente etapa de su
vida. A muchos hombres les asusta la posibilidad de responsabilizarse de una familia, se hacen
preguntas respecto a su capacidad como proveedor si su estabilidad laboral o un posible ascenso son
dudosos. Los sentimientos de no sentirse adecuado para superar la siguiente prueba de su
masculinidad pueden contribuir a los miedos 1rracionales de que ese bebé no sea suyo.

Ademas, puede tener miedo a quedarse atrapado. Antes se consideraba que el matrimonio era
como llevar grilletes, pero ahora la vida conyugal y los hijos son decisiones separadas y etapas de la
vida. Tener un hijo, mas que el matrimonio en si, es lo que los hombres mas temen que les pueda
atrapar. La paternidad a menudo conlleva pedir un préstamo, contratar un seguro de vida, ser el unico
proveedor durante un tiempo o a partir de entonces, tener que conservar un trabajo que no le satisface
o hacer pluriempleo para pagar las facturas. De modo que mientras otros dan la enhorabuena a la
pareja y hacen alboroto en torno a la mujer embarazada, el esposo puede sentir miedo y resentimiento
en lugar de felicidad por la llegada del bebe.

Entonces el recien nacido se convierte en el centro de atencion, una vez mas puede que
reproduciendo experiencias doloro-sas de la infancia en muchos hombres. Su esposa es ahora mas la
madre de su bebe que sumyjer. Tal como temia, el bebe le ha sustitudo, al menos temporalmente.
Descubrir los sentimientos que tienen los hombres (a traves de su analisis) revela que puede que
tengan envidia de la capacidad de su esposa de tener hijos y concederse un tiempo de descanso, o
que envidian la atencion y proximidad al cuerpo de la madre del que goza el bebe, especialmente s1



la pareja no tiene relaciones sexuales. Los senos que ¢l amaba, ahora “pertenecen” a su hijo. Y la
llegada del recién nacido ha puesto fin a suvida exclusiva como pareja.

En una cultura patriarcal, los bebés y los padres no tienen muchas oportunidades de vincularse.
“Nunca he tenido que cambiar un pafial”, solia ser un comentario que, en general, enorgullecia a los
hombres. Los hijos —los nifios en particular—, eran la demostracion de la masculinidad de su padre y
un medio para extender su poder o hacer realidad sus ambiciones; no disfrutaban de mucha
satisfaccion personal por parte de su padre. Desvinculado como estaba el padre celestial de los
cuidados de su hijo, de la capacidad de cuidar, de preocuparse por ¢l, puede que nunca se llegara
producir una conexion emocional entre ambos.

Araiz de haber hablado con una generacion de hombres que estuvieron presentes y participaron en
las horas del parto y del nacimiento, tengo la impresion de que en ese momento comienza un profundo
y amoroso vinculo con sus hijos. Sin embargo, s1 ese lazo no se crea y el nuevo padre no siente
ternura mi instinto de proteccion hacia su hijo y su esposa, es probable que este furioso y resentido
debido a que experimenta el embarazo de su esposay el nacimiento de su hijo como una serie de
privaciones. La rabia hacia el “entrometido”, especialmente si se trata de un nifio, y la 1ra contra su
esposa, que le ha “abandonado™ por un bebe, son sentimientos que quizas ni tan siquiera lleguen a
alcanzar el plano consciente. Cuando en la terapia se desvelan estos sentimientos de colera, por lo
general suelen encubrir miedos aun mas profundos al abandono y a sentirse insignificante.

Puede entonces que un padre inflija castigo corporal, verbal o ridiculice a sus hijos varones, en
nombre de la disciplina o de “ayudar a que los mifios se hagan hombres”. Puede que busque la lucha
en todos los juegos para pegar a su hijo. Esos juegos que empiezan conrisas y acaban siempre con un
nifio llorando, que ademas es humillado por llorar. El mifio de cuatro a seis aflos que dice: «no quiero
que papa vuelva a casay, puede tener verdadero miedo a la competitividad y la ira de su padre, y no
estar solo verificando la teoria de Edipo.

El hijo que puede llegar a sustituir a su padre en el afecto de su madre y cosechar el fruto de los
celos paternos, llegara a tener poder como adulto a medida que el poder de su padre se vaya
reduciendo. Al 1gual que la mitologia de los dioses padre celestiales griegos, a menos que su hijo sea
anulado de alguna manera, algun dia €ste se encontrara en una posicion que pueda desafiar el poder
de su padre y derrotar su autoridad.

Las doctrinas del pecado original y la insistencia del psicoanalisis en que todos los hijos quieren
matar a sus padres y casarse con sus madres, son teorias que justifican la hostilidad que los padres
celestiales resentidos demuestran con sus hijos. La “necesidad de” disciplina se ve apoyada por
refranes como “quien bien te quiera te hara llorar™.

Los hijos se vuelven primero desconfiados, luego temerosos, despues hostiles hacia los padres que
los ven como malos o malcriados desde que son unos bebes y les tratan como tales. Sin embargo,
esto no sucede asi cuando el padre da de comer a su hijo, juega con ¢l, le hace de mentor y supone un
modelo positivo para €l. Entonces el hijo puede incluso sentirse mas proximo a su padre que a su
madre, o unas veces preferir estar con la madre y otras con el padre.

En muchas ocasiones un nifio tiene un padre celestial distante no agresivo, sino que tan solo esta
ausente sentimental y fisicamente. Esta experiencia paterna es bastante comun entre mis pacientes
masculinos, que me hablan de infancias en las que el hijo anhelaba la atencion y aprobacion de su
distante padre (mas que ser hostil como implica la teoria de Edipo). En sus infancias, estos hijos no
tuvieron a sus padres que tanto habian 1dealizado.

Mientras un hijo espere que su padre le preste atencion y lo reivindique como suyo, los
sentimientos predominantes seran el anhelo y la tristeza. La 1ra hacia el padre llega despues, cuando



el hijjo abandona sus esperanzas y expectativas de ser acogido por su padre; cuando abandona el
deseo de que su padre le ame. El enojo también puede surgir de la desilusion, s1 el padre distante
resulta no estar a la altura de su 1dealizacion

La relacion entre los padres celestiales emocionalmente distantes de sus hijos adolescentes y
adultos, suele adoptar una cualidad de rutina o incluso ritualista. Cuando padre e hijo estan juntos,
tienen una conversacion predecible, una serie de preguntas y respuestas en las que nminguna de ellas
delata algo verdaderamente personal, quizas empezando por un “;como te va?”’. Vista
psicologicamente, semejante relacion entre un padre celestial y su hijo adopta la forma de un
distanciamiento aparentemente confortable. Sin embargo, la decepcion puede hallarse justo debajo de
la superficie.

Tambien puede surgir la hostilidad directa cuando el hijo siente que lo unico que significa para su
padre es una extension de su orgullo. Cuando el hijo percibe que supadre no se preocupa de ¢l como
persona y, sin embargo, alardea de sus logros, el distancia-miento aumenta. Los hijos atleticos son
especialmente susceptibles de sentirse utilizados de este modo.

Bruce Ogilvie, psicologo y autor de Problem Athletes, que fue el primer experto en el campo de la
psicologia de los deportes, describe a un joven que fue a verle, que habia sido un excelente catcher y
un numero uno en potencia que probo suerte en las ligas profesionales, y cuya actuacion se vio
frustrada cuando fue examinado por los principales entrenadores de la liga.

Habia salido a recoger, para mostrar sus habilidades a los entrenadores, cuando de pronto
dejo escapar diez pelotas seguidas o mas. Yo dije: «Un momento, quiero que revivas toda la
experiencia conmigo...», asi que prosiguio, describiendo cada pelota que paraba con éxito,
hasta que me dijo: «jJesus, si es ese hijo de perra! jAhi esta mi padre, fisgando en las gradas de
la derecha!». Su padre nunca se habia relacionado con el salvo en lo que respectaba a su
rendimiento en el deporte. Cuando hubimos terminado de revivir la situacion pudo ver que si
alcanzaba sus ambiciones también habria satisfecho las necesidades de su padre, y eso ¢l no
podia soportarlo. Podria explicar miles de historias similares. Tengo una historia de padre para
cada una de las ciudades americanas.®

A este atleta en particular le importaba que su actuacion fuera lo tnico que le interesaba de ¢l a su
padre y no podia soportar la 1dea de satisfacer las ambiciones o la necesidad de gloria reflejada de
su padre. Este es el papel que los hijos, especialmente los primeros, han de desempefiar y la razén
por la que son tan valiosos cuando nacen (mas que las hijas). El orgulloso padre, repartiendo puros,
anuncia que ahora tiene un “hijo y un heredero”, que se espera que lleve su nombre (y sus
ambiciones) y que, por el mero hecho de haber nacido varon, pruebe la masculinidad de su padre. El
mero nacimiento de un varon en un patriarcado satisface la necesidad del padre de tener un hijo.
Luego viene la necesidad de que ese hijo cumpla con lo que su padre espera de €l, en lugar de que
¢ste venga al mundo con sus dones y talentos particulares, con sus necesidades emocionales, con sus
defectos y rasgos de la personalidad, y posiblemente incluso con un proposito personal que cumplir.

El sacrificio de los hijos
Ademas de la mitologia griega, que con pequefios cambios se transformo en mitologia romana, el
Antiguo y el Nuevo Testamento son las principales fuentes de la historia familiar en la civilizacion
occidental. Existen muchos paralelismos entre ambos. Los indoeuropeos que invadieron la peninsula



griega v los israelitas, que procedian de Egipto en direccion hacia su tierra prometida, llegaron
ambos como 1nvasores e inmigrantes a una zona que ya estaba poblada y en donde lo normal era la
adoracion a la diosa. Ambos pueblos invasores tenian dioses padre celestiales, con cualidades
guerreras, que gobernaban desde arriba y se comunicaban desde las montafias. Y en ambos hay una
evolucion en la figura del dios celestial, un cambio desde ser menos hostil con sus hijos a ser mas
paternal. En la mitologia griega el cambio tuvo lugar a traveés de una serie de dioses padre
celestiales, con Zeus como figura central. Aunque el dios de la Biblia es considerado como una sola
entidad, recibe varios nombres: Yahveh y Elohim en el lenguaje original del Antiguo Testamento.
Con el paso del tiempo, el dios celestial biblico cambio y se volvido menos punitivo y mas
colaborador con sus “hijos™ humanos.

Contempladas como historias familiares y vistas desde una perspectiva psicologica, los
paralelismos continian. Los temas griegos del padre celestial que se siente amenazado por el
nacimiento o el crecimiento de sus hijos, su intento de engullirlos o de mantenerlos controlados
dentro de sus limites y la hostilidad hacia ellos tambien estan presentes en la Biblia, aunque
disfrazados bajo aspectos de obediencia y sacrificio.

Para cumplir la voluntad del dios celestial se ha de sacrificar a los hijos. Asi Yahveh probo a
Abraham ordenandole que ofreciera a su unico hijo Isaac, a quien tanto amaba, para que lo ofreciera
en holocausto sobre una montafia. El hecho de que estuviera dispuesto a matar a su hijo significaba
que habia pasado la prueba. (Asi mismo, Agamenon, cuando dirigio a los guerreros griegos contra
Troya, descubrié que sus barcos estaban inmoviles en un mar de calma chicha en Aulide. Para
conseguir Buenos vientos tenia que sacrificar a su hija Ifigenia, a lo cual tuvo que acceder.)

Aunque los nifios contemporaneos no se sacrifican literalmente en el altar, para que sus padres
puedan pasar sus pruebas y tener eéxito, los hijos son metaforicamente ofrecidos como sacrificios.
Esto se confirma en diferentes planos psicologicos: los hombres que tienen exito suelen ser padres
ausentes de las vidas de sus hijos, emocional y con frecuencia tambien fisicamente. Sacrifican la
posibilidad de estar cerca de sus hijos, de sus trabajos, de sus funciones. Y tambien sacrifican a su
propio “nifio interior”, esa parte juguetona, espontanea, confiada y emotiva de ellos mismos.

La cultura patriarcal es hostil con la inocencia, menosprecia las cualidades infantiles y
recompensa a los hombres por su habilidad de ser como Abraham, Agamenon y Darth Vader, que
anteponen la obediencia a una autoridad superior y la ambicion (o la obediencia a un dios exigente)
por encima del amor y la preocupacion por un hijo.

Isaac: el sacrificio del hijo

Al patriarca del Antiguo Testamento, Abraham, se le mando que fuera a la tierra de Moria y alli,
en un monte, debia sacrificar a su hijo Isaac en una hoguera para ofrecerselo a Dios. Pienso en el
joven Isaac e 1magino que estaria encantado de acompafiar a su padre en ese viaje, ignorando su
proposito. A los tres dias llegaron a su destino. Alli Isaac recogio lefia gustoso y ayudaba a Abraham
a preparar el altar cuando, perplejo, le preguntd: «Mira, ya esta el fuego y la lefia, pero ;donde esta
el cordero para el holocausto?». A lo cual su padre respondio: «Dios proveera de cordero para el
holocausto, hijo mio» .

Imagino que Isaac acepto esta respuesta y se preguntaba como y cuando se materializaria el
cordero. ;Cuando, me pregunto yo, se daria cuenta el muchacho de que su padre iba a sacrificarle a
¢l? ;Fue cuando Abraham le ato? ;Fue cuando postro a Isaac sobre el altar, sobre la lefia? ;O fue
solo cuando Abraham tomo el cuchillo para degollarle? Puedo imaginar que cuando intuyo que era ¢l



quien 1ba a ser sacrificado, no se lo podia creer, tuvo miedo y se sintio traicionado. Quizas Abraham
le explico que estaba obedeciendo a un dios que exigia la muerte de su unico hijo; eso habria
ayudado a Abraham a justificar lo que estaba a punto de hacer, pero dudo que eso hubiera
reconfortado a Isaac. Lo unico que sabia era que con su padre no estaba seguro; este estaba a punto
de matarle.

Entonces el Sefior llamo a Abraham y le dijo: «jAbraham, Abraham! No extiendas tu mano sobre
el muchacho, ni le hagas nada; pues ya veo que temes a Dios, pues no me rehusaste tu hijo, tu unico
hijo» 2 Y entonces Abraham miro hacia el cielo y vio un carnero, trabado en una mata por sus cuernos
y lo ofrecio en holocausto en lugar de su hijo.

Abraham fue entonces bendecido por Dios, porque estaba dispuesto a matar a su hijo: «Por cuanto
has hecho esto y no me has rehusado a tu hijo, tu unico hijo; te llenaré de bendiciones, y multiplicare
abundosamente tu descendencia como las estrellas del cielo y la arena que hay en la orilla del mar» 2

Ifigenia: el sacrificio de la hija

Oftra historia de exito que depende de la voluntad del padre de sacrificar a sus vastagos es la que
se narra en la /liada. Esta vez el padre era el rey Agamenon, comandante en jefe de los ejércitos
griegos en la guerra de Troya. Agrupo un ejercito, se preparo para zarpar con una inmensa flota hacia
Troya. Pero no habia buenos vientos y, con los barcos parados, los hombres se iban poniendo
nerviosos. La gloria, el botin y el poder que serian suyos si sus tropas conquistaban Troya, se
perderian a menos que hubiera vientos.

Agamenon consulto a un vidente, que le dijo que s1 sacrificaba a su hermosa e inocente hija
Ifigenia, los vientos soplarian de nuevo y su flota podria partir hacia Troya.

Agamenon, entonces, mando un mensaje a su esposa dicien-dole que le mandara a Ifigema, para
casarla con Aquiles, hijo del rey Peleo y de la diosa del mar Tetis, y el mas venerado de todos los
heroes griegos. Pueden imaginarse el entusiasmo al oir las noticias de esta union y como se desplazo
la joven virgen hasta el campamento de su padre, con su equipaje cargado de hermosos vestidos y
objetos, con sumente llena de pensamientos acerca de su supuesto prometido, mientras imaginaba el
dia de su boda.

En qué momento se dio cuenta Ifigenia de que algo no 1ba bien? ;Cuanto tiempo le hizo creer su
padre que 1ba a casarse? ;Cuando se entero de que la habia hecho venir para sacrificarla? ;Llevaba
ya puesto sutraje de novia? ;Se dirigio hacia el lugar donde 1ba a ser sacrificada creyendo que era el
lugar donde se 1ba a realizar la ceremoma nupcial? En algun momento debio darse cuenta de que su
padre la habia engafiado y de que la muerte la estaba esperando. Cuando se entero de lo que le 1ba a
pasar, se deb10 haber sentido traicionada, abandonada y atemorizada.

Agamenon la ofreci16 en sacrificio y los vientos regresaron, su flota zarpo hacia Troya para librar
una lucha que duraria diez afios. En otra version de la historia, Ifigemia fue salvada por la diosa
Artemisa, que en el ultimo momento la subtituy6 por una cierva.

Agamenon fue, pues, otro padre recompensado por su voluntad de sacrificar a su hija. S1 lo
observamos bajo el prisma psicologico, el padre que viola la confianza de una hija y acaba con su
1nocencia, destruye esa misma parte dentro de si mismo. Simbolicamente, 1a hija puede representar el
anima de su padre (término descriptivo de Jung para el aspecto femenino de un hombre); al 1gual que
puede hacerlo su esposa, que representa su otra mitad (a la que coloquialmente se hace referencia
como su “mejor mitad”), a la que en estas historias no se consulta o es engafiada y carece de poder
para defender a suhijo o hija.



Dudo que Abraham le dijera a Sara que se despidiera para siempre de su hijo Isaac, cuando
partian hacia Moria. Dudo que Abraham le dijera que pensaba obedecer a Dios y sacrificar a Isaac
en un holocausto. De haber sabido su madre lo que iba a pasar, suponemos que habria intentado
detenerle. S1 ella hubiera tenido el poder de evitarlo, Isaac se habria quedado en casa. Lo mismo
habria sucedido con Ifigenia s1 su madre hubiera sabido lo que pretendia Agamenon cuando mando
1lamar a su hija a Aulide bajo falsas excusas.

Para ser un soldado o un comandante en jefe despiadado o incluso un ejecutivo moderno o un
empresario, un hombre (o una mujer, que ahora también puede desempefiar ese papel) generalmente
ha de estar dispuesto a matar o a reprimir sus sentimientos mas tiernos, a anteponer su busqueda de
aprobacion o de exito en el mundo a sus vinculos familiares. En el campamento militar o en el
equivalente contemporaneo del mundo comercial no hay lugar para la vulnerabilidad, la ternura y la
mocencia. Tampoco hay lugar para la empatia n1 la compasion por los enemigos, en un entorno de
“mata o te mataran” o para competidores y rivales en los que uno gana y el otro pierde. Estos
atributos son vistos como debilidades que se han de sacrificar.

Los mitos que narran las historias de los hombres que estuvieron dispuestos a acabar con sus hijos
y como fueron recompensados, son comentarios muy significativos. Nos hablan de lo que se valora
en una cultura patriarcal: has de obedecer a la autoridad y has de hacer lo que necesitas para
conservar la autoridad que ya tienes.

Este sistema de valores tiene consecuencias negativas directas en la relacion entre padres e hijos.
Los padres autoritarios reaccionan con ira ante lo que perciben como insubordinacion y
desobediencia, castigando a sus hijos (e hijas) por no hacer, por la causa que sea, lo que ellos les
han dicho o lo que ellos esperaban

La necesidad de mantener una postura de autoridad contribuye en el “peor de los casos™ a
situaciones de padres agresivos. Un hombre puede entonces enfurecerse con un bebe que no deja de
llorar o con un nifio de dos afios que aun se encuentra en una etapa de desarrollo muy incipiente, y
percibirlo como un insubordinado o que se esta riendo de su autoridad (y no es por casualidad que
este hecho también le haga sentir su propia impotencia para controlar lo que sucede). Esta reaccion
se considera paranoica. El padre no ve a su propio hijo como un nifio que esta manifestandose tal
como es, que esta haciendo lo que hacen los bebes y los nifios de esa edad, sino que reacciona a lo
que esta percibiendo y abusa del nifio.

Lo mas frecuente es que el mfio incite la colera de un padre autoritario cuando se hace mayor.
Puede que no haga lo que se le ha dicho, cuestionarse las cosas, no estar de acuerdo con su padre,
rebelarse contra su autoridad. Desafiar la autoridad es una parte normal del proceso de aprendizaje y
de descubrir las cosas por uno mismo.



La identificacion con el agresor

Desde una perspectiva psicologica, el problema no es que el padre tenga autoridad y la ejercite.
Los mifios adquieren confianza y seguridad cuando hay una autoridad que establece limites
apropiados y firmes. Pero las necesidades de firmeza del mifio no se ven satisfechas si, bajo el
disfraz de la autoridad paternal, el padre esta expresando sus celos de ser sustituido emocionalmente
o0 esta reaccionando a sunecesidad de demostrarle a suhijo quién es el que manda.

El padre esta representando, pues, el papel de un enfurecido y distante padre celestial, que ve a su
hijo como una amenaza para su posicion. Dado que su rabia es irracional, el hijjo inicialmente se
siente confundido y herido. Esta situacion se transforma en un resentimiento mutuo y un
distanciamiento; paradojicamente también ayuda a que el hijo se comporte como el padre cuando sea
mayor.

En el plano fisiologico, esta paradoja surge porque el hijo se “identifica con el agresor” en lugar
de hacerlo con la victima que en realidad es. Llega a rechazar las cualidades que €l posee, que son
las que provocaron la ira de su padre, aunque estas no fueran malas.

Aunque a un hijo pueda desagradarle su padre que le critica, le amedrenta y descarga su ira sobre
¢l, lo que sucede es que acaba odiando todavia mas ese sentimiento de debilidad, incompetencia,
temor, impotencia y humillacion. Llega a odiar su propia vulnerabilidad por ser el blanco de la
critica punitiva y de la ira de su padre. Lo mal que se ha sentido y la 1dea de “maldad” se mezclan,
confusion que la cultura patriarcal refuerza equiparando la conciencia de la vulnerabilidad a la
debilidad, la cobardia y el no “tener agallas”. El amor hacia las cosas bellas, la sensualidad y la
espontaneidad emocional son igualmente rasgos no masculinos que se han de ocultar o enterrar tan
profundamente que nadie pueda percibirlos.

Los muchachos y los hombres han aprendido que demostrar compasion hacia una victima puede ser
peligroso en un patriarcado, que se arriesgan a la perdida de su propia posicion ventajosa. El riesgo
es especialmente elevado cuando un grupo de hombres ejerce poder sobre otros y atormentan,
golpean o incluso violan a una persona mas debil o hacen dafio a un anmimal. En m1 practica como
terapeuta un hombre recordo las burlas y el ridiculo al que tuvo que hacer frente cuando era pequefio
al objetar y detener la tortura a la que un grupo de nifios estaba sometiendo a un gatito. El precio que
tuvo que pagar por suaccion fue que siempre se metieran con el.

Otros me han hablado de su sentido de culpa y verglienza por faltarles el valor para hablar e
intervenir. Dicen: «no movi un dedo», v de ese modo dieron su consentimiento tacito a lo que un
grupo de hombres del que ellos formaban parte hicieron a una mujer, a un homosexual, a un judio, a
un asiatico, mejicano o negro. Estos hombres procedian de familias en las que no habian sido
victimizados y por lo tanto no se identificaban con el agresor de la misma manera que un muchacho
que ha recibido malos tratos podria hacerlo mas tarde. Sin embargo participaron en lo que estaba
sucediendo, que es lo que segun parece suelen hacer los hombres cuando estan en grupo.

Cuando un muchacho que ha sufrido intimidaciones se hace mayor y adquiere poder, vy se encuentra
en la posicion de ser capaz de hacerle lo mismo a alguien que sea mas pequefio y menos fuerte, por
lo general lo hace (por suerte hay excepciones). Las pruebas iniciaticas para entrar en una fraternidad
de estudiantes, con sus azotes y otras cosas peores, y el agotador ritmo al que estan sometidos los

médicos residentes— en los Estados Unidos, dura prueba a la que han de sobrevivir, y el modo como

son tratados los “plebeyos”™ — en la academia militar de West Point son iniciaciones hostiles
perpetradas a la nueva generacion por parte de la anterior que ya ha sufrido los mismos abusos.



El lema para justificar estos ritos de iniciacion suele ser: «lo que me han hecho a mi, ahora yo te
lo hago a ti», lo cual indica una clara identificacion con el agresor. Las pruebas iniciaticas de
fraternidad repiten la experiencia que muchos hombres tuvieron como hermanos pequefios en manos
de sus furiosos hermanos mayores. El hermano pequefio es el receptor de la hostilidad y se encuentra
en la misma relacion de victima predilecta de su hermano mayor, como éste lo fue para su padre.
Esta repeticion subyacente del patron «lo que me han hecho a mi, ahora yo te lo hago a ti» no suele
ser consciente, sino que actia de forma automatica.



La identificacion con otros hombres

Es notable el hecho de que haya algiin hombre que llegue a amar y a confiar en otro, en una cultura
que propicia el distancia-miento y la competitividad entre los hombres. Tal como indican los
informes sobre el estado psicologico de los hombres, la mayoria no se encuentra en ese caso.

Hay excepciones, momentos en que los hombres estan verdaderamente unidos, generalmente
cuando “estan en el mismo barco” y la subcultura privada en la que viven temporalmente es
1gualitaria en lugar de ser patriarcal y compuesta solo de hombres. Por algunos hombres, que ahora
son profesionales con carrera, oigo hablar de una era dorada de compafieros de la infancia vinculada
a haberse educado en barrios de clase trabajadora, a haber pasado veranos en los que nadie se
marchaba de vacaciones y el grupo de amigos podia estar junto practicamente en cualquier momento
de vigilia. Eso era antes de que las chicas fueran importantes para ellos y antes de que fueran
divididos en ganadores y perdedores. Mas tarde, tuvieron que seguir caminos distintos, pero esta
experiencia sento la base para buscar la amistad con otros hombres. De 1gual modo, los hombres de
clase alta que en la adolescencia partieron de sus hogares para estudiar en escuelas privadas, a veces
hablan de haber formado parte de un grupo de amigos muy umido, a traves del cual desarrollaron la
capacidad de la amistad que se ha mantenido durante el resto de sus vidas. Los hombres que se
alistan en el ejercito y que llegan a depender el uno del otro en el campo de batalla tambien hablan
de haber forjado estrechos vinculos con sus compafieros.

Aunque todas estas situaciones difieran, los muchachos o los hombres sentian que “estamos juntos
en esto”. Compartieron situaciones y sus semejanzas les ayudaron a identificarse los unos con los
otros. Se encontraban en una situacion de “hermano 1gual” que por el momento disolvia la invisible,
divisiva y jerarquica influencia del patriarcado, que suele separar y aislar a los hombres.



Luke Skywalker y “su destino”

Justo antes del momento algido de El retorno del Jedi, la tercera entrega de La guerra de las
galaxias, Darth Vader mantiene una significativa conversacion con su amo, el emperador, que le
dice: «el joven Skywalker sera uno de los nuestros». Y en la lucha a vida o muerte entre Luke
Skywalker y Darth Vader, Luke esta tentado a responder con miedo y odio, y caer en rendirse a la
mortifera ira —y, con ello, 1dentificarse con el agresor—, lo cual, tal como le dice el emperador, es
“inevitablemente tu destino” 12

Luke Skywalker no se hace 1lusiones respecto al emperador m a la Estrella de la Muerte. No
quiere formar parte de un imperio que busca conseguir el poder sobre todos los demas, reprimir la
libertad y exigir una obediencia ciega —que son valores exagerados del patriarcado— aun cuando se le
ha prometido un puesto de mando.

Puesto que no le seduce la promesa de poder, ni le vence el temor de ser un estupido y de que se
encuentra en una situacion sin salida, Luke puede resistirse a su “inevitable destino”. Por
consiguiente, no cede ni se convierte en un hombre sin sentimientos que da y recibe ordenes, como su
padre. No canjea el amor por el poder, ni la lealtad a los demas por una posicion segura, ni renuncia
a su propia creencia en un tipo de sistema diferente ante la aparente inmumdad del estado de las
cosas. (Gracias a su compromiso con sus creencias y a su valor, puede resistir convertirse en otro
Darth Vader y gana.

Todos los hombres y muchas mujeres en las culturas patriarcales se enfrentan a la misma tentacion:
;se 1dentificaran con los agresores y se uniran a ellos? Los momentos de la verdad y de tomar
decisiones surgen continuamente, cuando la supervivencia de un Luke Skywalker —o su homologa
femenina, la princesa Leia—, estan en juego dentro de nosotros. Mientras vivimos, la vida es una
historia interminable que nos pone ante estas situaciones de tener que tomar decisiones. Podemos
decidir no resignarnos ni rendirnos, permanecer fieles a aquello que nos importa, aun cuando
tengamos razones para tener miedo. Para ser fieles a nuestros principios hemos de saber quienes
somos. Desde una vision psicologica, nuestros arquetipos activos nos conectan con lo que es mas
significativo para nosotros, de modo que saber que arquetipos son los importantes nos revela algo
importante respecto a nuestra naturaleza mas profunda y nos ayuda a mantenernos firmes. Este
conocimiento nos da poder.

En los capitulos siguientes conoceremos los dioses cuyos arquetipos viven en cada hombre y que
también son familiares para toda mujer. Primero conoceremos a Zeus, Poseidon y Hades, los
arquetipos paternos, cuyos capitulos separados comprenden la primera seccion Luego pasaremos a
explorar la siguiente generacion de los hijjos —Apolo, Hermes, Hefesto, Ares y Diomsos—, cada uno
de los cuales representa un patron distinto de personalidad que a suvez es amparado o rechazado por
el patriarcado y por sus padres personales.

* Me gusto conocer una historia confidencial que tuvo lugar tras el extraordinario exito de
sus producciones. Lucas, con status de gran celebridad, aunque con el aspecto de un graduado,
se introdujo silenciosamente por la puerta de servicio para conocer a Joseph Campbell cuando
este se encontraba entre bastidores en el Palacio de Bellas Artes de San Francisco en un acto
patrocinado por el Instituto Junguiano.

*k Alice Miller, psicoanalista contemporanea, en Thou Shalt Not Be Unaware: Society s



Betrayal of the Child, se centro en el contexto que conduyjo a Edipo a matar a su padre.
Partiendo del mito y de otras pruebas, Miller describe el patron de atribuir a nifios inocentes
motivaciones basicas o una naturaleza malvada a la que se ha de hacer frente, a menudo con
dureza. De ahi que se racionalice el maltrato a los nifios.

#oek Los medicos residentes en los Estados Unidos tienen que sobrevivir a un periodo de tres
afios de turnos agotadores de a veces hasta treinta y seis horas seguidas. (N. de la T)

okt Los “plebeyos™ son los alumnos de primer curso. (N. de la T)



PARTE 11
EL ARQUETIPO DEL PADRE: ZEUS, POSEIDON Y HADES



Zeus, Poseidon y Hades fueron la primera generacion de dioses masculinos del Olimpo y representan
tres aspectos del arquetipo de padre. Se dividieron el mundo entre ellos y cada uno gobernaba sobre
sureino particular. Como arquetipos y metaforas, el dios y sureino se han de considerar en conjunto:
Zeus y el cielo, Poseidon y el mar, Hades y el mundo subterraneo. La Tierra estaba dominada por
Zeus, pero no la reivindicaba como suya.

Zeus gobernada sobre todos. Era el dios jefe y sus atributos personales son los mismos que los de
los poderosos padres, reyes, presidentes corporativos o jefes del ejército, los varones que van en
cabeza, las figuras del jefe. Poseidon y Hades son aspectos de la sombra de Zeus, esas partes del
arquetipo del padre que los hombres de poder reprimen o descuidan, a la vez que son dos patrones
separados.

La patermidad biologica y los arquetipos paternos no estan relacionados. Por ejemplo, podemos
leer sobre los tres dioses padre y no reconocer a nuestro propio padre en ninguno de ellos, porque no
esta alli; sin embargo puede seguir el patron de uno de los hijos del Olimpo, cada uno de los cuales
posee su forma caracteristica de ser padre. Zeus no gobierna sobre todas las familias humanas, pero
su influencia esta muy presente en toda sociedad patriarcal.

En los patriarcados, Zeus es el arquetipo que predomina en la cultura (también es muy
significativo para la psicologia, en las psiques de los hombres). Al i1gual que el mundo de la
mitologia, las psiques de los hombres se dividieron en el reino mental consciente del poder, de la
voluntad y del pensamiento (Zeus), el reino de la emocion y del instinto (Poseidon), que con
frecuencia es reprimido, despreciado y a veces separado del estado consciente; y el oscuro y temido
mundo de los patrones invisibles y arquetipos impersonales (Hades), que a menudo solo se percibe
en suefios.

A diferencia de los tres dioses, que representan patrones arquetipicos fijos, cada uno definido por
su reino, un ser humano tiene el potencial de acceder a todos estos reinos y puede moverse
conscientemente a traves de ellos e integrar sus aspectos en su personalidad consciente.

Las condiciones bajo las cuales nacieron estos dioses varones gobernantes todavia existen como
patrones en la vida de muchos hombres. Zeus, Poseidon y Hades tuvieron un padre distante cuya
aversion hacia ellos se basaba en el miedo de que su hijo acabara ocupando su lugar, y una madre sin
poder alguno, desconsolada por no poder proteger o cuidar a su hijo. Muchos de nosotros hemos
tenido familias semejantes. Sin embargo, sea cual fuere la familia de la que procedamos, todos
VIVImos en un patriarcado que lo que mas valora es la adquisicion de poder y favorece a los hombres
que tienen exito en alcanzar esta meta. Este patron, como todos podemos ver, desempefia un
significativo papel en la formacion de la psicologia masculina.



Conocimiento en espiral

Los capitulos sobre Zeus, Poseidon y Hades siguen un patron espiral: la primera curva de la
espiral es conocer al dios y sumitologia; la siguiente es el patron arquetipico, la tercera es ver como
el dios o el arquetipo influye en la vida de un hombre; los conflictos psicologicos caracteristicos
forman la siguiente, y la ultima es la que hace referencia a la forma como puede que crezca un
hombre que viva conforme al patron de un dios en particular.

Al 1gual que una composicion musical o un poema, la forma espiral es un acorde tematico o tema
que esta presente en cada uno de los movimientos, cada curva se expande y a la vez profundiza en el
significado del dios-arquetipo para el lector. En cada giro se vuelve a presentar al mismo dios y en
cada repeticion su imagen se vuelve a encarnar y se ve en mas dimensiones.

La forma espiral invita a trabajar a los dos hemisferios de nuestro cerebro: la comprension que
llega a traves del 1zquierdo procede de nuestra mente lineal, que absorbe informacion a traves de la
logica y de las palabras; el hemisferio derecho esta en contacto con las imagenes, las sensaciones,
los recuerdos y los sentimientos personales y colectivos, en el tiempo y en la eternidad, a los cuales
no les impone ni orden ni1 logica. El “jaja!” llega cuando se produce una conexion desde el derecho
al 1zquierdo o a la inversa, y de pronto se nos aclara una informacion; entonces conocemos algo en
muchos planos y nos conmueve o afecta eso que ya conocemos.



3. ZEUS, DIOS DEL CIELO: EL REINO DE LA VOLUNTAD Y
DEL PODER

Era el Sefior del Cielo, el dios de la lluvia y congregador de las nubes, quien blandio el rayo.
Su poder era mayor que el de todas las otras divinidades juntas.
Sin embargo no era omnipotente ni tampoco omnisciente.
EprtH HAMILTON, Mithology

El divino Zeus, que en su gloria es el dios que se presenta como luz y aporta luz y conciencia

a los humanos, en su oscuridad se transforma en un enemigo de la fuerza vital, encerrado en sus
estructuras y leyes, con temores y contrario al cambio y a cualquier amenaza a su statu quo.

ARIANNA STASSINOPOULOS, The Gods of Greece

Zeus era el mas grande y poderoso de todos los dioses del Olimpo. Como dios olimpico del cielo
gobernaba desde el monte Olimpo, una montafia alta y distante cuyas escarpadas alturas a menudo se
encuentran tapadas por las nubes que se retnen alli. Cuando €l y sus hermanos Poseidon y Hades se
repartieron el mundo, Zeus recibio el cielo, Poseidon obtuvo el mar y Hades el mundo subterraneo.
La Tierra y el monte Olimpo tenian que ser propiedad comun, pero Zeus desde el cielo dominaba el
paisaje terrestre y goberno sobre el.

El cielo es muy diferente del mar o del mundo subterraneo, como distintas son las personalidades
de los dioses que regentan cada dominio. Para aventurarse en el reino del cielo se ha de dejar la
tierra, perder el contacto con el mundo tangible para ganar una vision mas amplia del territorio.
Desde ese ventajoso punto de mira vemos el bosque, no los arboles individuales.

Zeus era el dios del relampago, y su simbolo el rayo. Hasta la fecha, cuando osamos desobedecer
una prohibicion paterna, “esperamos que el rayo caiga sobre nosotros y acabe con nuestra existencia”
y respiramos aliviados cuando no es asi. Zeus, como portador de la lluvia, también proporcionaba lo
que necesitan las cosas que crecen. Tanto si era punitivo como generativo, el poder de Zeus solia
manifestarse desde arriba y a distancia.

Al 1gual que todos los gobernantes con e€xito, practicaba la estrategia y formaba alianzas con las
cuales derrotaba a los titanes. Establecio y consolido su poder, pero lo mas importante —tipico de
Zeus— es que logro imponer su voluntad a los demas.

Cuando nos volvemos como Zeus aspiramos a una posicion alta y al poder, ya sea para estar por
encima de los demas o para conseguir lo que queremos en la vida. Es el terreno de los hombres
poderosos con poder politico y economico, desde el legendario rey Arturo y el historico emperador
César Augusto hasta los lideres politicos actuales, incluyendo a la primera ministra Margaret
Thatcher de Inglaterra, que con su ejemplo demuestra que el reino celeste no es exclusivamente
dominio de los hombres, sino una orientacion hacia el poder y una capacidad para llevar a cabo
acciones decisivas.

Lo mas significativo en el ambito psicologico —especialmente, al contrario que en los reinos de
Poseidon y de Hades— es que el cielo representa una actitud consciente, una perspectiva que exalta el
control, la razon y la voluntad por encima de todas las demas cualidades.



Zeus, el dios

Zeus (Jupiter o Jove, como lo denominaron los romanos) era el dios supremo entre los dioses
olimpicos griegos. Era el dios del cielo que dirigia el Olimpo y lanzaba rayos. Su amimal simbolico
era el aguila. A Zeus se le llamaba congregador de las nubes y portador de buenos vientos, asi como
padre de los dioses y de los hombres (aunque en la mitologia griega no era su padre: varios dioses y
diosas eran sus hermanos y hermanas y no creo m engendro a la humamdad). Dio a los reyes su
autoridad y protegio sus derechos y su poder, mantuvo las leyes y castigo a sus transgresores.

Zeus fue representado como un hombre poderoso con barba, a menudo sentado en su trono con un
cetro o rayo. La estatua mas famosa de este dios era una de las siete maravillas del mundo antiguo,
hecha por Fidias con oro y marfil, y que fue colocada en el templo de Zeus en Olimpia. Su
majestuoso rostro era uno de sus aspectos; el otro era el de conquistador, cuyas multiples amantes
eran los temas de inspiracion de muchos artistas.

Su nombre procede de la palabra indoeuropea dyu que significa “brillar”. La luz y el poder eran
sus principales atributos abstractos.

Genealogia y mitologia

La historia del nacimiento de Zeus ya se ha narrado en el capitulo dos de este libro, en el apartado
sobre padres e hijos. Era el mas joven y el ultimo de los hijos de Cronos y Rea. Le precedian tres
hermanas y dos hermanos, todos ellos engullidos por Cronos.

Rea salvo a Zeus enganando a Cronos, al camuflar una piedra envolviendola en pafales y hacerla
pasar por su hijo, lo cual evito que fuera devorado. Zeus fue escondido en una cueva cretense y
educado por una ninfa o una cabra (segun la version).

Cuando se hizo adulto, persuadio a la sabia Metis para que le diera a Cronos un emético,
consiguiendo de ese modo que vomitara a sus hermanos y la piedra. Entonces, con sus hermanos
Poseidony Hades, y otros aliados, Zeus lucho para vencer a Cronos y a los titanes que gobernaban
desde el Olimpo. Vencio tras diez afios de guerra por la supremacia. Aqui Zeus era un estratega y un
creador de alianzas, que al final triunfo porque contaba con los ciclopes y con los gigantes de cien
brazos que le ofrecieron un extraordinario poder belico al contar con cien brazos para luchar.

Zeus y sus consortes

Tras derrotar a su padre Cronos y a los titanes, Zeus inicio una serie de uniones con deidades
femeninas, ninfas y mujeres mortales a traveés de las cuales engendro la aristocracia divina, la
mayoria de la segunda generacion de los olimpicos y semidioses. Hesiodo enumera siete consortes
oficiales, matrimonios en serie que concluyeron con Hera. Fueron Metis, Temis, Eurinome, Deméter,
Mnemosine, Leto y Hera. La mayoria de sus consortes eran diosas “mas mayores”, es decir, adoradas
antes que ¢l y cuyas divimdades quedaron subordinadas a dicho dios.

La primera era Metis, diosa conocida por su sabiduria y madre de Atenea. La titamde Temis, diosa
de la justicia y el orden, fue su segunda esposa; su descendencia fueron las parcas y las horas o
estaciones. Eurinome, su tercera consorte, dio a luz a las carites o gracias. Con su hermana olimpica
Demeter engendro a Persefone; con Mnemosine (Memoria), a las nueve musas. Su sexta consorte fue
Leto, otra titanide, que par10 a sus hijos gemelos Apolo y Artemisa.



Zeus y Hera

Como hija olimpica de Rea y Cronos, por rango de nacimiento Hera era igual a Zeus. Ella atrajo
sumirada errante y éste se propuso seducirla. Para ello se transformo en un tembloroso cuclillo. Al
ver aquella patetica criaturita, Hera se apiado de ella y la estrecho contra su pecho para darle calor,
y entonces Zeus se despojo de su disfraz e intento seducirla. Pero ella le rechazo hasta que ¢l le
prometio que se casarian Tras la ceremonia vino una luna de miel que durd trescientos afios.
Despues Zeus empezo a ser promiscuo. La mitologia griega esta llena de leyendas sobre sus amorios
y de la humillacion y la ira de Hera por sus celos.

Aunque la version del “final de la luna de miel” del matrimonmo de Zeus y Hera sea la mas
conocida (gracias a Homero), Hera habia sido una diosa muy venerada como diosa del matrimonio.
En sus rituales era adorada en la primavera como Hera, la doncella. En verano o en otofio se la
adoraba —en un sagrado matrimonio con Zeus como el portador de la plenitud o de la perfeccion-
como Hera, la realizada o la perfecta. En invierno se convertia en la afligida Hera, la viuda (aunque
el inmortal Zeus nunca mur10), por la habitual ocultacion de su esposo. En primavera se sumergia una
1magen de Hera y volvia a ser la diosa virginal Hera, la doncella.

Zeus, el conquistador

Zeus tuvo al menos veintitres devaneos amorosos que dieron como fruto una numerosa y notable
progenie, entre los que se incluyen dos olimpicos; Hermes, el dios mensajero, cuya madre fue Maya,
y Dionisos, el dios del extasis y del vino, cuya madre, Semele, era una mortal. Seguin Homero, Zeus
también era el padre de Afrodita, cuya madre era la ninfa marina Dione.

Los amorios de Zeus con las mujeres mortales eran seducciones en las que a menudo adoptaba una
forma no humana. Se convirtio en una lluvia de oro para fecundar a Danae, cuyo hijo fue el héroe
Perseo, con Antiope fue un satiro, sedujo a Leda bajo la forma de un cisne y fue el toro blanco que
llevo a Europa en sus lomos.

Las ofras mujeres y sus vastagos siempre atraian la furia de Hera. Zeus no era muy bueno en
ocultar sus aventuras, incluso cuando convirtio a Io en una vaca y a Calisto en un oso. En todos los
casos salvo a los hijos de sus amantes, pero a veces no pudo salvar a la mujer, que cargo con el peso
de la furia de Hera.

Zeus y Ganimedes
Zeus —al 1gual que la cultura griega a la que representaba— no confino su sensualidad solo a las
mujeres. Ganimedes era un hermoso troyano que fue conducido al Olimpo para ser el copero de Zeus
y, segun la mayor parte de los relatos, tambien su amante. Fue raptado por un torbellino o por el
aguila de Zeus. Entonces Zeus mando a Hermes a consolar al padre del muchacho por las tristes
noticias y le alivio su perdida con un par de espléndidos caballos (o una cepa de oro, segun la
version). En Roma, a Gamimedes se le solia llamar Catamita, que es de donde procede la palabra

catamito™ Fue inmortalizado en la constelacion de Acuario como el aguador.

Zeus y sus hijos
Zeus engendro muchos hijos. Su descendencia fueron dioses y diosas o semidioses, fruto de
numerosas uniones con mujeres, tanto mortales como divinas.
Fue el primero de los dioses celestiales griegos en ser protector, generoso y de confianza para



muchos de sus hijos e hijas. Cuando murio la madre de Dionisos mientras estaba embarazada, Zeus
cosi0 el feto a su propio muslo y lo llevo alli hasta que fue su momento de nacer. Concedio a su
pequefia Artemisa todo lo que esta le pidio para ser la diosa de la caza: su arco, sus flechas, sus
perros y las compafieras que ella eligio. Confirido a su otra hija Atenea sus propios simbolos de
poder. Arreglo una disputa entre Apolo y Hermes, insistiendo con firmeza en que éste ultimo
devolviera las vacas que le habia robado a su medio hermano mayor, con lo cual consiguio que se
hicieran amigos.

El aspecto oscuro del padre destructivo también formaba parte de sunaturaleza. Fue tanto un padre
incestuoso, que sedujo a su hija Persefone, como el padre que dio permiso para que Hades la
secuestrara y la violara y que no respondio a sus gritos de ayuda cuando Hades la estaba raptando.
Un mito atribuye a Zeus la cojera de Hefesto, al que arrojo desde el Olimpo cuando este intentaba
defender a su madre, un caso de malos tratos a un menor. Otro hijo, Ares, fue psicologicamente
rechazado, fue objeto del odio de su padre. Y (tal como hemos citado anteriormente), temeroso de
que Metis estuviera embarazada de un hijo que llegara a ocupar su lugar, se la trago para evitar dicha
posibilidad.

Sin embargo, a pesar de como tratara a sus hijos, la capacidad reproductora de Zeus como padre
de muchos formaba una parte esencial de sunaturaleza.



Zeus, el arquetipo

Sentarse en la cumbre, con el poder, la autoridad y el dominio sobre unreino elegido, es la postura
de Zeus. Los hombres que juegan a ser “el rey de la montafia” en la vida real y lo consiguen, son
como Zeus. Comparten rasgos de su personalidad y sus susceptibilidades; el patron subyacente es el
arquetipo de Zeus.

Zeus como el arquetipo del rey

Zeus tuvo la ambicion y la capacidad de establecer un reino sobre el que fue el dios jefe, y el
impulso de presidir sobre el propio territorio es un instinto primordial de este arquetipo, que modela
a hombres (y myjeres) para ser y comportarse como Zeus.

Cuando el arquetipo predominante es Zeus, la necesidad de “establecer un reino” es una fuerza
motriz. Como mimimo, se suscribe al dicho de “el hogar de un hombre es su castillo” y con ese fin
busca una casa y una familia. Por lo tanto, este arquetipo predispone al hombre a querer casarse y
tener hijos para que sean extensiones de si mismo. Espera que su esposa administre bien el hogar y
que se ocupe de la educacion diaria de los hijos, mientras €l se involucra lo menos que puede.

Una familia solo es una parte de su motivadora vision mas amplia de establecer su propio reino.
Un Zeus quiere autoridad y poder, y no le importa aceptar riesgos para conseguir sus metas. Prefiere
ser su propio jefe que trabajar para otro. Y si es un Zeus con vision de futuro, cuando comience su
primer negocio lo vera tan solo como el principio.

El rey Arturo es una version legendaria de este arquetipo. Comenzo como un don nadie no
reconocido, cuyo destino seria el de unificar bajo su estandarte una tierra feudal en guerra. En la
actualidad las batallas que se han de ganar suelen ser en el ambito economico, y un emprendedor
joven ambicioso que se convierte en un baron de los negocios —como Ross Perot, cuya operacion de
Tejas se convirtio en la multinacional Electronic Data Systems—, personifica el arquetipo del rey.

Este arquetipo tambien se manifiesta a traves de los “reinos hereditarios”: en los hombres nacidos
en familias de clase alta y ricas, que han heredado una posicion de poder, la fuerza motriz es su
necesidad de ampliar las fronteras de su reino para adquirir cada vez mas poder economico y
prestigio.

La gran casa y el gran edificio comercial son manifestaciones del mismo arquetipo. Una vez
consolidado el poder se ha de construir Camelot.

Zeus como arquetipo de la accidn decisiva

El rayo y el agwla son los principales simbolos de Zeus. Son expresiones especialmente
apropiadas de la capacidad de decision para actuar rapidamente y “desde lejos™ que caracteriza al
arquetipo de Zeus.

El aguila otea desde lo alto la tierra, ve de horizonte a horizonte. Sin embargo, tambien puede
detectar desde muy lejos los movimientos de la pequena presa y puede descender rapidamente para
atrapar a la perdriz o al conejo entre sus garras. Igualmente, Zeus se encuentra en la atalaya de vigia
para buscar lo que quiere o necesita. Puede tratarse de un producto en particular, de un posible futuro
empleado o de una compaiiia, y, cuando localiza lo que quiere, va tras ello con todas sus fuerzas.
Posee ambas cosas: una perspectiva general la gran vision, y la conciencia del detalle importante.



Cuando se enfoca en el detalle le concede toda su atencion: no tiene intencion de que se le pierda de
vista o se le escape de las manos. Sin embargo, al igual que el aguila cuya presa de pronto
desaparece de su vista o es atrapada por otro depredador, a pesar de toda la energia y el esfuerzo
que ha puesto en esa meta en concreto, puede cambiar facilmente de direccion, olvidarse de sus
perdidas y seguir adelante.

El rayo de Zeus era un simbolo de su poder punitivo. Este también procede de lejos para golpear
sin miramientos, pero solo cuando se han agrupado las oscuras nubes de tormenta y el trueno ha
rugido, insinuando una concentracion de la emocion, una acumulacion de ira. El celoso Zeus mato a
Jasion con un rayo cuando se acosto con la diosa Deméter en el campo tres veces arado. Otro de sus
rayos alcanzo a Faeton cuando el joven perdio el control de los caballos que conducian su carro del
Sol.

El rayo puede ser un simbolo del “poder de despedir”, al 1gual que el aguila puede representar la
capacidad de adquirir o contratar con decision. Para un presidente de una compafiia como Lee
lacocca, que compro la Chrysler Corporation tras haber pagado sus deudas y sacarla de la
bancarrota, la capacidad de despedir (y contratar) es esencial para el éxito. Es cierto que un despido
puede acabar con una carrera, terminar con la vida laboral de un empleado leal y evidentemente tiene
un efecto sobre su familia. Para un padrino de la mafia “deshacerse de alguien” puede significar una
muerte fisica. Pero estas consideraciones no son propias de Zeus,y los hombres que personifican este
arquetipo no pierden el suefio por estos asuntos.

En cambio, parece ser que el ex presidente Ronald Reagan no despidio directamente a nadie.
Aunque se sento en una posicion de Zeus, no destaco por actuar con decision, que es un distintivo de
este arquetipo.

Zeus como creador de alianzas. a través de las conexiones empresariales

Una figura de Zeus con exito puede trabajar en cooperacion con otros hombres poderosos. Destaca
en las “reuniones en la cumbre” por su capacidad de crear alianzas y determinar las fronteras, en
arreglar acuerdos quid pro quo. Su palabra basta. Quiere tratar con los otros que tambien estan a su
altura y tienen decision. Espera que los demas cuiden de sus propios intereses, al 1gual que ¢l 1o hace
con los suyos. Para consolidar su base de poder y expandirse a partir de la misma, que son metas
naturales para el arquetipo Zeus, las alianzas son esenciales.

En la actualidad, las alianzas del hombre Zeus se realizan con los banqueros y proveedores,
distribuidores e incluso la competencia o con fuentes de referencia, burocratas, mecenas, en lugar de
hacerlo con los sefiores feudales o soberanos. Los titulos y reinos son diferentes, pero la forma es la
misma.

Zeus, el dios, estableci0 en el poder a los olimpicos con la ayuda de los gigantes de cien brazos y
los ciclopes, sin los cuales no habria derrotado a los titanes. Le ayudaron porque les habia liberado.
En el mundo de los negocios, un Zeus considera cuando ha de “utilizar sus bazas™: jes este el
momento de solicitar el pago de los favores que he concedido? Si es asi, un Zeus con exito lo hara
con sutileza y sensibilidad. Con cada una de estas transacciones, Zeus forja alianzas y consolida su
posicion, como tan bien demostro El padrino de Mario Puzo, que fue interpretado en la pantalla por
Marlon Brando. Ese era el arquetipo de Zeus vestido de padrino de la mafia.

Zeus como creador de alianzas: a través de los matrimonios



Para el arquetipo Zeus, cuya meta primordial es la de establecer un reino, el matrimonio tambi¢n
es un medio a traves del cual se crean alianzas y se consolida el poder. Los matrimonios reales eran
acordados por los primeros ministros. Los matrimonios patriarcales en todas las culturas son
alianzas entre familias, en las que la propiedad y la descendencia son la principal preocupacion Los
siete matrimonios oficiales de Zeus reflejan este mismo patron.

Para Zeus, hallar una esposa apropiada no es una cuestion de sentimientos o de relacion espiritual,
sino una cuestion de estado, una alianza que sirva a la meta de establecer o consolidar sureino. Otros
arquetipos tambien han de estar presentes si la relacion ha de incluir la pasion, la amistad u otros
aspectos que satisfagan las necesidades personales.

No cabe duda de que el matrimomo de Zeus y Hera se convierte en un modelo de conflicto.
Cuando son estos dos poderosos arquetipos los que subyacen en dicha umon, cada uno de ellos esta
motivado por intenciones totalmente distintas. Para Hera el matrimonio es un compromiso sagrado y
es la prioridad mas importante; la monogamia y la fidelidad son esenciales para su bienestar. Cuando
Hera es el arquetipo predominante en una muyjer, esta busca el matrimonio como medio para su
realizacion personal, para su perfeccion y para sentirse completa.

Zeus, el conquistador

Tal como he mencionado anteriormente, Zeus era el arquetipo del conquistador; sedujo a nminfas,
mortales y diosas, y engendro numerosos hijos e hijas. A menudo adoptaba muchas formas para
seducir y fecundar a quienquiera que ¢l deseara. Para Leda se convirtio en un cisne, para Danae fue
una lluvia de oro; para Europa se transformé en un toro; para Io en una nube.

Persiguio a las mujeres con una perseverancia unica, caracteristica de su naturaleza de “aguila”.
Al ver a quien le interesa hace todo lo necesario para acercarse a ella: cambia su forma, muestra su
parte mas vulnerable o se convierte en un apasionado amante. Una vez ha logrado su proposito, lo
mas probable es que su atencion se vuelva a enfocar en su trabajo. Puede que inconscientemente no
se proteja para evitar el embarazo porque tiene un fuerte instinto de ser progenitor. Y lo mas normal
es que “cuide de si mismo”, responsabilizandose economicamente de sus hijos y reconozca su
paternidad.

Zeus, el padre celestial

El instinto de tener hijos forma parte del arquetipo de Zeus. Lo que espera de ellos es similar a lo
que espera de sus subordinados: que sean obedientes y cumplan su voluntad. Sus hijos favoritos son
una replica de su ideal de si mismo como persona imparcial y superior, que no permite que se
“descontrolen” sus emociones. Estas cualidades las comparten sus hijos Apolo y Atenea, y estan
encarnadas en el hijo racional que busca el exito, que es brillante en los estudios y en el deporte, y en
la hija cuya mente funciona de modo similar a la suya, en la “nifia de papa™; la admiracion mutua es
la que les une. Es un padre mentor, que guia la educaciony la carrera de sus hijos, al 1gual que suele
hacerlo con otros jovenes con los que también actuia como mentor en sus negocios o mundo
profesional. A cambio espera lealtad y se siente engafiado cuando un subordinado o un hijo “crece” y
luego piensa de modo distinto a €l.

Zeus es el arquetipo de un padre dinastico, que funda una familia. Quiere tener muchos hijos y
nietos para que siga su linaje y para conseguir este fin intenta imponer su voluntad sobre lo que sus
hijos han de hacer en el mundo, no solo mientras €l viva sino tambien cuando ya haya desaparecido.



Motivado por su necesidad dinastica, asi como por su naturaleza de padre proveedor, un Zeus
multimillonario estructurara su negocio y establecera consorcios para que se cumpla su voluntad en
las sucesivas generaciones. Un Zeus con menos poder, con un reino mas pequefio, hace lo mismo a
menor escala.

Un hombre que se esfuerce en ser un padre que puede mantener bien a sus hijos y que se
enorgullece de como lo hace, supone una caracteristica tipica de Zeus. El tamafio de su casa refleja
este rasgo, a la vez que expresa su necesidad de poseer un territorio. El padre proveedor suele ser
generoso, pero su generosidad esta motivada por su deseo de controlar a sus hijos y esta vinculada
con las esperanzas que ha puesto en ellos.

Quién obtiene que en los presupuestos de las familias Zeus, como en los presupuestos
presidenciales, refleja las metas de un hombre que esta en la cima.

Zeus, arquetipicamente es un padre autoritario que tiene la Ultima palabra. Puede que exista una
via de comunicacion abierta con sus hijos, pero las decisiones familiares y de los negocios se toman
como describe Lee Iacocca: «Mi politica siempre ha sido ser democratico en todo momento hasta
que se han de tomar decisiones. Entonces me convierto en el comandante mas detestable “Muy bien
ya os he escuchado a todos —les digo—. Esto es lo que vamos a hacer”» 1



Zeus, el hombre

La vida de Zeus como hombre muestra como es el patron arque-tipico de Zeus cuando se vive
conforme al mismo. Es un cuadro compuesto, dibujado intuitivamente a partir de multiples ejemplos,
que puede servir de espejo para que el hombre Zeus se vea reflejado en ¢l. Cuando vemos como se
encarna este patron desde la infancia hasta la vejez también podemos aprender a reconocer a Zeus.

La mayoria de los hombres que son como Zeus tambien tienen otros aspectos: en general hay mas
de un dios en todo hombre, lo que sigmfica que una gran parte de lo que viene a continuacion
encajara con el hombre Zeus, pero no necesariamente todo. Ademas, el patron de Zeus (al 1gual que
sucede con los demas) puede dominar durante cierta fase de la vida de un hombre, en lugar de ser la
principal influencia interna durante toda suvida. Zeus esta claramente presente en esa €poca, pero en
otros momentos ocupa un segundo plano. La paternidad, por ejemplo, puede propiciar una fase Zeus
en un hombre s1 decide cambiar su trayectoria para establecerse en el mundo y ser el cabeza de
familia, siempre que no hubiera manifestado estas ambiciones hasta entonces. O un hombre (o mujer)
pueden parecerse a Zeus en solo un aspecto de su vida, por ejemplo en los negocios o en el ambito
de las relaciones profesionales.

Los primeros arios

El bebe Zeus se da a conocer muy pronto, dando muestras de un fuerte poder de voluntad.
Distraerlo de sus intereses no es facil cuando su mente esta enfocada en una cosa; cuando quiere
coger algo o cuando ya lo tiene, no lo soltara. Este es el nifio de dos afios que tanto ha contribuido al
estereotipo de “los terribles dos afios™, puesto que puede decir “jno!” con mucha autoridad.

Para atemperar esta naturaleza autocratica y desarrollar sus dones internos, al mfio Zeus le
resultara muy beneficioso aprender sobre la ecuamimidad y la justicia tanto en su hogar como en la
escuela, que le den cosas practicas en las que pensar y tener juguetes u objetos que pueda manipular
y desmontar. En general, s1 esta solo creara un mundo en mimatura en el que hara que sucedan cosas.
Construira carreteras para su flota de coches, desplegara sus regimientos de soldados de juguete en
el campo de batalla, o construira una ciudad, antes que leer un libro o sofiar despierto. Tampoco le
gusta jugar en solitario s1 puede evitarlo. Es el mifio que siempre es el capitan de sus tropas en el
lugar de juego o el mifio que quiere destacar y, cuando no lo consigue, se siente terriblemente
frustrado.

Sus padres

Como nifio, el Zeus de unos dos o tres afios, por la fuerza de su voluntad, intimida a algunas
madres que han sido dominadas por hombres autoritarios. Es jefe por naturaleza, cualidad que
provoca a algunos padres, sobre todo a los autoritarios, que pueden pretender ensefiarle quieén es el
jefe de una forma agresiva. Los padres pueden “darse cabezazos” con su hijo, se encuentran con el
desafio de no ceder ante ¢l, m1 permitir que a los dos o tres aflos se convierta en un mezquino tirano,
o de evitar meterse de lleno en luchas de poder en las que aprenda que el poder hace el derecho.

Con este tipo de miflos, mas que con ningun otro, los padres han de recordar que es solo un bebe o
un nifio pequeio, aunque actue como s1 fuera Lws XIV o Enrique VIII. Los padres que le ofrecen
opciones apropiadas, en lugar de enzarzarse con ¢l en luchas de poder, le amiman a que piense y



actue, lo cual son habilidades positivas inmnatas de Zeus. Preguntarle: “;Te gustaria tener esto o
aquello? ;Hacer esto o aquello? ;Ir aqui o alli?”, es mejor que entrar en una competicion de voluntad
contra alguien que puede decir “no” y ser su ultima palabra. También es mejor que dejar que tome la
decision el que es fisicamente mas fuerte; la regla de que la fuerza manda sobre la razon es
facilmente aceptable para un joven Zeus. Hay que establecer limites estrictos y esperar que los ponga
a prueba. Sin duda sentira la necesidad de experimentar una juiciosa cantidad de poder por parte de
los padres para reconocer que estos, sin duda, tienen autoridad y pueden ejercerla.

Una vez los asuntos se han resuelto satisfactoriamente para €l, este nifio puede quedarse muy
absorto en cualquier cosa que est¢ haciendo. En general da muestras de una disposicion positiva y
extravertida. Cuando ya se ha arreglado un asunto, ya puede volver a reinar la paz

La peor combinacion para su desarrollo es tener una madre debil y pasiva y un padre dominante y
agresivo. Este nifio se identificara con el agresor en cuanto pueda hacerlo, y tiene capacidad para
esperar a que llegue el momento oportuno. Segun lo mal que le haya tratado su padre que le
demuestra “quien es el jefe”, y s1 su madre no puede protegerle, puede llegar a ser sumiso ante los
que tienen mas autoridad. Cuando sucede esto, tambien es probable que intente dirigir a quienes tiene
por debajo a la minima oportunidad. (Recordemos que la madre tambien puede ser la agresora.)

Un hijo Zeus de un padre con éxito y emocionalmente distante tiene un modelo de rol que ¢l admira
y que tambien le ayudara a destacar en el mundo. S1 también cuenta con una madre nodriza que le
ama, crecera con el sentido de tener derecho a poseer lo que quiere, con confianza en si mismo y del
lugar que ocupa en el mundo. La naturaleza y la crianza refuerzan su sentido de “ser alguen”.

La adolescencia y los primeros afios como adulto

En la adolescencia, su relacion con las figuras de autoridad suele ser el principal problema.
Cuando es un hombre joven, tiene confianza en si mismo y puede provocar que los hombres
autoritarios le demuestren “quién es el jefe aqui”. Y aunque puede que tenga que aguantarse y
cooperar, esperara a que le llegue su turno para salirse con la suya. Como estratega sabe que no tiene
sentido enfrascarse en luchas de poder que no puede ganar.

Normalmente, sus compafieros varones en el instituto, en la umiversidad o en cualquer otro lugar
ven en ¢l a un lider por naturaleza, y suele salir con chicas populares y activas sexualmente. Es un
pragmatico, no un idealista; acepta el mundo tal cual es y quere su racion del pastel. Por brillante
que sea, no es un intelectual. No es especialmente introspectivo, ni malgasta su tiempo viviendo en el
pasado, en sus propios sentimientos o en los de otra persona. En lo que a €l respecta, esta satisfecho
consigo mismo y la vida es algo con lo que te has de apafiar.

El trabajo

Desde el dia que recibe su primer salario minimo, en su trabajo fuera de horas escolares, observa
y piensa en como haria las cosas si fuera el encargado. Muchos otros jovenes de su edad ven ese
trabajo como una fuente de ingresos para poder gastar, hacer lo que se espera que hagan y poco mas,
pero el muchacho Zeus tiene una extraordinaria curiosidad por el negocio como tal, evalua a las
personas para las que trabaja y, generalmente por si solo, se da cuenta de lo que funciona y por que.
Tanto s1 se educa en una granja como en un gueto, su atencion se cenfrara en aquel “negocio” que este
a su alcance, desde el cultivo industrial hasta el trafico de drogas u otros negocios sucios. Suele ver
la panoramica mas amplia y no deja de adaptar sus pensamientos a lo que esta a su alcance. Se



pregunta como es que los hombres mayores que estan al frente no se dan cuenta de lo que para ¢l es
obvio y necesario o no aprovechan oportunidades que ¢l no dejaria escapar si estuviera en su lugar.
Nadie puede ensefiarle lo que es la 1niciativa y trabajar duro, m decirle que este al tanto de las
oportunidades; en €l es algo natural.

A veces tiene un interes especifico en algo; sea lo que sea, la perspectiva Zeus le ayuda a triunfar
en cualquier cosa que haya elegido. Por ejemplo, tiene el don de comprender y utilizar el amiguismo
con sus viejas amistades del colegio, y le encanta el capitalismo por la oportunidad que le ofrece de
triunfar. Ademas posee varias dotes psicologicas innatas que le dan ventaja. La adquisicion de
poder, dinero o propiedades es un juego que juega naturalmente bien, porque es realista, esta seguro
de si mismo y no se toma lo que hacen los demas de un modo personal. S1 ha de resolver un gran
conflicto en su negocio que arruine a otros, tiene que despedir a gente que ha trabajado para el o dar
un castigo ejemplar, puede dar ordenes que equivalgan a lanzar rayos. Del mismo modo, un Zeus en
el Pentagono o al mando de una banda criminal puede dar ordenes friamente que se transformaran en
muertes. La distancia emocional evita que tales acciones le quiten el suefio.

Las relaciones con las mujeres

Tal como dijo el ex secretario de estado Henry Kissinger: «el poder es un afrodisiaco». El aura de
“hombre importante” de un Zeus, efectivamente atrae a algunas mujeres, lo cual forma parte de su
exito. Por otra parte, tampoco va detras de una muyjer con el corazon en la mano; con las mujeres, al
1gual que en el trabajo, es un estratega. S1 quiere a una mujer para salir con ella, para que trabaje
para ¢l o como esposa, se presentara en la forma que crea mas conveniente para seducirla o
conseguirla.

Considera que su dinero y su poder son una parte esencial de su atractivo; al 1gual que Aristoteles
Onassis cortejando a Jacqueline Kennedy, le hacen sentir que tiene derecho a conseguir a ciertas
mujeres. No espera que una mujer le quiera solo por como es, y desde luego no por su espiritu, sobre
el cual piensa que ni siquiera merece la pena especular.

No le interesan las relaciones 1gualitarias con una mujer, ya sea con su esposa O con una amiga.
Tampoco le interesa ni le gusta hablar sobre los sentimientos. Y quiere que una mujer haga lo que ¢l
espera de ella y que no le moleste.

Las relaciones con los hombres

Para ¢l los hombres son los jugadores importantes en “el juego”. Algunos jugadores son sus
rivales y otros sus aliados, y sabe que el rival de hoy puede ser el aliado del mafiana y a la inversa.
Los otros jugadores son como las torres y los caballos en el ajedrez cuyos movimientos controla el.
Movera uno y sacrificara otro. Es un error por parte de los hombres que son sus aliados o trabajan
para ¢l pensar que ellos le importan personalmente; cuando llega el momento de la verdad nadie es
imprescindible. Con esta vision, considera que todo el mundo es prescindible y cree que los demas
piensan igual y que actuarian del mismo modo con ¢l. Aunque puede ser despiadado, con frecuencia
no lo aparenta porque sabe que no es conveniente crearse enemigos. Y no siente solidaridad cuando a
los demas les cuesta aceptar que se puede prescindir de ellos; deberian haber sabido que era asi,
puesto que segun ¢l mostrar vulnerabilidad, necesidad o ser muy emotivo son signos de estupidez o
de debilidad. (S1 reflexionara sobre estos asuntos, lo cual no seria propio de €l, quizas se diera
cuenta de lo incomodo que se siente y se preguntaria cual es la razon.)



Una de las razones de su exito es su habilidad para negociar y llegar a acuerdos, lo cual hace
constantemente. Negocia bien porque ha estudiado a los hombres y piensa en lo que quieren y por lo
que serian capaces de comprometerse. Un Zeus especialmente habil suele ser muy sensible y hasta
cierto punto estar muy dispuesto a satisfacer las necesidades (no expresadas) de otro hombre,
incluyendo la de guardar las apariencias.

Esos clubes exclusivos en los que los hombres se reunen para comer, jugar al golf o ir a cazar
patos juntos son bastiones de poder de Zeus y privilegios que sirven para muchos fines. Pertenecer a
uno de ellos es un importante indicador de que un hombre ha llegado a la cima. En ellos se pueden
seguir realizando alianzas en pro de los intereses familiares y de los negocios. Dichos clubes son
refugios donde un hombre Zeus puede estar entre hombres como ¢l, que entregan sus energias
unicamente a la adquisicion de poder y, por consiguiente, han permanecido inmaduros o no se han
desarrollado psicologicamente. Su idea de la diversion esta representada por el campamento
Bohemian Grove, que es una reumion de los hombres mas poderosos de America, desde presidentes
de corporaciones hasta expresidentes de los Estados Unmidos e incluso el actual. Se pueden
emborrachar y “echar un polvo” (mientras el Bohemian Grove ha estado fuera del alcance de las
mujeres, ya sea como miembros o como personal, es la meca de las prostitutas), flirtear, decir tacos y
representar indignantes obras en las que los hombres interpretan papeles de muyjer.

La sexualidad

Un Zeus triunfador es el equivalente a un “macho alfa” en los estudios de los primates y de las
especles jerarquicas. Los hombres alfa esperan tener exito, son agresivos, intimidan a los hombres
que tienen por debajo y (al menos entre los primates) son los que escogen a las mujeres y son
sexualmente mas activos que los hombres subordinados. El dios Zeus se comportaba como un macho
alfa en su forma de conseguir y consolidar su poder, asi como de fecundar a numerosas mujeres y
engendrar muchos hijos. Ejercer sus proezas sexuales para un hombre Zeus puede ser como tener
poder politico o economico para probarse a si mismo y a los demas que puede tener lo que desee.
Zeus, el conquistador, puede ver a una mujer deseable como un “privilegio” que se puede permitir
por suposicion. Puede desearla como adquisicion, sexualmente o ambas cosas a la vez

A pesar de todo su exito con las mujeres, el hombre Zeus tiene fama por el no tan bien guardado
secreto de no ser un buen amante. Para ser un buen amante también tendrian que estar presentes otros
arquetipos en ¢l. Zeus es emocionalmente distante, carece de una naturaleza terrenal, no intenta
complacer a las mujeres y no es apasionado. Es sexualmente agresivo y puede ser seductor, aunque
su libido tambien puede estar totalmente enfocada en su trabajo durante largos periodos de tiempo.

Puesto que el hombre Zeus es probable que se concentre en alcanzar el poder, hay otros aspectos
de su personalidad que no pueden desarrollarse. Es bastante probable que lo que mas se vea afectada
sea su capacidad para manifestar sus emociones, lo cual repercutira en la expresion de su sexualidad.
Su eleccion de parejas sexuales refleja su pobreza emocional, especialmente s1 a medida que se hace
mayor, sus parejas parecen hacerse cada vez mas jovenes, a imitacion de la imagen clasica de un
Zeus anciano rodeado de una serie de jovenes ninfas.

Al mismo tiempo que mantiene la compafiia de jovenes ninfas, puede que tambien tenga fantasias
sexuales de ser dominado por una mujer poderosa y, tal como narran las prostitutas cuya clientela
esta formada por hombres poderosos, a menudo les piden que participen en representar esta fantasia.
Sin embargo, s1 en su vida erotica solo puede estar con alguien lo bastante joven como para ser su
hija o su nieta, o s1 se siente atraido por un muchacho indefenso y dominado, ello implica que su



capacidad para las relaciones sexuales se ha quedado inmadura o la ha confundido con el poder.

S1 es un Zeus homosexual, el patron sera el mismo, solo que es probable que sea mas exagerado:
hay un gran numero de patrones. Y como el Zeus que rapto a Gamimedes para llevarlo al Olimpo,
puede que comparta su casa con un atractivo joven o con varios.

El matrimonio

La lista de quén es quien de las consortes de Zeus revela que siempre se caso con una mujer
superior o igual a ¢l. Historicamente estos matrimonios reflejaron el cambio de poder, puesto que las
diosas una vez poderosas y sus atributos pasaron a pertenecer a un dios guerrero. En la vida real
pasa algo muy parecido cuando un hombre ambicioso se casa con una mujer de una familia
importante y adquiere sus atributos —posicion y riqueza— a traves del matrimonio. Cualquier hombre
ambici0so que se case con la hija del jefe y que mediante el matrimonio logre una ventaja que de lo
contrario no habria conseguido, ha hecho lo mismo que Zeus. La eleccion de una esposa que le ayude
a ascender puede ser calculada o bien ser una opcion inconsciente “hecha” por el arquetipo Zeus. En
este ultimo caso se sentira tremendamente atraido hacia una mujer con la que pueda hacer realidad su
mito de convertirse en alguien importante.

La mayoria de los hombres Zeus se casan durante la fase de su vida en la que se estan
estableciendo. Para este tipo de joven, cuya vida sera guiada por el arquetipo Zeus (a menos que la
vida le haga sacar otros aspectos de si mismo), un matrimonio temprano es esencial. S1 este hombre
se casa con una myujer de la que se ha enamorado, es probable que Zeus no sea el arquetipo decisivo.
Desde el punto de vista de Zeus, ella podria ser una opcion muy poco adecuada; sin embargo, seria
alguien que le mantendria en contacto con una parte irracional, profundamente emotiva, terrenal o
espiritual de si mismo, siempre que pueda resistir conscientemente lo que ella representa. A la
mversa, las exigencias de la mujer para que sea un Zeus con exito, cuando empezo la vida con otros
aspectos de si mismo tiempo atras igualmente importantes, pueden ser decisivas para el.

A pesar de que su esposa tiene mucha influencia potencial en su desarrollo, su poder actual en la
relacion hace mucho mas probable que ¢l la domine a ella y que el suyo sea un matrimonio patriarcal
que gire en torno a sus necesidades y especialmente a la necesidad de que ella cumpla bien con su
funcion. A menos que ella sea lo bastante fuerte como para crear un conflicto que llegue a cambiarle,
abandonara su necesidad de intimidad o su suefio de tener algo mas de lo que ya tienen.

S1 es un Zeus conquistador y s1 su matrimonio esta relacionado con establecer su territorio, y si
ella es una Hera arquetipica, la combinacion atacara sus valores mas profundos y destruira su
potencial realizacion a traves del matrimonio. En su lugar, puede que termine poseida por el
vengativo y celoso aspecto de Hera. Sin embargo, si ¢l la ama y esta afligido por el dolor que su
libertina conducta le causa, es posible que tambien le ayude a crecer emocionalmente.

La mayoria de los hombres Zeus —una vez ha finalizado el cortejo y la luna de miel- no tienen
tiempo para su matrimonio o su mujer. Este tipo de hombre puede alegar engafiosamente que todo el
tiempo que dedica a su trabajo es para ella y para sus hijos. Si unicamente depende de ¢l —y en los
matrimonios, en los que €l tiene todo el poder, asi es—, la union no sera muy personal nmi intima, y no
le prestara demasiada atencion. La mayoria de las mujeres casadas con un hombre Zeus han tenido
que aceptar su definicion del matrimomo. No obstante, esto esta cambiando, y las mujeres —
especialmente s1 no siguen el arquetipo Hera— estan disolviendo estos matrimonios. Pero si ella tiene
una aventura, el hara todo lo que pueda para destruir a surival, al 1gual que Zeus mato al amante de
Demeéter, Jasion, con un rayo.



La descendencia

Los hombres Zeus no solo “tienen hijos™ muchos han fundado familias y quieren crear una
dinastia, que es parte de la vision que tienen para su futuro. Un Zeus triunfador puede ayudar a
algunos de sus hijos a prosperar en la vida, asi como mantenerlos. Emocionalmente es un padre
distante y también puede ser invisible. Aunque con frecuencia esta ausente, es el padre que ejerce
autoridad.

Los padres Zeus pueden manipular las vidas de sus hijos y acabar con la clase de vida para el que
el mfio era apto, asi como facilitar el crecimiento de nifios cuyas habilidades naturales son
ensalzadas por el acceso a la educacion y las oportunidades que €l le puede ofrecer. La fuerza de su
personalidad y su autoridad hacen que las criticas a sus hijos sean especialmente poderosas. Sus
percepciones de ellos, que puede que no sean exactas, asi como sus prejuicios o valores, tienen un
peso enorme, como lo tiene el deseo de conseguir su aprobacion, que el nifio puede intentar alcanzar
a toda costa (durante toda suvida) o perder la esperanza de recibirla alguna vez.

Toda la segunda generacion de los dioses y diosas olimpicos veian a Zeus como al padre. A
algunos los protegio, otros sufrieron abusos, a otros los cri0, los rechazo o los detesto. Nosotros
vivimos en una cultura patriarcal en la que los valores de Zeus estan por todas partes, sea cual sea el
arquetipo de nuestros padres biologicos. Como le 1ra a un nifio con un padre Zeus dependera de su
patron arquetipico y de la fuerza del ego a traves del cual el nifio exprese este arquetipo.

La mitad de la vida

En algun momento en la mitad de la vida, el hombre Zeus hace una evaluacion y comprueba cuanto
exito ha tenido en su carrera, s1 va a haber un lugar para €l en la cima de la montafia y si realmente
quiere subirla. Puede que se encuentre temporalmente en un bache, sin su conocido impulso, mientras
se hace estas preguntas, con frecuencia cuando no se encuentra en su estado de conciencia habitual.
Puede que diga que es el momento de tomarse sus durante tanto tiempo prometidas vacaciones o
tiempo sabatico, o quizas le ronde la idea de hacer un gran cambio. No es caracteristico en ¢l
reflexionar sobre si mismo y sus motivos, sin embargo puede sentir alguna duda recriminadora
respecto a si toda su expedicion personal hacia la cima, hacia la cual estaba totalmente dedicado y
para la que habia subordinado a los demas (y sus necesidades) realmente merecia la pena. Puede que
en el fondo sepa que no es asi.

La mitad de la vida es el momento en que los otros hombres Zeus con exito saben que han llegado
a su cumbre. Quizas hubiera puesto sus miras en tener su propia pequefia compafiia o rancho, dirigir
su propia division, presidir un departamento y lo consiguid, metas que para otro Zeus quizas no
fueran mas que una parada en el camino hacia su cima en particular. Para ser un Zeus triunfador no se
ha de ser un Donald Trump (el espectacularmente exitoso promotor multimillonario); basta con
alcanzar un logro personal, una meta significativa y descubrir que te proporciona un sentido de
satisfaccion Entonces, la mitad de la vida puede ser un momento para “detenerse a disfrutar del
paisaje”.

Para un hombre Zeus, la mitad de la vida tambien puede ser una etapa de conflictos emocionales,
cuando las partes olvidadas de si mismo o las relaciones rechazadas se reafirman con fuerza. Sus
hijos adolescentes pueden tener problemas importantes, quizas le abandone su esposa, puede tener un
infarto, puede hacer realidad una fantasia vergonzosa. Su arrogancia puede cegarle respecto a sus
limitaciones y, tras todo su exito ganado a pulso, puede sentirse desbordado y fracasar
estrepitosamente. Por consiguiente, puede sentirse rechazado y amargado, sin relaciones cercanas, o



bien sentirse humilde vy ser capaz de aprender de las dolorosas lecciones y reconstruir partes de su
vida de forma diferente.

La mitad de la vida también puede marcar cambios importantes en los objetivos de los hombres
que, aunque fueron predominantemente Zeus en la primera mitad de sus vidas, tambien maduraron
gracias a sus relaciones. Ahora puede y quiere pasar mas tiempo con las personas que le importan, e
incluso en el trabajo se da cuenta de que le interesa hacer de mentor de otros o profundizar en las
amistades. Cuando este es el caso, es bastante probable que la crisis de alguien allegado a ¢l —su
esposa, sus hijos o sus padres— le hayan hecho reaccionar y ser consciente de lo valiosa que es la
gente para él.

Los ultimos afios

S1 alguna vez se vuelve introspectivo, el hombre Zeus se dara cuenta de que su necesidad de
imponer su voluntad y de tener el control se ha manifestado en cada cambio que se ha producido en
su vida. En sus ultimos afios se enfrenta de nuevo a esta necesidad, especialmente s1 ha tenido éxito.
(Puede soltar el control? Tanto si se trata de la tienda de comestibles familiar como del Columbia
Broadcasting System —como fue el caso de Bill Paley—, dejar el control o permitir que se lo arrebaten
suele ser un tema conflictivo, a menos que haya trascendido este arquetipo y se haya vuelto sabio.

Al 1gual que la serie de dioses padre griegos que temian que sus hijos les sustituyeran, un Zeus
controlador se esfuerza por evitar lo inevitable. Puede que haya impedido que un hijo real llegue a
desafiarle jamas, al haber visto a su vastago como su oponente desde el principio. Puede que haya
rebajado tanto a sus hijos que no tenga mingun heredero competente. Sin embargo, otros hombres
entraran en su vida para ocupar su lugar cuando pierda la fuerza para asir el cetro que sostiene. Y
probablemente intentara controlar sus posesiones incluso despues de la muerte a traves de su
testamento. Esta lucha perdida por mantener el control es el destino del hombre que subordina toda
suvida al arquetipo Zeus.



Conflictos psicologicos

Todo dios o arquetipo posee el potencial de crear tipos especificos de conflictos psicologicos.
Para el hombre que seria un Zeus en el monte Olimpo, ciertos problemas y limitaciones “van urudas
al territorio” del reino celeste. Los costes emocionales que su ascenso implica para ¢l y para los
demas, y una vez ha llegado a la cumbre, su falta de conciencia junto a su poder, pueden ser una
combinacion destructiva.

Una cabeza parlante es un hombre incompleto

El reino de Zeus era el cielo y el arquetipo Zeus predispone a un hombre a vivir en su cabeza y
darse a conocer a traves de sus palabras y su poder realizador. Tiene una ventaja natural en una
cultura patriarcal industrial, donde un hombre superior se supone que es “una cabeza parlante”, que
funciona con 1deas y abstracciones (como el dinero y las inversiones, o la ley y el poder), no con sus
manos y su cuerpo —es un hombre separado de su corazon, que no actuara por solidaridad, puesto que
ello le convertiria en un “defensor de causas perdidas™ o en “el hermano pobre”. Este tipo de hombre
ocupa una posicion superior que le concede el poder de usar las palabras y hacer que estas sean
creidas y obedecidas. Ese poder es comun que se manifieste con una llamada de telefono que ponga
en marcha su voluntad, su palabra equivaldra a la ley en su hogar, en los negocios o en el campo de
batalla, o sera como realizar uno de sus conceptos, como decir: «que se haga la luz, y la luz se hizoy.

Un hombre dominado por el arquetipo Zeus (que tambien es el arquetipo que rige en nuestra
cultura) con frecuencia esta separado de sentir su cuerpo como una parte receptora o dadora de
sensualidad. Puede sentirse orgulloso de si mismo de ver cuantos kilometros puede correr, de la
buena forma en la que esta o de su fondo. Ese orgullo es sobre el dominio de su cuerpo, no sobre su
goce. Tambien es facil que este desconectado de su corazon como organo dador y receptor de
emociones. El hombre Zeus suele estar desconectado de su propia sensualidad y sus respuestas
emocionales, lo cual le incapacita para comunicarse o conectar en estos mveles con los demas o para
conocer estos aspectos de si mismo. Esta inmadurez emocional conduce facilmente a una sensualidad
y sexualidad distorsionadas, a la vergiienza y la culpa, y a la condena y menosprecio de las personas
que no son como ¢l. Es una persona incompleta, que no se ha desarrollado en ciertos aspectos que
generalmente ni siquiera es capaz de apreciar.

“La vision del bosque no le deja ver los drboles”

El hombre Zeus se enorgullece de su vision amplia, de su capacidad para entender los asuntos, lo
cual le ayuda a tener una perspectiva general. Puede que lidere una guerra contra la pobreza sin haber
conocido jamas a un pobre (y sonreir ironicamente, si €s que se conoce un poco, ante la caricatura
del misero personaje de Charlie Brown que dice: «amo a la humanidad, es a la gente a la que no
puedo soportary»). Tambien puede ser un experto educador de hijos sin tan siquiera haberse
responsabilizado del todo de uno solo de sus vastagos o haber amado a uno de ellos de todo corazon
Considera que su vision es superior y es escuchado como si fuera una autoridad, por lo que no hay
razon para que dude de su posicion. Cuando es desafiado por alguien que tiene una experiencia
personal y que tambien adopta una postura emocional, despide a esa persona con el comentario de
que “suvision de los arboles no le deja ver el bosque”. Sin embargo, puede pensar que €l “no puede



ver los arboles —mucho menos amar a uno de ellos— porque solo ve el bosque™.

En Vietnam, por ejemplo, la pericia de Zeus fallo miserablemente. Hombres que habian ascendido
tan rapidamente a la cumbre, a los que se habia hecho referencia como los “nifios prodigio”
dirigieron la guerra desde Washington, D.C., y dieron por hecho que el poder militar superior de los
Estados Unidos seria decisivo. No tuvieron en cuenta de qué modo se comportarian las personas en
Vietnam ni1 cuales 1iban a ser sus razones, lo que la convirtio en una guerra imposible de ganar. El
sufrimiento que causaron fue i1mmaginable. Quenquiera que pensara que tras el boton para
desencadenar la guerra nuclear siempre habria un corazon humano, y que ello requeriria que el
propio presidente tendria que tomar un funesto cuchillo para matar personalmente a esa persona antes
de pulsar el boton, se dio cuenta de que un hombre Zeus no “puede ver los arboles, porque solo ve el
bosque”, y por ende ha de ser consciente del sufrimiento y de la matanza que puede ordenar desde la
lejania.

La mentalidad de que “el poder hace el derecho™

Zeus es el arquetipo que predispone a los hombres (y a las mujeres) a buscar y utilizar el poder. El
peligro surge cuando éste se consigue. Lord Acton, un historiador del siglo x1x que era muy contrario
a la doctrina de la infalibilidad papal escribio: «El poder tiende a corromper y el poder absoluto
corrompe por completo». Su afirmacion se ha convertido en un aforismo, una frase concisa que
expresa un principio que reconocemos como cierto y que los hombres Zeus a pequefia o a gran escala
confirman.

A lo largo de la historia los hombres de poder han creido que gobernaban por derecho divino, lo
cual no es de extrafiar, dado el arquetipo que les domina. La ley ha desarrollado un contrapeso para
compensar los excesos de los poderosos, pero aun asi los Zeus con frecuencia sienten y actuan “fuera
de la ley”.

El hombre que impone su abusivo poder sobre los demas se corrompe todavia mas por esta
mentalidad de que “el poder hace el derecho” La justificacion del autoengafio —el derecho a
hacerlo—, en el peor de los casos, suele 1ir acompanado de actos como pegar a la esposa, maltratar a
los hijos y el incesto.

“Mentiras incomodas reposan sobre la cabeza del que lleva la corona”: miedo al usurpador
El poder y la paranoia suelen ir juntos. Los hombres que estan en la cumbre temen ser derrotados,
sospechan de los motivos y de las lealtades, frustran el desarrollo de los demas para que no se
vuelvan demasiado fuertes y ayudan a crear esos enemigos que tanto temian Esta es la historia de
Urano, Cronos y Zeus, y es el aspecto de la sombra del arquetipo del padre.

La vanidad y la grandiosidad: el traje nuevo del emperador

Un hombre con poder y autoridad, que se sienta en la cima de su montafia privada, es propenso a
pensar que ser una autoridad en una situacion le hace un experto en todo. Por ejemplo, los medicos
estan predispuestos a inflarse psicologicamente, puede que se deba a que suelen tomar decisiones de
vida o muerte en su vida cotidiana, y porque los demas también les atribuyen experiencia en otras
areas que nada tienen que ver con su competencia. Victimas de su propia vanidad, los medicos, por
ejemplo, pueden considerarse inversores del mercado de valores expertos y conocedores aunque
hayan prestado muy poca atencion a las finanzas, error que con frecuencia les acarrea perdidas.



La vision inflada del Zeus sobre si mismo le hace vulnerable a la manipulacion por parte de los
que juegan con ¢l y a reprimir a los que se niegan a hacerlo. Esto es lo que sucedio en la fabula de E1
traje nuevo del emperador. S1 el hombre cree que es merecedor de halagos y se los cree, rechazara a
las personas sinceras y sufrira las consecuencias. Al i1gual que la ley de Gresham segun la cual la
moneda “mala” tiende a desplazar a la “buena”, los halagos tienden a desplazar a la verdad.
Inevitablemente, los hombres que estan en el poder “no quieren oir la verdad”, haran oidos sordos a
la misma.

Los problemas psicologicos para los demas

La combinacion del distanciamiento emocional de los demas, la falta de madurez en este campo y
el poder que posee un Zeus, crean una serie de problemas para los otros. Una esposa que quiera
intimidad y comunicacion de un hombre asi se decepcionara, porque ¢l se olvida de las relaciones
una vez las ha afianzado (para mantener las relaciones y profundizar en ellas tendra que haber
desarrollado otros arquetipos). S1 ella es como Hera y €l es como un Zeus conquistador, entonces
ella sufrira mucho con sus traiciones. Su caracter tambien puede sufrir las consecuencias s1 se
convierte en una mujer celosa y vengativa.

Los nifios tambien se ven negativamente afectados por la ausencia de su padre y sus criticas. Se
sienten abandonados o rechazados y a menudo tienen problemas de autoestima s1 no pueden cumplir
con lo que su progenitor espera de ellos.

Las victimas de un Zeus violento sufren y tienen heridas emocionales que las predisponen a
convertirse también en personas violentas (lo cual es mas probable para un hijo) o a hallarse en otras
situaciones de abuso.



Formas de crecer

Un Zeus no suele darse cuenta de que tiene problemas hasta que una gran crisis le impide seguir
desoyendo sus sentimientos o los de los demas. El crecimiento personal para un Zeus solo suele
comenzar tras haber experimentado humildad y vulnerabilidad.

¢(Donde esta lo que falta de mi?

A un Zeus se le ha de hacer llegar el mensaje de que algo no va bien. Como en la escena mas
destacada como actor del despues presidente Ronald Reagan como actor, cuando tenia que
despertarse y darse cuenta de que le faltaba parte de su cuerpo y estaba desconsolado: jdonde esta lo
que falta de mi? (Reagan interpretaba el papel de una estrella del futbol, George Gipp, en Knute
Rockne: All-American, que se desperto en un hospital y descubrio que le habian amputado una pierna
y exclamo: «;Donde esta lo que falta de mi?».)

Dada la falta de introspeccion (puesto que la introspeccion implica descender al reino de Hades) y
a su distancia emocional, no es probable que se dé cuenta de que esta terriblemente separado de si
mismo y de los demas hasta que suceda algo drastico y el dolor le lleve a plantearse que algo va mal.
Cuando al final se despierta, el mensaje suele proceder de algun allegado: de la esposa a la que
traiciono con sus aventuras o a la que descuido por el trabajo, que le abandona; del hijo al que no se
ha molestado en conocer, que se enfrenta a ¢l o bien que le demuestra que no hay nada que les una.
Solo despues de que ellos se han separado de €l puede sentir el dolor de su ausencia.

La conciencia de hasta que punto esta alejado de sus sentimientos y de los demas puede ir
apareciendo gradualmente en la psicoterapia. Pero debido a que necesita control y acepta que todo es
una cuestion de voluntad, Zeus no suele buscar ayuda. Su reaccion mas habitual al desconsuelo
psicologico es intentar superar la situacion entregandose mas al trabajo. Generalmente, un Zeus solo
va a ver a un psiquatra cuando su esposa insiste en ello y, a menudo, luego “va a por ella”. O
tambieén puede asistir porque el terapeuta del mfio pide que ambos padres estén presentes en la
terapia.

Captar el mensaje: un infarto
Aunque el hombre Zeus pueda padecer cualquer tipo de problema medico serio, el infarto es el
mas habitual. Es una enfermedad de 1o mas simbolico y que exige que haga un cambio importante en
su vida. Las metaforas abundan: “ignorar el corazon”, que tradicionalmente es el organo de la
emocion, casi le ha matado. Para salvar su vida ha de bajar de la cima, porque el oxigeno que su
corazon necesita es demasiado fino alli arriba. Este hombre puede que al final capte el mensaje de
que no se trata solo de un problema fisico, sino que es la expresion fisica de un problema emocional.

Enamorarse

Su corazon puede perturbar su vida de pronto de otra manera. Puede que se enamore. Como si
estuviera herido por una flecha del amor de Eros, puede sentirse irresistible y apasionadamente
atraido por su inconsciente hacia una mujer de la que no puede prescindir; la razon le abandona y
deja a un lado sus responsabilidades. En lo que Jung denomina una enantiodromia, una postura
demasiado unlateral se pasa a su opuesta: el reino de los instintos y de las emociones que ha



menospreciado y subyugado, aparece y le perturba la razon. Tiene lugar una crisis que destruye el
statu quo de su psique y tambalea su matrimonio; pero también le aporta vitalidad y vida a su
encogido corazon La necesidad de estar en el reino emocional, que no habia sido reconocida, ahora
se presenta conscientemente como su destino.

Perder la cabeza

Una gran perdida tambieén puede cambiar a un Zeus, al atravesar sus barreras emocionales y
sacarle de su cabeza. Temporalmente “perdera la cabeza por el dolor” y se sumira en lo profundo.
Por doloroso que resulte el pesar, por mala que fuera la situacion que lo ha provocado, ya no esta
aislado del sufrimiento de la humanidad, desciende de la montafia y se “vuelve mas humano™.

La experiencia puede cambiarle abriéndole al reino emocional de Poseidon, que le pone en
contacto con sus propios sentimientos y su necesidad de otras personas. (O como un jefe de estado
temporalmente derrocado, su aspecto de Zeus puede reafirmarse, considerar humillante lo sucedido
y, ahora angustiado porque pueda volver a repetirse, acallar ain con mas fuerza sus emociones.)

Sanar lo que le enferma

En la leyenda del Santo Grial hay un rey —una figura de Zeus— con una herida que no sanara.
Mientras esta herida no se cierre, sureino seguira siendo yermo. En su castillo se encuentra el Grial,
que puede sanarle, pero eso solo sucedera cuando un hombre joven, un estupido inocente, llegue a su
corte, vea el Grial y al rey herido y le formule una pregunta. En una version, esa pregunta es «;que te
puede curar?» Es necesario reconocer que algo no va bien antes de que se pueda iniciar cualquier
proceso de sanacion. Se ha de formular y responder a la pregunta: «;que es lo que pasa?».

En la leyenda, la herida simbolica que no sanara se encuentra en el muslo del rey cerca de sus
genitales o en los propios genitales. Esa herida afecta la expresion del instinto y de la pasion, y
perjudica a la sexualidad, la capacidad reproductora y la creatividad. No es de extrafiar que sureino
sea una tierra yerma, puesto que su herida no permite que se genere nueva vida.

El rey herido puede representar el arquetipo Zeus o el poder como el principio que gobierna en un
patriarcado. El rey herido tambien puede simbolizar al padre patriarcal de una familia disfuncional o
el arquetipo que predomina en la psique de un hombre. Siempre que un Zeus herido gobierne, se
produciria la opresora necesidad de mantener el control para sofocar el desarrollo y la expresividad.
La aridez emocional se convierte en una especie de desierto donde nada puede cultivarse m medrar.

Para que se produzca la sanacion, un estupido inocente ha de entrar en su psique o situacion. Visto
desde la perspectiva de Zeus, actuar con ingenuidad o ser inocente es ser un estupido. Investido en su
posicion de autoridad, para un Zeus implica un gran acto de valor arriesgarse a parecer estupido,
recurrir a los demas mostrando su vulnerabilidad o hacer frente a una experiencia nueva con la
ingenuidad de un mifio y la ineptitud de un aprendiz. Sin embargo, eso es lo que ha de hacer para
CTeCer y curarse.

* Joven que se destina para fines pederastas. (Nota de la T)



4. POSEIDON, DIOS DEL MAR: EL REINO DE LA EMOCION
Y DEL INSTINTO

Conduciendo su carro a traves del mar, Poseidon, dios de los oceanos y de los caballos, encarna
los dos antiquisimos simbolos del inconsciente: el caballo y el agua. El agua siempre ha evocado en
el hombre el misterio infinito, posibilidades infinitas y peligros infinitos de nuestra conciencia fluida.
Al carecer de forma predeterminada propia, esta en constante movimiento, nunca cambia y, sin
embargo, nunca es la misma en dos momentos sucesivos. Y el caballo personifica en su primitiva
potencia los impulsos instintivos de nuestra naturaleza bruta [... |. Poseidon era el mas primitivo de
los dioses, el que hacia temblar la tierra, el dios de las tormentas y de los terremotos, de la
devastacion repentina de los maremotos. Los peligros se desatan cuando brotan las fuerzas yacentes
que estan bajo la superficie de la conciencia.

ARIANNA STASSINOPOULOS, The Gods of Greece

El que mueve la tierra y el vacio mar
el gran dios del agua... el que hace temblar la tierra
a quien los dioses doblan sus honores,
eres el que controla los caballos,
el salvador de los barcos.
iHola, Poseidon!
Portador de la tierra, dios de pelo oscuro y feliz, benévolo es tu corazon

Homero, “Himno a Poseidon” (Traducido al ingleés por Charles Boer)

Poseidon vivio bajo el mar, el reino que le toco en el reparto que hizo con sus hermanos Zeus y
Hades cuando dividieron el mundo. Para captar la emotividad que ¢l encarna y el reino psicologico
que domina, basta con pensar en los poderosos estados del mar. Puede ser turbulento, con rugientes
olas que arrasan indiscriminadamente todo lo que hallan a su paso con una tremenda fuerza
destructora. Como las emociones intensas afectan inundando la personalidad y hundiendo la
racionalidad, Poseidon surgira de su residencia bajo las aguas y bramara, y luego se retirara de
nuevo a su refugio submarino. Tambien se le ha llamado el que trae las inundaciones y el que hace
temblar la tierra, para expresar el enorme poder perturbador y destructor de la naturaleza y de la
naturaleza humana.

El mar, en los suefios y en las metaforas, representa el inconsciente. En las zonas poco profundas,
justo debajo de la superficie, residen las emociones y recuerdos personales facilmente recuperables,
mientras que en sus oscuras profundidades existen primitivas criaturas y millares de formas que
trascienden lo cognoscible en un plano personal, lo inconsciente colectivo. El agua y las emociones
estan vinculadas simbolicamente, lo que hace del mar un reino apto para Poseidon, que reaccionaba
con intensidad y emocion cuando se le provocaba. Su ammal simbolico era el caballo, que con
frecuencia representa el poder y la belleza de los instintos fisicos, un ammal de tierra que da fe de
los origenes preolimpicos de Poseidon como dios Padre-Tierra.

Cuando conozcamos a Hades iremos viendo con mas claridad que el mundo subterraneo también
representa lo inconsciente personal y colectivo; el mundo submarino es el reino de los sentimientos
personales reprimidos y de los instintos, y el reino emocional que compartimos los humanos. Las



familias con hombres Poseidon suelen conocer este aspecto del arquetipo paterno en su forma mas
temible, cuando sus sentimientos basicos estallan y las emociones furiosas inundan periodicamente el
hogar. La cultura patriarcal permite a los padres, como duefios y sefiores de sus hogares, desatar su
furia y en la mayoria de los casos no lo hacen en ningun otro lugar.

Aunque podamos haber sido receptores de la emotividad de un padre Poseidon (especialmente un
padre alcoholico), este arquetipo también puede existir en nuestro interior. Cualquiera que se haya
visto sobrepasado inesperadamente por olas de intensos sentimientos que brotan de las
profundidades o que haya sentido como su cuerpo temblaba y se agitaba por el dolor, la rabia o el
deseo de venganza, ha tenido una experiencia directa de Poseidon.

En este mundo gobernado por Zeus estamos acostumbrados a infravalorar y a acallar nuestros
sentimientos e instintos, a echarles un candado s1 es que podemos. Y s1 somos como el racional
Apolo o la fria y racional Atenea (los hijos favoritos de Zeus), reprimiremos muy bien los
sentimientos, hasta cierto punto. A menudo soflamos con los maremotos o con inundaciones y
experimentamos miedos obsesivos a los terremotos cuando el mundo de Poseidon amenaza con
romper las defensas que hemos construido (con nuestras tendencias Zeus, Atenea y Apolo) para no
sentir nuestros sentimientos m expresarlos.

Pero incluso en un mundo dominado por Zeus, algunas personas conocen bien el mundo de
Poseidon. Son como marineros que se adentran en el mar con sus barcos, o personas que no pueden
pensar en vivir en un lugar que no esté cerca del mar. Estos hombres (y mujeres) viven y trabajan con
las mareas de las emociones y el instinto. Por ejemplo, me viene a la memoria una frase de una
poderosa poesia evocadora de emociones de Dylan Thomas y su turbulenta vida: «No entres
docilmente en esa noche quieta.../rabia, rabia contra la agonia de la luz» y siento su conexion con el
reino de Poseidon Esta cualidad tambien se puede escuchar en la musica de Beethoven y
experimentar en las obras de Eugene O’Neill y Tennessee Williams, hombres que hallaron un modo
de expresar y dar forma al terror, la belleza y el poder de las oscuras emociones de Poseidon



Poseidon, el dios

Poseidon (a quien los romanos llamaban Neptuno) era el dios griego del mar. Se le representaba
como un hombre poderoso con barba, parecido a Zeus y con un tridente.

Se le 1dentifica con el reino de los mares, el nombre Poseidon significa esposo de Da (posis Das),
uno de los nombres de la Tierra. Se le asociaba a los terremotos y se le daba el calificativo de el que
hace temblar la tierra. Sus principales animales simbolicos eran los toros y los caballos.

Su caracteristica primordial es su temperamento. Tiene mal caracter, es violento, vengativo,
destructivo y peligroso, es el dios al que acompafian la tempestad y la turbulencia, como el mar
cuando esta agitado. Pero tambien puede ser el mar en calma: las tormentas cesaron al instante
cuando Poseidon condyjo su carro de oro tirado por sus caballos blancos de doradas crines sobre las
olas y los monstruos marinos retozaron a su alrededor.

Genealogia y mitologia

Al 1gual que todos sus hermanos, salvo Zeus, Poseidon (hijo de Cronos y Rea) fue engullido por su
padre, que temia ser derrocado por uno de sus hijos. En algunas versiones sobre su nacimiento
Poseidon escapo de este destino, al igual que Zeus. En una de ellas se puso a un potro en su lugar y
este fue tragado por Cronos. En otra, en lugar de tragarselo, Cronos lo arrojo al mar, tan pronto como
sal10 del utero, para que muriera ahogado. No obstante, en el relato mas comun fue engullido por su
padre y liberado solo despues de que Zeus desafiara a Cronos y con la ayuda de Metis pudiera
hacerle devolver a sus tres hermanas y dos hermanos. Entonces los hermanos olimpicos y sus aliados
lucharon contra Cronos y los Titanes y vencieron. Dividieron el universo en partes y a Poseidon le
toco el mar.

Poseidon no estaba contento con su parte. Compitio contra Atenea por la posesion de las ciudades
de Atenas y Trezene y contra Hera por Argos. En un concurso por Atenas, la competicion se basaba
en dar a los ciudadanos un regalo. Atenea se presento ante ellos con un olivo y luego Poseidon clavo
su tridente en una roca de la Acropolis y creo una fuente de agua salada. Cuando se evaluo el regalo
de Atenea se considero mas util y Poseidon perdio, tras lo cual mmundo la llanura circundante.
Tambien inundo Trezene. No le fue mejor en su enfrentamiento a Hera por Argos, y cuando perdio,
como venganza seco todos los rios. Reivindico sin exito la 1sla de Egina a Zeus y Naxos a Dionisos.
En su disputa con Helios sobre Corinto tuvo algo mas de suerte: consiguio el istmo y Helios la
acropolis. Poseidon también se rebelo contra Zeus e 1ded un complot en su contra que tambien
fracaso.

Poseidon y las mujeres

Poseidon puso sus esperanzas de contraer matrimonio en Te-tis, una nereida o diosa marina, y
compitio contra Zeus, que tambien la deseaba. Sin embargo, cuando Prometeo revelo que Tetis daria
a luz a un hijo que seria mas grande que su padre, ambos la abandonaron y le arreglaron un
matrimonio con un mortal. (El héroe griego Aquiles fue el fruto de esta union.)

Luego se f1j0 en Anfitrite, otra nereida, que veia sus cortejos con repugnancia. La consiguio por la
fuerza y la violo y ella huyo a los montes Atlas. Al final Delphinus (o Delfin) intercedio
amistosamente en su caso, y ella consintio en casarse con Poseidon. Como muestra de gratitud,



Pose1don coloco la imagen de Delphinus entre las estrellas en forma de constelacion

El matrimonio de Poseidon y Anfitrite siguid el mismo patron que el de Zeus y Hera, pues
Poseidon también era un conquistador. Los vengativos celos de Anfitrite, al 1gual que los de Hera,
1ban dirigidos a la otra. Un terrible ejemplo fue cuando Poseidon se enamoro de Escila: Anfitrite
puso hierbas magicas en el estanque donde se bafiaba Escila, que transformaron a la bella mujer en
un monstruo de seis cabezas que ladraban, cada una de ellas con una triple hilera de dientes, y con
doce patas. Escila habitaba en el estrecho de Mesina, devorando a los marineros que apresaba en las
cubiertas de los barcos que pasaban

Medusa corr16 una horrenda suerte similar debido a Poseidon. Puesto que habia hecho el amor con
Posei1don en un templo dedicado a Atenea, la diosa transformo a Medusa en un monstruo repulsivo
con serpientes en lugar de cabellos; todo aquel que mirara surostro se convertia en piedra.

Cuando Demeter buscaba por toda la tierra a su hija secuestrada, Poseidon la espio y la deseo.
Para escapar de ¢l, €sta se convirtio en una yegua y se ocultd en una manada de caballos. Poseidon
persistio en su busqueda, se transformo en un semental y la violo.

Poseidon y su descendencia

Anfitrite dio tres hijos a Poseidon, un hijo y dos hijas, y ademas tuvo numerosa descendencia, que
en su mayoria fueron monstruos en la mitologia. Poseidon engendro gigantes destructores e hijos
feroces de tamafio normal. Sus hijos heredaron su violencia y podian contar con la feroz lealtad de su
padre.

Cuando Odiseo (Ulises) cego a su hijo, el ciclope Polifemo de un solo ojo, Poseidon persiguio a
Ulises con una 1ra implacable y castigo a todos aquellos que le ayudaron Por ejemplo, Poseidon
bloqueo (con una montafia) la bahia de un pueblo marinero que habia ayudado a Ulises y transformo
el barco de rescate en una roca. La Odisea fue tan larga y dificil debido al rencor de Poseidon.

La hostilidad de Poseidon hacia los troyanos

Como dios rencoroso, Poseidon no tenia rival. Su odio hacia los troyanos era tal que intervino a
favor de los griegos, desobedeciendo el mandato expreso de Zeus. Su odio brotd en una epoca
temprana. Poseidon y Apolo habian pactado un acuerdo con el rey Laomedonte (padre de Priamo y
Paris y abuelo de Hector, y que habia muerto hacia tiempo cuando comenzo la guerra de Troya) de
construir las murallas de su ciudad de Troya a cambio de cierta suma de dinero. Pero cuando
hubieron completado su trabajo, este se nego a pagarles. Entonces Poseidon se vengo “hasta la
segunda y la tercera generacion” (lo cual el Antiguo Testamento también expone como modelo de
venganza).

Poseidon y Creta. el toro del mar
El rey Minos de Creta le pidio a Poseidon que le enviara un toro para sacrificarlo. El toro que
surgio del mar era tan extraordinario que Minos decidio quedarselo en lugar de sacrificarlo como
habia prometido. Enfurecido con el rey Minos por no cumplir con su palabra, Poseidon hizo que la
reina Pasifae tuviera un apasionado romance con el toro. El fruto de esta umon fue el Mi-notauro, un
monstruo medio toro y medio hombre, que fue encerrado en el centro del laberinto que se hallaba
bajo supalacio.



El aspecto apacible de Poseidon

Aunque Poseidon destacaba por su ira, capacidad de destruccion y su predisposicion a la
violencia, también tenia otro aspecto pacifico y compasivo de su personalidad menos conocido. En
sus estados de amimo mas tranquilos, por ejemplo, visito a sus fieles etiopes, que le ofrecieron
majestuosos sacrificios, y durante un tiempo olvido su persecucion de Ulises. En un acto de
clemencia (y un terremoto) convirtio Tesalia, que habia sido un enorme lago, en una tierra arida.
Tambien convirtio a Ino y a su hijjo en divinidades marinas cuando se lanzaron al agua, y nombro a
Castor y a Polux como protectores de los marineros con poder para calmar las tormentas.



Poseidon, el arquetipo

Imaginemos que estamos contemplando un placido mar conscientes de que bajo su superficie vive
un dios rencoroso, emocional y furioso, que puede aparecer exaltado y arremeter contra lo primero
que encuentre en su camino, y comprenderemos en seguida algunas de las principales caracteristicas
del arquetipo Po-seidon. Este arquetipo es un aspecto del arquetipo del padre que “se perdio” frente
a Zeus, y esta reprimido en los hombres Zeus que se esfuerzan por tenerlo todo bajo control.

Cuando el reino de las emociones es reprimido, este arquetipo queda sepultado y no esta integrado
en la personalidad del hombre. Las emociones son embotelladas en lugar de permitir su libre
expresion en su momento. Sin embargo, al final, Poseidon ya no se puede contener y, en un acto de
rabia y de dolor, se manifiesta el instinto primitivo de causar estragos sobre cualquiera que le haya
hecho sufrir, no importa cuales fueran las razones.

Poseidon es tambien el arquetipo a traves del cual se puede conocer un mundo psicologico de gran
profundidad y belleza. El mundo submarino de Poseidon no se puede ver desde el monte Olimpo y no
fue descrito en la mitologia griega. El acceso a las profundidades emocionales es un aspecto poco
apreciado en las mentes de los hombres y esta desvalorizado y reprimido en las culturas patriarcales.
Los hombres americanos de mediana edad normales y corrientes, se supone que han de controlar sus
emociones, al 1igual que se espera que los ingleses de clase alta guarden la compostura.

Un aspecto menos conocido de Poseidon es el representado por el agua subterranea. Es la
profundidad emocional oculta bajo la tierra, no expresada ni vista pero que, a pesar de todo, esta alli
en la forma de hondos sentimientos introvertidos que es necesario reconocer o expresar sl se quieren
conocer de verdad.

El arquetipo del que nada en aguas profundas

Poseidon era el unico dios olimpico que tenia acceso a las profundidades marinas. Se podia
sumergir profundamente y permanecer bajo el agua cuanto deseara o surgir rapidamente a la
superficie tan solo ordenando a sus corceles de crin dorada que tiraran de su carro, y podia hacer que
las criaturas de los abismos rondaran a su alrededor, el suefio de un buceador. Poseidon es asi
mismo una metafora para el hombre o la mujer que puede adentrarse mucho en el reino de los
sentimientos y de las emociones y acceder a lo que se encuentra alli abajo: el espirituy la tristeza,
gran belleza y monstruos de los abismos, lugares tan profundos y oscuros que la vision clara ya no es
posible y uno tan solo puede apenas percibir lo que alli se encuentra. Alli hay un sentido de
mmensidad, abismo y profundidad mucho mayor de lo que jamas podremos llegar a conocer o
sumergirnos en el.

El hombre que es ajeno a su naturaleza de Poseidon, hasta que bebe y llora cuando esta borracho o
se halla sumido en este plano a causa del dolor o la ira, entra en el territorio de Poseidon y es
temporalmente dominado por ¢l, debatiendose como un hombre que se esta ahogando.

El aspecto del buceador de fondo del arquetipo Poseidon es encarnado por el poeta, dramaturgo,
novelista, compositor, musico o psicoterapeuta que es atraido una y otra vez a adentrarse cada vez
mas hondo en el reino de las emociones, donde ¢l (o ella) conecta con la profundidad humana
colectiva. Las personas de pueblos que han sufrido a lo largo de la historia, donde se valoraba el arte
y la literatura y cuyas naturalezas nacionales son mas emocionales (por ejemplo, Rusia e Irlanda)
parecen respetar mas este domino y permitir a sus hombres que sean mas emotivos, irracionales y



eXpresivos.

El arquetipo del rey

Al 1gual que Zeus y hasta cierto punto Hades, Poseidon tambien busca el poder sobre un territorio
y el respeto y el control que conlleva ser un rey. El hombre Poseidon siente una inclinacion a “ser
alguien 1mportante”. Sin embargo, un Poseidon ar-quetipico carece de la impersonalidad, del
pensamiento estratégico y de la fuerza de voluntad necesarios para que un patriarcado de padres
celestiales tenga exito y forme un “reino”. Su lucha en los negocios puede asemejarse a la del dios
Posei1don, que perdio repetidamente territorios que estaban en discusion frente a otras deidades, que
fue humillado publicamente y que reacciono conira.

Dada la intensidad de los sentimientos que se asocian a este dios, un hombre que encarne este
arquetipo no suele ser un buen perdedor. Desde el punto de vista de Zeus, cada contienda fue resuelta
“con todas las de la ley” por jueces oportunamente designados. Al igual que los hombres que no
entienden las reglas que apartan de ellos la propiedad y el honor y que no saben perder con
elegancia, Poseidon reacciono con rabia. Lo mas tipico era que prodyjera inundaciones, del mismo
modo que su arquetipo puede inundar la mente del hombre con sentimientos y asfixiar su pensamiento
racional.

S1 un hombre asi no es capaz de establecerse en el mundo, el hogar es el unico domimo donde el
es el rey.

El portador del tridente

El simbolo del tridente, un simbolo falico que, junto al significado de su nombre, esposo de la
Tierra, le situa historicamente como dios preolimpico, consorte de la Gran Diosa, que tenia tres
aspectos: doncella, madre y anciana. El tridente de Poseidon era el triple falo simbolico, que
representaba su funcion como compafiero de la triple diosa. Al 1gual que sus dos simbolos del reino
animal, el caballo y el toro, el tridente es una afirmacion de su sexualidad y fertilidad, aunque mas
abstracto.

El portador del tridente es potente sexualmente, capaz de engendrar. Este engendramiento no esta
limitado especificamente al aspecto femenino de dar a luz hijos (a la Diosa como madre), sino que
puede extenderse a la fémina virginal, intacta e inocente (la Diosa como doncella) y a la mujer sabia
(la Diosa como anciana). Vivido en su forma arquetipica mas literal, esta indiscriminada, promiscua,
sexual y psicopata masculinidad es encarnada en los hombres que no hacen distinciones entre las
mujeres jovenes y las mayores. En una relacion humana con compromiso, el portador del tridente es
un hombre que es esposo de la doncella, de la madre y de la myujer sabia, que coexisten en su esposa.
Como su compaifiero en una relacion de por vida, es el esposo de la doncella cuando se casaron,
luego de la madre de sus hijos y enla vejez de la anciana en la que ella se convierte.

En su aspecto mas abstracto, Poseidon es el esposo de la Tierra, como el dador de la humedad
vital que necesita la tierra para ser fertil. Representa el agua subterranea vy, al i1gual que Poseidon
golpeo la tierra para hacer manar agua, el tridente representa el poder para conectar con esta fuente.

Poseidon, el enemigo implacable
La historia de los diez incansables afios de persecucion de Ulises es la historia de la furia del
padre ante la ceguera de su monstruoso hijo de un solo ojo. No importa que Polifemo hubiera



intentado devorar a Odiseo y a sus hombres y que tan solo la astucia de éste ultimo y su valor
impidieran su festin Es la justicia del “ojo por 0jo”, que no tiene en cuenta nada mas. Este tipo de
“Justicia” es, enrealidad, venganza, devolver el dafio que a uno le han hecho o a alguien de los tuyos.
Poseidon puede esperar para ajustar viejas cuentas, guarda rencores que no pierden fuerza con el
tiempo. Pueden pasar tres generaciones, como con los troyanos; pero algun dia lograra su desquite.

Hay muchas historias y hombres que siguen este patron. Hay estrellas de la gran pantalla, como
Charles Bronson en la serie El justiciero de la ciudad y George C. Scott en Hardcore, que han
representado papeles de padres Poseidon con sus venganzas personales, que se toman la justicia por
su cuenta y llenan la pantalla de violentas represalias. Asi mismo, William Hasley, EI Toro,
almirante de la flota del Pacifico en la Segunda Guerra Mundial, persiguio a los barcos de guerra
japoneses por los vastos espacios del oceano con el odio implacable de un Poseidon a la caza de un
traidor Ulises. Para €1, «el unico japonés bueno, es un japones muerto». Y Yahveh, el dios del
Antiguo Testamento, que proclamo: «la venganza es mia», estaba igualmente reivindicando y
anunciando a gritos este aspecto del arquetipo Poseidon

Poseidon como arquetipo del hombre salvaje

Robert Bly, uno de los grandes poetas americanos y lider del movimiento masculinista, habla de la
masculimdad que los hombres —especialmente los que maduraron en los anos sesenta—, han de
reclamar, como “el hombre salvaje en el fondo del estanque”. Esta imagineria es prestada de la
historia de Juan de hierro en Kinderund Hausmcdirchen, de los hermanos Grimm: erase una vez un
bosque que todos los hombres evitaban, porque los cazadores que se adenfraban en ¢l nunca
regresaban. Un dia un cazador que no era del lugar y que no temia a nada entro en el bosque con su
perro. El perro cazo una presa cerca de un profundo estanque; un brazo desnudo surgio del agua, le
agarro y le arrastro hacia abajo. Cuando el cazador vio la escena, reuno a tres hombres con cubos
para vaciar el estanque. Cuando llegaron al fondo, hallaron a un hombre salvaje, cuyo cuerpo era tan
marron como un hierro oxidado y el pelo le llegaba hasta las rodillas.

Bly sefiala que el hombre salvaje es un simbolo de la masculimidad instintiva, no domesticada por
las myjeres, que esta en contacto con la naturaleza y forma parte de ella, que sera ultrajada, olvidada
e incluso temida hasta que los hombres intenten conocer el origen de la fuerza y de la masculinidad,
llevarla a un plano consciente e introducirla en la cultura.

Veo el hombre salvaje del fondo del estanque como una 1magen de un Poseidon menospreciado y
rechazado, un arquetipo reprimido en el inconsciente, conocido aqui bajo otro nombre. En el cuento,
el hombre salvaje es liberado de su cautiverio por un joven Y a cambio el hombre salvaje le
promete al muchacho que le ayudara; cuando se encuentre en algun gran apuro, el muchacho habra de
regresar al bosque y llamarle. El hombre salvaje es la fuente de la fuerza y del poder, un arquetipo
que el muchacho invoca cuando se le pone a prueba. En este proceso, el muchacho se vuelve valiente
y bondadoso y el hombre salvaje emerge como un rey orgulloso.



Poseidon, el hombre

La esfera de Poseidon es el reino de las emociones y el hombre cuyo arquetipo es Poseidon esta
directamente en contacto con sus instintos y sentimientos, que expresara espontanea e inmediatamente
s1 es extravertido y que puede albergar en su interior, si es infrovertido. En cualquiera de los casos
siente con profundidad e intensidad. Y sin embargo se ha de educar en una cultura que prefiere que
los muchachos y los hombres no sean emotivos.

Los primeros arios

El miio Poseidon siente con fuerza todo aquello que le importa. Especialmente si es un nifio
extravertido respondera de inmediato, con intensidad y espontaneamente a todo aquello que le afecte
con los sentimientos y con la accion. Quiere aquello hacia lo que se siente atraido y no se corta para
pedir jque lo necesita ya! Tiene sed de lo que desea y jse lamenta frustrado e iracundo cuando no
puede conseguirlo ahora! Todo su cuerpo y su voz tambien expresan su gran placer al conseguir lo
que quiere, si lo consigue ahora; si es mas tarde ya no es lo mismo. El deseo del momento pasa y ya
no esta cargado del anhelo que sus emociones le habian conferido. Cuando esta atrapado en sus
emociones, intensas como son respecto a una necesidad en particular, su enfoque se puede dispersar
y canalizar hacia ofra cosa, algo parecido a las aguas de una inundacion repentina que luego seguiran
de nuevo su cauce. A diferencia de su hermano Zeus, Poseidon puede perder de vista aquello que era
tan importante para ¢l y encontrarse de nuevo atrapado en otra cosa.

Un nifio que ha tenido que reprimir sus emociones por temor a un padre punitivo puede aprender a
enmascarar sus sentimientos. Pero estos seguiran siendo intensos, solo que estaran encerrados.
Compartira las cualidades de las aguas tranquilas subterraneas de un Poseidon, que puede mantener
la calma en la superficie y, sin embargo, albergar turbulentos sentimientos.

S1 el muchacho Poseidon no ha sido criticado por su espontaneidad y emotividad en su hogar,
seguro que encontrara desaprobacion en la escuela. Se burlaran de el si llora, le diran que se siente y
se este quieto cuando salte estrepitosamente del asiento para ofrecerse como voluntario, le diran que
arregle el desorden que parece generar, siempre se sentira criticado por no vivir dentro de las
expectativas mucho mas limitadas sobre como deberia ser. El, sus emociones y sus cosas parecen
salpicar a los demas y molestarles.

Sus padres

Un Poseidon afortunado es el que nace en una familia que encaje con su temperamento, una familia
que acoge bien las emociones, el drama, las lagrimas y la risa y que demuestra fisicamente su afecto.
Este hogar tambien tolerara el desorden que se produce cuando varios individuos hacen muchas
cosas diferentes, las dejan en varias fases de finalizacion y no “llegan a tiempo™ (no puedes marcar
una hora para poner la comida en la mesa, o para controlar las entradas y salidas de los miembros de
la familia). Si esto describe a su gente y su hogar, entonces Poseidon se estara educando en una
atmosfera familiar que acepta y aprueba su personalidad. Pero es posible que no le ayude a adaptarse
a las exigencias del mundo exterior, lo cual descubre inmediatamente cuando tiene que ir a la
escuela.

Algunos mifios Poseidon nacen en familias que no expresan sus sentimientos, ni son espontaneas o



dan muestras de afecto, y en su lugar valoran las maneras, la inteligencia, la obediencia, el orden, el
finalizar las tareas y recogerlo todo una vez terminadas. Un nifio asi es como un pez fuera del agua (o
como una persona en la que domina el hemisferio derecho en un mundo de hemisferio 1zquierdo). En
un hogar semejante, puede que siempre le esten reprendiendo por lo que hace (o por lo que no hace):
el desorden de su habitacion, hacer las tareas que tiene asignadas cuando se supone que ha de
hacerlo, ordenar otras zonas de la casa son los eternos problemas. (Afirma que ¢l sabe donde esta
todo en su ordenado desorden y que no puede encontrar las cosas cuando arregla su habitacion.) Su
emotividad también suele encontrar desaprobacion: si es asi, recibira el mensaje de “los nifios
grandes no lloran” (cuando llora) y “no hagas el tonto” (cuando es feliz). Si1 €l también necesita
aquello que le han ordenado, reprimira su yo natural y se adaptara a lo que sus padres quieren

En una situacion ideal, “su verdadero yo™ sera visto, aceptado y valorado, y con la paciencia de
los padres y esfuerzo también aprendera a ser mas ordenado y a controlar mejor el tiempo y la
secuencia de las cosas, la necesidad de planificacion no es un don que le venga dado por naturaleza.
El mensaje “No llovia cuando Noe construyo su arca” es ideal para colgarlo en la pared de la
habitacion de un nifio Poseidon (Tal como veremos, ninguno de los dioses que nos conducen al
mundo 1nterior o al mundo emocional prestan atencion al tiempo lineal, por eso a muchas personas
les ira bien fijarse en este mensaje.)

En el peor de los casos, el hijo Poseidon se polariza respecto a un padre o una madre
excesivamente estricto, que exige obediencia, se enfurece cuando ¢l persiste en ser como es y no esta
listo a tiempo, no es pulcro y no termina sus tareas. El padre o la madre ven su conducta como una
insubordinacion, a la que han de poner solucion Si se encuentra en esta situacion, es probable que
sea castigado o tratado con desprecio, tambien debido a su emotividad. Ademas de esta conducta y
para causarle todavia mas problemas, esta su sentido de autoridad o de creerse con derecho a algo,
lo cual provoca la situacion de “te voy a ensefiar quién manda aqui”, en la cual no puede ganar. (El
muchacho Zeus es mas habil en ocultar estos sentimientos.) En este entorno, el nifio Poseidon tambien
puede aprender a guardarse las cosas y a reprimirlas, solo para que en algun otro momento su ira se
manifieste contra alguien mas debil.

La adolescencia y los primeros afios como adulto

Un adolescente Poseidon suele ser un joven emocional, intenso y al que le afectan mucho sus
cambios hormonales y que va desesperado tras mujeres jovenes sexualmente atractivas. Su intencion
es correrse la gran juerga mientras pueda, no buscar una relacion estable. Durante este periodo de la
vida, para un Poseidon de clase media que se espera que vaya a la umiversidad, la escuela se supone
que ha de ser su foco de atencion personal, pero a ¢l no le interesa.

Ademas, el temperamento y los talentos de Poseidon no son apreciados en la mayoria de las
escuelas: reacciona de forma emocional y basa sus decisiones en como siente, asi que es un pez fuera
del agua en el intelectual mundo academico. La belleza de la logica se le escapa, le desagrada el
trabajo analitico o repetitivo, odia hacer examenes y la mayoria de los cursos le resultan aburridos.
Para que le vaya bien en la escuela, necesita otros arquetipos.

A un Poseidon atletico podemos encontrarle en el agua, jugando al waterpolo o nadando. O
también puede hallar un hueco en el mundo del teatro, en el que puede conectar con sus emociones,
canalizarlas en un papel y ser apreciado.

No pone sus miras en conseguir buenas notas, aunque puede terminar dedicandose con empefo a
los estudios, hacer el trabajo y tomarselo en serio, cuando los demas le hacen entender que es



necesario y que tiene dotes para ello. Sin embargo, por bien que le vaya, los logros académicos no
significan mucho para él. Y generalmente, no sabe lo que quiere ser cuando sea mayor.

S1 no le va bien en el instituto, cuando es el momento de ingresar en la universidad o de empezar a
trabajar, siente cada vez mas resentimiento al ver que es excluido. Este patron se puede repetir en
otras etapas de la vida, cuando sus compafieros orientados hacia una meta empiecen a conseguir las
posesiones materiales fruto de su esfuerzo y €l se sienta cada vez mas insatisfecho con su situacion.

El trabajo

Encontrar un trabajo que le guste y que le aporte ingresos, que se sienta respetado por los demas y
sienta respeto hacia si mismo, suele costarle bastante en naciones corporativas e industrials como la
nuestra. Un Poseidon esta fuera de su elemento en las oficinas y las fabricas. Para que le vaya bien en
estos lugares ha de reprimir su naturaleza emocional, desarrollar y representar el papel de otra
divimidad. A pesar de que pueda llegar a adaptarse y tener exito, siente que solo esta trabajando por
un cheque, aunque haya alcanzado las mas altas cumbres de poder y de prestigio. Si nunca ha
desarrollado las habilidades del hemisferio 1zquierdo que exigen los lugares de trabajo, no ha
aprendido a controlar su temperamento emocional y tiene problemas con la autoridad, tendra un
empleo marginal y ni disfrutara trabajando ni estara satisfecho de la vida “materialista” que le ha
tocado vivir, lo cual le enfurecera.

El trabajo que signifique algo para ¢l le permitira realizar su verdadera naturaleza ayudandole a
desarrollar su capacidad de evaluar y actuar desde sus sentimientos mas profundos. Las aptitudes de
Posei1don a menudo estan orientadas a trabajar con la naturaleza (incluyendo la humana), donde el
tiempo es medido en ciclos, mareas y estaciones. Asi es como aprende a confiar en sus instintos y a
experimentar con las plantas, las criaturas, las corrientes, el tiempo o las personas.

Las relaciones con las mujeres

Hay dos aspectos del hombre Poseidon que hacen probable que domine a las myjeres: su actitud
patriarcal y el poder de su intensidad emocional. De modo que consciente o inconscientemente puede
anular los sentimientos de la mujer y romper sus barreras. Desde la adolescencia, puede que no
acepte un “no” como respuesta cuando esta excitado sexualmente y ya ha gozado de cierta intimidad
fisica. Esta actitud puede traer como consecuencia varios grados de violaciones en las citas, desde
no atender a la necesidad de ella de que vaya mas despacio, hasta forzar la relacion sexual si se caen
bieny ella le permite que la bese o la acaricie.

En general no se lleva bien con las mujeres actuales que tienen una carrera. Tampoco le va bien
como joven urbano profesional; sin embargo, a menudo actua como si tuviera derecho por su
condicion de hombre a estar en una posicion superior a la de una mujer con carrera. Esta
combinacion le conduce a situaciones competitivas en las que la mujer juega con ventaja y es
probable que gane. Al 1gual que Atenea en su competicion por Atenas contra el dios Poseidon, ella
puede prever lo que requiere la situacion, mientras que €l no tiene esto en cuenta y acaba perdiendo.

Las relaciones con los hombres
Pose1don esta en desventaja en el mundo de Zeus de la cultura industrial occidental. Reacciona de
forma emocional, en vez de racional, en un entorno que contempla dicha conducta como negativa.
Aunque, en general, “no se metan con el”, por tener cierta autoridad, puede encontrarse fuera de la



competicion para conseguir prestigio y dinero. El “habla otro idioma” y, a menos que se adapte muy
bien, reprima sus emociones y desarrolle un enfoque lineal orientado hacia una meta, no le ira muy
bien en el mundo exterior, donde triunfan la estrategia y el desapego.

A veces se desarrollan vinculos duraderos entre un Poseidon y otro hombre que es su opuesto
psicologico. Cada uno de ellos se siente atraido hacia la posibilidad de desarrollar esa parte
inconsciente de si mismo. Los hombres Poseidon tienen la capacidad de tener sentimientos profundos
y ser leales, cualidades no fomentadas en un mundo Zeus, donde el hombre que busca el ascenso
suele ser competitivo y deja atras a las personas que no pueden seguir su ritmo.

La sexualidad

La sexualidad del Poseidon comienza como una fuerza de la naturaleza. La intensidad emocional
combinada con su poderosa naturaleza instintiva hacen que asi sea. El toro padre y el caballo
semental son sus simbolos e 1magenes que expresan su sexualidad innata e indiscriminada: puede
encarnar al semental, listo y dispuesto a actuar.

El hombre Poseidon puede ser tan insensible como el dios, que persiguio y forzo a una Demeter
destrozada, que estaba buscando a su hija secuestrada cuando ¢l la esp16. Muchas mujeres casadas
con un Poseidon se han dado cuenta de que su apetito sexual es lo primero, sin tener en cuenta lo que
ella este pensando o sopesar lo que alberga su corazon. Al 1gual que Demeter, puede que intente
esconderse, evitarle y disfrazar su sexualidad, y al 1gual que la diosa, no tener éxito.

Mientras est¢ dominado por el arquetipo y se comporte sexualmente como si estuviera bajo la
fuerza de la naturaleza, sera “inhumano” y no estara conectado psicologicamente con su pareja. Se
sentira desbordado y poseido por sus fuerzas interiores, a la vez que €l posee a los demas.

S1 Poseidon es homosexual, especialmente antes del Sida, sera €l en mayor medida que su
homologo heterosexual el que desempefie el papel de macho con compafieros predispuestos
sexualmente. Un Poseidon homosexual mayor puede revivir el mito de Poseidon y Pelope. El dios
Poseidon se sentia atraido hacia un joven llamado Péelope, que era tan hermoso que este se lo llevo al
Olimpo. Lo mismo ocurre cuando un homosexual mayor, poderoso y bien establecido se convierte en
el protector y amante de un joven al que “coloca en un altar” en su mundo.

Tanto Zeus como Poseidon fueron representados como hombres poderosos que han deseado a
muchas mujeres, se han casado muchas veces y engendrado muchos hijos. No obstante, los dos
actuaron atraidos hacia jovenes y bellas mujeres, como solian hacer los hombres en la antigua
Grecia. Los zeuses y poseidones contemporaneos, hombres poderosos que se ven envejecer, a veces
se sienten turbados y muy atemorizados por suefios eroticos con hombres jovenes.

El matrimonio

La historia del cortejo y matrimonio de Poseidon y Anfitrite nos ofrece los detalles metaforicos
imprescindibles antes de que un hombre Poseidon pueda comprometerse con una mujer. Poseidon vio
a Anfitrite bailando y se enamoro de ella. (Se enamoro, lo cual es mucho mas que un simple deseo
sexual, ella atrajo la 1magen interna de su amada, lo que Jung denomina el “amma”.) Cuando la
cortejaba —la violo—, ella se asusto y huyo a un lugar seguro fuera de su alcance. Se comporto con
ella como estaba acostumbrado, imponiendo su deseo y subyugandola con su intensidad, violandola.
Entonces sinti6 la perdida de esta mujer especial, a la que en su aspecto habitual no podia volver a
conquistar. El Poseidon humano que se da cuenta demasiado tarde de que su amada se ha alejado de



¢l, se encuentra en la misma situacion.

Para conseguirla de nuevo, Poseidon necesito la ayuda de un delfin que encontro donde ella se
escondia y la persuadio para que se casara con el rey de los mares. El hombre Poseidon a menudo ha
de desarrollar el “delfin” en si mismo que pueda armonizarle con la otra persona (que pueda
“encontrarla”, aunque se esconda) y ser sensible, carifioso y comunicativo en un plano mas profundo.
Eso es lo que ha de hacer s1 desea persuadir a la myjer que ama para que regrese voluntariamente
con ¢l, sin que se sienta forzada y dominada.

S1 le sucede esto a un Poseidon, evoluciona y llega a casarse con una mujer que tiene este efecto
en €l, entonces “viviran en un hermoso palacio submarino”, estaran juntos en los abismos
emocionales.

Sin embargo, muchos matrimonios Poseidon distan mucho de esa profundidad y belleza, s1 el
hombre no ha evolucionado y s1 descarga en su esposa suresentimiento y suira (a causa del trabajo o
de no tenerlo). La falta de control emocional, los asuntos de poder o de carecer del mismo, el
sentimiento de que las relaciones sexuales conyugales son un derecho, todo ello contribuye a crear
malos matrimonios para un Poseidon, de los cuales, los peores son sobre todo aquellos en los que
ademas estan implicados el consumo de alcohol o de otra sustancia.

Al 1gual que con los hombres Zeus y Hades, el matrimonio del Poseidon esta regido por la mente.
Estos tres arquetipos parecen promover el establecimiento de patriarcados en los que sin duda es el
hombre el que manda.

La descendencia

Debido a la facil accesibilidad a sus sentimientos, los hijos e hijas de un Poseidon pueden llevarse
muy bien con €l o justo al contrario. Un Poseidon que fue aceptado cuando era nifio, desarrollo otros
aspectos de s1 mismo y ocupa un lugar comodo en el mundo, puede ser un padre excelente. Es capaz
de responder a los sentimientos y dar muestras fisicas de afecto; ser un modelo de hombre fuerte que
se rie y llora, un padre que esta presente, no el padre ausente y distante tipico de nuestro modelo
cultural.

Sin embargo, también puede ser terrible; como padre y esposo, generalmente en ambos roles. Sus
ataques emocionales y a veces fisicos sobre su esposa, también salpican a sus hijos. Sus hijos estan
traumatizados por la violencia de su furia, se acobardan ante €l y luego lo mas probable es que
actuen como el cuando tengan la oportunidad. La mayoria de los hijos de Poseidon fueron fruto de lo
peor de su naturaleza. Uno de ellos era conocido como violador y se hacia referencia a ¢l como al
“satiro del mar”; otros eran monstruos destructores o gigantes y salvajes.

Las hijas de Poseidon normalmente son personas poco destacables. Su infancia las convierte en
candidatas para intimidaciones. Y puesto que sintonizan con el sufrimiento que subyace en la
conducta de su padre, pueden autoasignarse el papel de redentoras.

La mitad de la vida
Hacia la mitad de la vida, la mayoria de los poseidones heterosexuales probablemente estaran
casados y habran tenido hijos, y se vera claramente si1 su vida familiar ha supuesto uno de estos
buenos ejemplos o uno de los malos. Tanto s1 sumatrimonio es fantastico como desastroso, la familia
suele ocupar el centro de la vida emocional del Poseidon Por ende, es probable que se vea
mmvolucrado en una de las principales crisis de su vida si su mujer le abandona en este momento. Si



sucede esto, las mareas de sus sentimientos alcanzan tanto a los demas como a €l mismo, a menudo
removiendo complejos emocionales que hasta entonces habian permanecido en reposo en el
1nconsciente.

La mitad de la vida también puede traer depresiones o espectaculares cambios en los hombres que
han reprimido a su Poseidon y que se han sabido adaptar a las expectativas que le han obligado a
ocultar sus sentimientos para encajar en el mundo o centrarse en tener éxito en la vida. El problema
es que pueden alcanzar posiciones de prestigio y poder que son la envidia de los demas, para
descubrir al final que el poder no significa nada para ellos. Han vivido como s1 fueran otra persona.
Y esa mala eleccion les pasa factura en la mitad de la vida.

Un hombre asi puede que diga: «; Y que s1 soy vicepresidente? He de pasarme la mitad de la vida
volando por todo el pais. Mis hijos creceran sin mi». ;Que hace entonces? ;Dejar el trabajo, con el
nivel de vida que le proporciona? Algunos poseidones lo hacen y provocan una crisis matrimonial s1
estan casados con myjeres que no pueden aceptar el cambio en el aspecto economico.

El esfuerzo inconsciente de intentar reconectar con la profundidad emocional que un Poseidon es
capaz de alcanzar puede ser lo que haga a una mujer irresistiblemente atractiva para ¢l. También se
puede sentir atraido hacia un hombre joven que represente al muchacho olvidado que hay en €l o una
orientacion sexual reprimida. Esta homosexualidad puede provocarle una crisis interna, incluso
aunque ¢l hubiera actuado sobre sus sentimientos. De todos modos, 1a intensidad con la que al final
surgen los sentimientos reprimidos es perturbadora, y las adaptaciones que con tanta habilidad
consiguio y construyo pueden destruirse. Espectaculares cambios se producen cuando una naturaleza
Poseidon fuerte ha sido reprimida durante la primera mitad de la vida, para que en la segunda mitad
—cas1 como s1 fuera una venganza— surja exigiendo su pago.

Los ultimos afios

A medida que el Poseidon ve como la ultima curva de suvida se acerca a la etapa final, la imagen
de este semental simbolico aparece de nuevo. ;jPermanecio conectado con sus instintos y
sentimientos, a la vez que desarrollaba la habilidad de tener visionde futuro y considerar la
estrategia? ;Era uno con su caballo —su naturaleza instintiva—, y pudo a un mismo tiempo pensar,
observar y tomar decisiones? S1 es asi, ha vivido una vida auténtica y plena.

/O bien abuso y mato al “caballo” porque los demas no lo valoraban y le menospreciaban por ser
emotivo? ;O el caballo fue condenado a morir mediante la represion, porque (al 1gual que el
protagonista adolescente de la obra de Peter Shafer, Equus) obro desde el mas profundo nivel de si
mismo y se metio en lios? En sus ultimos afios, jesta desconectado de su fuente de profundidad y
sentido, convirtiendose en un hombre alienado y superficial?

;Fue la naturaleza de su “caballo” la que lo tiranizo, de modo que jamas pudo desarrollar criterio
y control? Reaccionar instintivamente satisfaciendo los apetitos hace que, a medida que la vida se
vuelve mas compleja, el fracaso, la venganza y el sufrimiento sean mas probables. A medida que este
tipo de persona se hace mayor, se vuelve menos atractiva, menos humana, a diferencia del hombre
Poseidon que a lo largo de su vida conserva su fe en su verdadera naturaleza y desarrolla ese
potencial hasta un nivel muy elevado.

El potencial humano mas elevado para encarnar este arquetipo esta representado por la imagen del
propio Poseidon en su carro tirado por sus caballos de crin blanca, apaciguando al mar, con criaturas
de los abismos retozando a su alrededor. Este hombre Poseidon (o mujer) puede descender a las
profundidades del océano, donde se encuentra como en casa y experimentar su belleza y serenidad,



sin temer a lo que otros consideran los monstruos que rondan por los lugares oscuros.

El miedo crea “monstruos™ de los elementos que apenas pueden distinguirse en los abismos de la
psique colectiva humana; s1 los llevamos a la superficie donde se pueden ver con claridad y
relacionarlos entre ellos, conseguiremos que se transformen.

Todos sentimos la presencia de fuerzas incipientes tremendamente poderosas aun no expresadas en
nuestras profundidades y puede que las temamos hasta que un Poseidon poeta, escritor, compositor,
psicologo, bailarin o artista las haga salir a la superficie. Este hombre (o mujer) que cabalga sobre
su naturaleza instintiva y que se siente en casa con su elemento emocional, traduce nuestros miedos
en cualidades humanas conscientes.



Conflictos psicologicos

Los problemas psicologicos surgen cuando la emotividad de Poseidon y sus impulsos instintivos
inundan la personalidad del hombre, estan descontrolados y sin mediador. Las dificultades tambien
aparecen cuando se menosprecian las cualidades de Poseidon y “suverdadero yo™ es inaceptable.

Poseidon es la sombra de Zeus —el aspecto emocional del arquetipo del padre que es reprimido o
enterrado y por ende no desarrollado e inaccesible en un hombre que conscientemente se i1dentifica
con Zeus.

Demasiada fluidez: inestabilidad emocional

Las respuestas emocionales instantaneas que son naturales en un bebe, suponen un problema
psicologico en un adulto. Un bebe llora cuando le duele algo, tiene hambre, esta incomodo, tiene
miedo o esta desconsolado por alguna razon. Arrulla contento cuando todo va bien y puede cambiar
de un estado emocional a otro en un momento. No tiene un yo observador, mi capacidad para esperar,
ni comprender: el desconsuelo es desconsuelo, la necesidad es necesidad, la comodidad esta o no
esta. Y no importa nada mas. El bebé emerge del reino de las aguas del liquido ammotico para salir
al mundo como un ser capaz de reaccionar a las emociones, €l sera el centro de su propio unmverso.
No percibe otra realidad que la de su propia experiencia subjetiva de comodidad, necesidad o
desconsuelo. Y para un bebe es perfectamente correcto ser de este modo.

El equivalente en un adulto es otra historia. Un hombre (o una mujer) que se deja llevar por sus
fluctuantes sentimientos subjetivos, que no tiene en cuenta a nadie mas ni a ninguna otra situacion, es
una persona centrada en si misma, emocionalmente inadecuada y carece del sentido de la proporcion
Otros le consideran emocionalmente inmaduro o inestable. Sin embargo, hemos de tener presente que
las reglas sociales para una conducta masculina apropiada requieren la supresion de las emociones,
hasta el punto en que derramar algunas lagrimas, al senador Edmund Muskie, candidato favorito a la
presidencia, le costo el primer puesto en las primarias.

Cuando de expresar las emociones se trata, lo que se considera “excesivo” es un criterio
puramente social, politico y tambien psicologico, y el estereotipo cultural es fuerte. Los hombres
Poseidon pueden variar su forma de expresividad emocional hasta el punto que una o varias
emociones “tomen el control”. Cuando un hombre esta “poseido” por un sentimiento o sentimientos
hasta ese grado tan irracional, se considera que “no esta en sus cabales”.

Maremotos y terremotos. las emociones destructoras y los periodos de gran agitacion

Poseidon en la mitologia era el que enviaba los maremotos y tambien se le llamaba aquel que hace
temblar la tierra. En la psique, su equivalente es un complejo emocional de tal magnitud, que golpea
con tanta fuerza, que sobrepasa y destruye la personalidad habitual. La racionalidad se derrumba, la
realidad es engullida o desbordada y —al 1gual que el rey Lear bajo la tormenta— se vuelve loco. Solo
cuando las aguas retroceden o la tierra se estabiliza de nuevo, puede comenzar la construccion o
reconstruccion. Entonces reina algo de calma para el ego observador, que puede ser capaz de
comprender la experiencia y reconstruirse a si mismo y las relaciones que sin duda alguna destruyo,
al menos temporalmente.

El “maremoto” puede haber sido una version ampliada de su habitual naturaleza emocional. Por



ejemplo, un hombre (o una mujer) pueden reaccionar a una perdida o traicion abriendo las
compuertas de las esclusas a un dolor y rabia como nunca habian sentido antes; sin embargo, esos
sentimientos no son nuevos, solo mayores.

El “terremoto” describe la emotividad del hombre que se ha guardado sus sentimientos. Los
sentimientos introvertidos pueden existir, igual que el agua subterranea en las cavernas: fluyen por
las profundidades y hay criaturas ciegas que nunca han visto la luz que pueden vivir en esos abismos,
que son el equivalente de los complejos emocionales primitivos no desarrollados y reprimidos. El
agua subterranea sigue las fallas y, a medida que la presion aumenta en el interior, se dejan sentir
algunos temblores suaves; pero hasta que no se produce el primer gran terremoto, no se suelen tener
en cuenta. Solo tras un gran terremoto recordamos los “temblores™ precursores que indicaban la
mestabilidad y emotividad que yacian bajo la superficie. Si suvida da un giro hacia peor respecto a
un punto especialmente vulnerable o una falla sismica, se produce un terremoto y la emotividad que
ha sido reprimida desde la nifiez o incluso desde la mas tierna infancia desborda su mente. La rabia
primitiva con la que puede atacar irracionalmente a los demas puede devastarles no solo a ellos, sino
también (e incluso mas) al propio hombre Poseidon

Al 1gual que hay personas que viven cerca de un mar embravecido, las hay que viven en zonas de
terremotos. Ambas han de aprender a interpretar el tiempo o los informes sismologicos, y con la
experiencia aprender que es lo que pueden esperar, como prepararse, y queé construir que pueda
resistir una ola o terremoto poten-cialmente destructores. Los hombres (o las myjeres) cuyo Poseidon
puede abrumar sus egos con sus emociones han de ser conscientes de su susceptibilidad y han de
aprender todo lo que puedan respecto a sus condiciones y advertencias. Han de aprender a
desarrollar formas de vivir con esta poderosa parte de ellos mismos. Igualmente, las personas que
estan afectadas por el poder destructivo de Poseidon encarnado en otra persona, han de saber
detectar la advertencia de las sefiales. También han de decidir s1 prefieren alejarse, como las
personas que se marchan de Califorma porque no quieren estar por alli cuando se produzca el
proximo gran terremoto.

Ojo por ojo

La mitologia de Poseidon hace hincapié en los resentimientos y castigos. La Odisea de Homero
narra la historia del implacable odio de Poseidon hacia Ulises por cegar a su hijo, el ciclope de un
solo o0jo. Poseidon fue el responsable de la duracion del viaje de Ulises para regresar a su hogar y de
las dificultades que en €l encontro. Este aspecto oscuro del arquetipo del padre busca la venganza, el
“0j0 por 0j0”. Normalmente no deja lugar para ningun tipo de neutralidad en su juicio: “el que no
esta conmigo, esta contra mi”. El castigo no se basa en la justicia o en lo que es correcto, ni escatima
en victimas inocentes; los hijos o los hijos de los hijos pagaran por 1gual por los pecados de los
padres.

Como complejo emocional negativo, la venganza de Poseidon puede llegar a consumir, a destruir
la personalidad del hombre que la lleva a cabo, asi como del receptor de la misma. Un hombre
poseido de ese modo puede poner bombas, intenta arruinar a alguien o pone todo su empefio en
destruir la reputacion de otro, o sueiia con ello. Pero la situacion interna es la misma: ha sido
poseido por un poderoso aspecto negativo de Poseidon

Baja autoestima



Siempre que las cualidades imnatas de un hombre no encajan con el estereotipo de la
“masculinidad” que sigue el modelo de Zeus, su autoestima sufrira. Los hombres Poseidon son
criticados por ser “demasiado emocionales™ o “insuficientemente racionales”, y este tipo de hombre
puede interiorizar las criticas de modo que, mucho despues de que estas hayan cesado, ¢l se sigue
culpando. Cuando no consigue la aprobacion o triunfar con la facilidad innata de la que gozan los
hombres que “encajan” con el 1deal, su autocritica se agrava y su autoestima queda aun mas dafiada.
Puede que no encuentre el trabajo adecuado para ¢l, y que entonces intente ser otra persona. Si lo
consigue, esta represion le hara sentir que es un impostor o que esta haciendo algo que no tiene
sentido, lo cual afectara a su autoestima. Ademas, si alberga sentimientos de rencor o de venganza,
no se sentira bien consigo mismo, pues cuando estamos llenos de sentimientos negativos, eso afecta
negativamente a nuestro propio sentido de bienestar y de digmdad.

Dificultades psicoldgicas para los demds

Un Poseidon es de la clase de hombres que se casan (como lo son todos los hombres Zeus,
Poseidon y Hades). Al 1gual que Zeus puede tener aventuras que, a su vez, pueden transformar a una
esposa susceptible en una celosa Anfitrite, cuyo afan de venganza se parecia al de Hera.

Puede ser horrible vivir con ¢l si1 es un Poseidon resentido y furioso que reacciona
desproporcionadamente ante cualquier cosa que le haga estallar. Su dificultad en contener sus
emociones € Instintos, unida a la frustracion y la rabia, pueden convertirle en un esposo o padre
violento, especialmente si el alcohol le hace perder el control.



Formas de crecer

Con Poseidon la principal influencia para que se produzca su crecimiento psicologico sera cuando
su conexion 1nmnata con el reino emocional halle un medio de expresion a traves del trabajo, las
relaciones o la creatividad. Puesto que es susceptible de ser embargado por las emociones, el
hombre Poseidon ha de desarrollar las habilidades de observar, reflexionar y pensar con objetividad.

Desarrollar un “yo” observador

La mayoria somos conscientes de lo que es “ser uno mismo” o “estar fuera de si con...” 0 “no
estar en nuestro sano juicio”. Reconocemos que hay momentos en que de un modo significativo no
“somos nosotros mismos”. En terminos de psicologia jun-guiana, estas expresiones describen lo que
supone que un complejo emocional embargue nuestra personalidad, ahogando temporalmente al ego
que suele estar al frente. El ego es el elemento coherente y observador, que recuerda y que decide en
la psique lo que queremos decir cuando decimos “yo”. Un complejo es un patron arquetipico que se
ha cargado de emocion. Cuando temporalmente tiene mas poder o energia puede, durante un tiempo,
“embargar” o “poseer” la personalidad.

Por ejemplo, un padre puede convertirse en “un hombre poseido” y optar por la venganza cuando
se hiere a un hijo suyo. Se vuelve como un Poseidon en su infatigable persecucion de Uli-ses: su
rabia y su desquite son lo unico que le importa; ni siquiera es capaz de apoyar, consolar o ayudar a
sanar al hijo en cuyo nombre actua. Este mismo complejo puede ser activado por la misma situacion
en otro tipo de hombre, pero no tendra tanta fuerza, porque su ego sera mas fuerte respecto al
complejo. Ese hombre puede tener vividas fantasias de venganza, de tomar las calles con una pistola
“especial de sabado noche”, pero se da cuenta de que ha de controlar el odio que le roe por dentro,
consciente de que lo que verdaderamente importa es lo que su hijo esta sintiendo y necesita de ¢l.
Este mismo complejo puede “embargar” a otro hombre con una provocacion minima, incluso hasta
1maginada.

Cuando un complejo emocional se apodera de alguien, el “yo” queda fuera de combate. La persona
puede no ser consciente o estar ciega ante lo que esta sucediendo mientras la gente alrededor suyo
reacciona de formas diferentes. Puede que le sigan la corriente, le eviten, le teman o que su complejo
provoque en los demas un complejo inconsciente equivalente. O que la persona luche contra ese
complejo al sentir que su reaccion es exagerada o que se comporta de modos que no son propios de
¢l. Tanto en la psicoterapia como en la vida, se puede evocar el complejo y llegar a conocerlo. El
mero acto de observarlo traslada la energia al ego y paulatinamente, a medida que el “yo” ve lo que
esta sucediendo y se resiste a dejarse llevar por el complejo, €ste pierde energia e influencia y
retrocede. Cuando la compasion por uno mismo y por las victimas del complejo esta presente en este
proceso, tanto el individuo como sus relaciones experimentan un crecimiento.

Un hombre (o mujer) que vive en el acuoso reino de Poseidon y se deja llevar por las emociones
ha de desarrollar la capacidad de ver las circunstancias fria y objetivamente (una perspectiva Zeus).
Tambien puede necesitar reconocer que sus emociones suelen estar conectadas con imagenes
arquetipicas (patrones que existen en el inconsciente colectivo, que, tal como veremos en el siguiente
capitulo, pertenecen al reino de Hades).



Aprender del delfin: superar la necesidad de dominar

Cuando Poseidon se enamoro de Anfitrite, penso que podia conseguirla por la fuerza y dominarla.
Ella huyo y no se habria casado con €l s1 no hubiera sido por la intercesion de Delfin, que era muy
persuasivo. Como sefial de gratitud, Poseidon creo una constelacion de estrellas con su forma.

S1 un Poseidon aprende de Delfin —una criatura que esta en su casa en el reino de Poseidon—, no
intentara dominar, conseguir por la fuerza o competir por un territorio que pertenece a otros. En su
lugar, quizas se concentre en su afiliacion con los demas. Cuando los sentimientos y las emociones
son el medio natural en el que uno se desenvuelve, por asi decirlo, es facil desarrollar habilidades
que ensalcen las relaciones y la comprension empatica. Ademas, esta clase de hombre posee un
potencial inmnato para expresar sus emociones, aunque tambien ha de fomentar y desarrollar esta
cualidad. Del mismo modo que las actividades mentales o artisticas requieren que se les d¢ una
oportunidad para su desarrollo, 1o mismo sucede con el talento para los sentimientos.

La expresion creativa

Para que la profundidad e intensidad de Poseidon se manifieste a través del arte dramatico, la
poesia y la literatura, se ha de desarrollar el arquetipo de Hermes. Hermes es el dios mensajero, que
transmitia mensajes (y guiaba a los espiritus) de un plano a otro. Ser un Poseidon con talento musical
o artistico innato puede dar como fruto musica o arte expresivo. Sea cual fuere el medio, es tipico
que evoque sentimientos fuertes y tumultuosos, puesto que las emociones del hombre Poseidon, que
de lo contrario serian potencialmente perturbadoras, hallan una salida creativa. Lo que sucede en el
fondo de la psique toma forma y se convierte en arte consciente.

Hefesto, dios de la forja, es otro arquetipo que puede ayudar a Poseidon a transformar las
emociones en trabajo creativo. Hefesto, aun mas que Poseidon, fue un dios rechazado, pero, en lugar
de estallar, fabricaba objetos bellos y utiles. Transformo su ira en lugar de dejar que esta fuera
destructiva.

Diluir el efecto Poseidon
Cuando hay ofros arquetipos activos, Poseidon generalmente pierde su poder de inundar y
embargar la personalidad con las emociones. De modo que una de las principales formas de crecer
es desarrollar otros dioses (y diosas). Apolo, dios del sol, Atenea, diosa de la sabiduria, y Zeus, son
especialmente utiles. Las tres deidades que representan la capacidad de prever las consecuencias, de
ser objetivo y de conseguir ver las cosas desde fuera. Estas son cualidades que un Poseidon ha de
desarrollar.



5. HADES, DIOS DEL MUNDO SUBTERRANEO: EL REINO
DE LOS ESPIRITUS Y DEL INCONSCIENTE

Aunque sea el que gobierna sobre los muertos, no se ha de confundir a Hades con el diablo o
Satan. Hades, como dios de la muerte, es implacable, inexorable, justo con firmeza e
irrevocable en sus decretos; no es el demonio, enemigo de la humamdad, m un inductor al mal.

PHILIP MAYERSON. Classical Mythology in Literature, Art, and Music

El otro nombre de Hades era Pluton, que en griego significa riqueza, prosperidad, y la
plenitud invisible del dios estaba representada por la imagen del cuerno de la abundancia que
sostenia en sus manos, rebosante de frutos y vegetales o de joyas, gemas, oro y plata.

Hades es el dios que preside nuestro descenso, el que bafia de oscuridad nuestras vidas,
depresiones, ansiedades, trastornos emocionales y dolor con el poder de transformarlas en
iluminacion y renovacion

ARIANNA STASSINOPOULOS, The Gods of Greece

Al dios del mundo subterraneo y a su territorio se les denomina Hades. Es el dios menos
personificado y el menos conocido; era “el invisible”.

Para familiarizarnos con sureino hemos de descender a ¢l. Solo entonces es posible descubrir que
en la penumbra, la frialdad y la oscuridad a la que los misticos se refieren como la noche oscura del
alma, o lo que las mentes mas psicologicas conocen como depresion profunda en la que uno es
aislado de la realidad ordinaria y es incapaz de sentir o de soportar estar a la “luz del sol” de todos
los dias, se pueden hallar muchas riquezas.

El espectro de la muerte te conduce a Hades. La muerte de un pariente, la muerte de una forma de
ser, la muerte de un proposito, de la esperanza o del sentido de la vida pueden llevarnos alli. La
perspectiva de la muerte fisica, vista como una posibilidad o una certeza, es una experiencia que nos
conduce al mundo subterraneo.

La mayoria entramos en Hades o conocemos a Hades involuntariamente. Como el héroe Aquiles en
Troya, —el hombre (o la mujer) cuyo ego y se 1dentifica con el éxito—puede morir a traves de una gran
derrota en el competitivo campo de batalla. El acontecimiento es el doblar de las campanas por su
heroica actitud y su sentido de inmortalidad. El descenso involuntario tambien se puede producir por
ser victima. Una mujer (o un hombre) puede ser violada o golpeada, ser victima de una violacion,
sentirse impotente, experimentar terror y entrar en el insensible, gélido y aislado mundo subterraneo.
Mediante la victimizacion tiene lugar un “secuestro”, como en el caso de Persefone.

También hay quien entra en Hades o conoce al dios voluntariamente. Para Psique fue la ultima de
sus tareas heroinicas, que tuvo que asumir por ser la unica forma para reunirse con Eros. El amor,
tambieén fue la motivacion de Orfeo, que fue a Hades en busca de su esposa Euridice; Dionisos
descendio para buscar a su madre Semele. Y en la mitologia sumeria, Inanna-Isthar viajo
voluntariamente al mundo subterraneo de Ereshkigal, su hermana oscura. Ademas del amor, la
sabiduria tambien ha supuesto una motivacion: Ulises tuvo que adentrarse en el mundo subterraneo
para obtener informacion del vidente ciego Tiresias, imprescindible para encontrar su camino de
regreso a casa. Los descensos voluntarios se realizan con grandes riesgos, pues nunca existe la



garantia de un retorno seguro.

El reino de Hades es el inconsciente, tanto personal como colectivo. Alli residen los recuerdos,
pensamientos y sentimientos que reprimimos, todo aquello que resulta demasiado doloroso,
vergonzoso o irreprochable para los demas como para permitir que se pueda ver en el mundo de la
superficie, los anhelos nunca hechos realidad, las posibilidades que se quedaron como meros
esbozos. En el mundo subterraneo del inconsciente colectivo existe todo aquello que es posible
1maginar llegar a ser, todo lo que ha existido alguna vez Es el reino que debio conocer el poeta
romano Terencio para poder decir: «nada humano me es ajenoy.

Hermes, dios mensajero, guiaba a los espiritus al mundo subterraneo y fue a buscar a Persc¢fone.
Ir1s, la menos conocida de las diosas mensajeras, también entro en el mundo subterraneo por
voluntad propia. Una vez Perséfone hubo comido los granos de granada y regreso al mundo superior,
volvio periodicamente al mundo subterraneo y como reina de ese reino estaba alli para recibir y
guiar a aquellos que se adentraban voluntariamente en €l. Y aunque Hades podia abandonar el mundo
subterraneo y, de hecho, lo abandono —a pesar de que en su mitologia solo lo hizo en un par de
ocasiones—, ese era el reino que se le habia asignado, donde ¢l residia.

En la vida, al 1gual que en la mitologia, algunas figuras pueden descender y regresar, algunas
pueden acompafiar y guiar a otras almas, y otras conocen el reino porque residen en €l o viven alli a
temporadas. Los psicologos, por ejemplo, estan familiarizados con Hades. Tanto la psicologia en su
sentido original (de la palabra griega psyché, que significa “espiritu”) y la tanatologia (de Tanatos,
el dios griego de la muerte) son campos relacionados con el dominio de Hades.

Los psicoterapeutas han de estar arquetipicamente conectados con Hermes, Perséfone, Dionisos o
Hades para poder realizar un trabajo profundo en el espiritu. Estos arquetipos hacen posible que nos
familiaricemos con lo inconsciente y con todo lo que alli se encuentra, incluyendo la locura. Estos
mismos arquetipos hacen que trabajar con la muerte y con los moribundos tenga sentido. C. G. Jung
en la psicologia analitica y Elisabeth Kiibler-Ross en la tanatologia se convirtieron en guias para los
demas en sus respectivos campos, pero solo tras haber descendido ellos mismos. Las depresiones y
las experiencias cercanas a la muerte suelen ser las iniciaciones mas comunes para entrar en el reino
de Hades. Despues de eso, tal como se dijo de los iniciados en los misterios de Eleusis, uno ya no
teme a la muerte.

Sin embargo, en el monte Olimpo donde reina Zeus, Hades era muy temido. El patriarcado y las
religiones patriarcales ven Hades como el lugar del mal donde gobierna Satan, un lugar que se ha de
evitar en la muerte, a la vez que es tambien una dimension devaluada en la vida. Mientras la cultura y
el individuo solo se identifiquen con Zeus y con los dioses celestes, el mundo subterraneo seguira
siendo un lugar temible, en lugar de una fuente de tesoros. Sea lo que fuere aquello en lo que nos
hemos de convertir, existe integramente en el mundo subterraneo; equiparadas con el inconsciente
colectivo, las sombras que alli residen son como los arquetipos, formas que necesitan energia vital,
potenciales aun no desarrollados que esperan ver la luz.

El mundo subterraneo, en su aspecto mas negativo, en la designacion cristiana, se denomina
infierno, y se asocia con el fuego y la condena. Hel era la reina escandinava del mundo subterraneo y
su nombre se transformo en la palabra inglesa “hell” (infierno). El dios celtico de la muerte tenia el
titulo de Helman (hombre del infierno). Al 1gual que con Hades, el nombre de la deidad y el lugar
donde habitaba pasaron a ser una misma cosa. La investigacion de Barbara G. Walker indica que el
“hell” precristiano era un sancta sanctorum uterino o cueva sagrada de renacimiento, representada
por el hellir escandinavo. La primera nocion de Hel era la de un utero-caldera lleno de fuego
purgativo. EI mundo subterraneo, en un principio un reino maternal, se convirtio mas tarde en un



reino paternal. Y del mismo modo que los valores de los dioses celestiales se fue haciendo cada vez
mas fuerte, el reino fue creciendo y se volvio mas negativo y temido.

Hades tambien es un aspecto reprimido del arquetipo del padre. En el patriarcado, al 1gual que en
el Olimpo, es Zeus quien manda. Su version del arquetipo paterno es la que prevalece. En las
personas v en la cultura, Hades existe como una fuerza del inconsciente, a la que se conoce y valora
solo cuando se desciende.



Hades, el dios

Hades fue el que goberno el mundo subterraneo, el reino donde residian los espectros de los
difuntos y donde ciertos inmortales mitologicos fueron confinados a raiz de perder la batalla contra
la supremacia de Zeus y de los olimpicos.

Pronunciar su nombre se consideraba que traia mala suerte, de modo que fue denominado por una
serie de titulos alternativos. El era “el invisible”, (Aidoneo) o “el rico”. Este ultimo calificativo en
griego era “Pluto” (del cual se der1ivo el nombre latino Pluton) y Dis (de dives, “rico”) en latin. Otros
nombres menos favorables eran Buen Consejero, el Renombrado, el Hospitalario, el que Cierra la
Verja y el Odiado. Tambien se le conocia como el Zeus del mundo subterraneo o el Zeus del otro
mundo.

Aunque los griegos vieron a Hades como macabro, frio y despiadado, nunca pensaron en el como
en el demonio o algo satanico. Al 1gual que Zeus y Poseidon, Hades fue representado como un
hombre maduro con barba. Tenia el birrete de la invisibilidad, que le habian dado los ciclopes, y
cuando se le veia como el dios de las riquezas, se le representaba con una cornucopia o cuerno de
abundancia.

Genealogia y mitologia

Hades era un hijo de Cronos y Rea que fue engullido por su padre al nacer. Cuando Zeus y Metis
consiguieron que Cronos regurgitara a los hijos que se habia tragado, los hermanos —Hades y
Poseidon— se unieron a Zeus para luchar contra Cronos y los titanes, v les vencieron Tras su
victoria, los hermanos se repartieron el mundo y la parte que le fue asignada a Hades fue el mundo
subterraneo.

Hades nm1 engendro hijos mi demasiada mitologia. Paso la mayor parte de su tiempo fuera del
alcance de la vista en las entrafias de la tierra, que tan solo abandono en un par de ocasiones. Una
vez, segun Homero, Heracles le hirio con una flecha y fue hasta el Olimpo en busca de ayuda,
incidente que no fue demasiado elaborado. Su salida mas significativa fue para raptar a Per-sefone.

El rapto de Perséfone

El rapto de Persefone es el unico mito significativo de Hades. Hades deseaba a Perséfone como
esposa y con el consentimiento de su padre Zeus, rapto a la joven doncella. Ella estaba cogiendo
flores en una pradera con sus compafieras, y las dejo atras, atraida hacia un hermoso narciso de cien
flores, que habia sido creado especialmente para atraerla. Cuando se agachaba para arrancarlo, la
tierra se abrio ante ella y del oscuro agujero que se habia hecho en el suelo aparecio Hades en su
carro tirado por poderosos caballos negros. Hades atrapo a la aterrada doncella, que grito pidiendo
ayuda a su padre Zeus, quien sabiendo desde un principio lo que 1ba a suceder, desoyo sus gritos.

Los caballos de Hades se volvieron a sumergir en la tierra, conduciendo a Hades y a Persefone
hacia las profundidades del mundo subterraneo, y entonces la tierra volvio a cerrarse como si nada
hubiera sucedido.

Persefone languidecia en el mundo subterraneo, mientras su madre Demeter estaba desconsolada y
furiosa por su perdida. Al final, Demeter se retiro para recogerse en su templo. Como resultado de
dicha accion, no crecieron mas cosechas, m hubo nacimientos, ni broto nueva vida de mngun tipo. La



hambruna amenazaba a la Tierra y a sus habitantes. Solo entonces Zeus presto atencion a Demeter y
envio a Hermes a buscar a Persefone.

Hermes descendi0 al mundo subterraneo, donde hallo a la afligida Perseéfone, desconsolada con su
destino, sentada en un sillon mas bajo junto a Hades. Cuando se dio cuenta de que Hermes habia 1do
a buscarla, reboso de alegria. Pero antes de que ella pisara el carro que la devolveria a su mundo
superior, Hades le dio unos granos de granada para comer.

Persefone fue devuelta a sumadre y llego la primavera que trajo nueva vida y verdor a la tierra. St
Perséfone no hubiera comido nada en el mundo subterraneo, habria sido devuelta a sumadre como s1
nada hubiera pasado. Pero puesto que ingirio los granos de la granada que le habia dado Hades,
Persefone ahora tendria que pasar parte del afio —los meses de invierno, cuando la tierra esta en
barbecho- en el mundo subterraneo con Hades. Asi se convirtio en la reina del mundo subterraneo.

Hades y Dionisos

Existe un hilo casi invisible que conecta a Hades con Dionisos, el dios del extasis, el cual fue
trazado por el mitdlogo Walter F. Otto en Dyonisus: Myth and Cult. E] cita una linea de Heraclito:
«Hades y Dionisos son uno y lo mismoy, y observa que cuando Dionisos visito el mundo subterraneo
en busca de su madre Semele, le entrego el mirto a Hades. Asi el mirto se asoci0 tanto a Dionisos
como a la muerte. Karl Kerenyi, en Eleusis. Arquetypal Image of Mother and Daughter, sehala que
Dionisos y versiones de Hades aparecen duplicadas, lo cual sugiere de nuevo que de algin modo son
intercambiables o que existe una relacion entre ambos.

Los origenes de Dionisos fueron como dios de la vegetacion y de la fertilidad. Como tal, en su
adoracion se habrian tenido en cuenta las estaciones y al 1gual que Perséfone habria tenido una vida
subterranea una parte del afio. Entonces Hades y ¢l habrian estado relacionados. Dionisos conocio6 el
sufrimiento, el desmembramiento y el renacimiento, asi como los periodos de locura. Por
consiguiente, descendio al mundo subterraneo, al reino de Hades.

El mundo subterrdneo

Los habitantes muertos del mundo subterraneo, que residian alli eternamente, eran considerados
como meras sombras de sus yoes vivos. Era un lugar tenebroso y la mayoria vivian enel Prado de los
Asfodelos (recibia el nombre de esta flor). Solo unos pocos elegidos vivian en el Eliseo “las Islas de
los Bienaventurados”. En el fondo del mundo subterraneo estaba el Tartaro, un lugar donde siempre
reinaba la oscuridad, los malvados eran torturados y donde los titanes fueron encarcelados.

Ademas de estar ubicado en el mundo subterraneo, a Hades se le relacionaba con el distante oeste.
Ulises zarpo hacia oeste en direccion al bosque de Perseéfone, una abrupta costa sin sol en el limite
del mundo para encontrar la entrada a Hades.

Los muertos eran escoltados por Hermes hasta el mundo subterraneo. Necesitaban un obolo para
pagar a Caronte, el barquero que les cruzaba la laguna Estigia, y luego entraban por las puertas
custodiadas por Cerbero, un enorme perro de tres cabezas que les dejaba entrar sin problemas, pero
que no les dejaba escapar. Al entrar en Hades se encontraban con tres jueces, Minos, Radamante y
Eaco.

Unos pocos mortales vivos entraron en el mundo subterraneo y regresaron: Heracles fue a buscar a
Cerbero para uno de sus trabajos; Psique fue en busca de una caja con un ungtiento de belleza que
tenia Perseéfone; Ulises fue a hablar con el espectro del vidente Tiresias; Eneas busco el espectro de



su padre. Sin embargo algunos mortales no regresaron: Teseo y Piritoo fueron a rescatar a Pers¢fone
y fueron apresados por Hades con las cadenas del olvido.



Hades, el arquetipo

Tal como he sefialado antes, Hades se utilizaba tanto para hacer referencia al dios del mundo
subterraneo como al lugar. Hay tambien dos arquetipos de Hades: un patron de personalidad y un
reino arquetipicos.

Las caracteristicas que vienen a continuacion son importantes para defimr a los dos Hades
arquetipicos: el dios llevaba un birrete de la invisibilidad, y por ende era una presencia invisible.
Rara vez se aventuraba a salir del mundo subterraneo y no sabia lo que pasaba encima de ¢l, en el
mundo de los mortales o en el monte Olimpo. Vivio en su propio reino con los espectros que eran
mnsustanciales 1magenes sombrias, como ecos visuales de si mismos cuando estaban vivos; se
podrian imaginar como holo-gramas sin color. Hades, sin embargo, también recibia el apodo de
“rico”, y sureino era una fuente de riqueza subterranea.

Hades, arquetipo de los solitarios

El humano solitario que se retira del mundo, sin preocuparse ni enterarse de lo que pasa en ¢€l,
encarna el modelo de vida de Hades. Puede que haya perdido aquello que una vez tuvo sentido para
¢l en su vida y ahora ha de vivir como los espectros del mundo subterraneo, cumpliendo
formalidades y carentes de vitalidad, sobre todo si1 tambien esta deprimido. Puede llegar a
convertirse en un Hades paranoico y aislado, como le sucedio al multimillonario Howard Hughes en
sus ultimos afios. La riqueza de Hughes le permitia ocupar toda una planta de su propio hotel en Las
Vegas, a la que nadie podia acceder sin previa autorizacion, custodiada por guardaespaldas,
virtualmente prisionero en su propio reino.

Hughes en sus afios de juventud no habia dado muestras de ser insociable ni incapaz de adoptar
una persona apropiada, como sucedio mas adelante. Dirigio uno de los grandes estudios
cinematograficos, una compafiia a€rea, construyo un avion y salia cogido del brazo de bellas
estrellas de la gran pantalla. Entonces Hughes no tenia problemas para responder a esa pregunta
basica que se hace a los hombres: “;Que es lo que estas haciendo?”. Un Hades que no puede
responder con una respuesta aceptable y que carece de posiciony riqueza es un hombre sin persona,
lo que le convierte en invisible en el mundo de los hombres. S1 no tiene familia puede vivir solo en
la habitacion de un hotel de paso en cualquier parte de la ciudad donde haya vida nocturna, sex-
shops, prostitutas, camellos y donde los sin techo y los que estan en la miseria duermen en los
portales. Este lugar es como el Hades subterraneo, al igual que ¢l mismo es como un Hades invisible.
S1 un hombre no tiene otra opcion que vivir como Hades, a causa del patron de su personalidad y de
sus circunstancias, su suerte es bastante triste. Sin embargo, s1 esta fisicamente a salvo y tiene
cubiertas las necesidades basicas, puede estar relativamente contento con su suerte. Por naturaleza
puede preferir estar solo y pasar inadvertido o no ser molestado.

Hades como Pluton, el arquetipo del rico
Otro tipo de Hades solitario puede haber probado el mundo exterior y saber que prefiere la
subjetividad y la riqueza de sumundo interior, el Pluton o el aspecto de las “riquezas” de Hades. En
nuestra cultura extravertida, que hace hincapie en la productividad, no se anima a las personas a que
pasen tiempo solas sin “hacer nada”. De modo que el solitario introvertido es juzgado negativamente



o considerado peculiar por pasar tanto tiempo solo. Este rechazo esta compuesto por sus respuestas
subjetivas hacia la gente, las cosas o los acontecimientos del mundo, que pueden resultar peculiares
por su alto grado de subjetividad.

Hades, el Pluton solitario, es, sin embargo, una parte “ausente” en muchas personas, que no
valoran las oportumidades que se les brindan para ser introvertidas de la forma que puede serlo este
arquetipo. Los introvertidos pueden vivir una vida interior que esté en contacto con sus propias
reacciones subjetivas a la experiencia externa. Hay un tipo de introversion (sensacion introvertida,
en la tipologia psicologica de Jung) que se puede experimentar en forma de dialogos internos,
visiones o sensaciones corporales.

Puede ser muy enriquecedor que Hades forme parte de nuestra naturaleza psicologica. Hades, el
solitario, es una fuente de creatividad que se puede expresar a traves de las artes, a menudo las
visuales. Las peliculas de Fellini, especialmente Giulietta de los espiritus y Fellini ocho y medio
son una muestra de la riqueza y subjetividad de sureino interior.

Hades tambien puede ser esa parte de la psique que informa de una reaccion subjetiva hacia otra
persona, cosa o situacion. Un suefio puede funcionar de forma similar. Por ejemplo, cuando un Hades
esperadamente se encuentra con una mujer que hace dos afios le engafio y le hir10, se produce el
flash de una 1magen en tecnicolor en su mente: la ve con cuchillos que se le clavan en el cuerpo,
1magen seguida inmediatamente de la sensacion fisica de tener un vacio en su corazon. En vez de
sentir hostilidad, ira y dolor emocional, tiene esas experiencias sensoriales, que son equivalentes
vividas de sus suenos.

Desde la perspectiva exterior de esa misma persona, cosa o situacion, esta introvertida forma
1diosincrasica de percibir se considera una distorsion de la realidad. En una fase ya muy temprana,
en la infancia, las personas que habitualmente y de forma natural perciben de esta manera, aprenden a
desconfiar de sus percepciones porque no reciben aprobacion de los demas. Si1 pueden, suelen
eliminar este aspecto suyo por considerarlo inaceptable o demencial, y asi, lo que podria ser una
fuente de riqueza e introspeccion ya no es accesible. Las personas Hades han de conectar con suvida
interior.

No obstante, s1 se carece de una vision objetiva de la realidad propia de Zeus, y de la capacidad
de respuesta emocional de Poseidon, que son necesarias para equilibrar y dar sentido a las
percepciones subjetivas de Hades, la persona corre peligro de caer en un aislamiento emocional y
retirarse a un mundo subjetivo.

Hades, el buen consejero

Buen Consejero era otro de los nombres de Hades que describe un aspecto potencial de este
arquetipo. Como fuente de conocimiento subjetivo, Hades puede ser un buen consejero. Hemos de
mirar hacia dentro, cuando tomamos decisiones cruciales, porque nadie salvo nosotros mismos puede
decir cual es el valor subjetivo de una experiencia. Una opcion objetiva y sensible puede estar vacia
de significado, no ser mas que una salida superficial que parece bien a los demas. Como aprender
que opcion es la que mas nos interesa personalmente es algo que difiere de una persona a otra. Hades
nos ayuda, a traves de nuestras sensaciones corporales, nuestras reacciones viscerales, voces
internas y flashes visuales, a conocer cual es nuestra reaccion subjetiva a algo o a alguien. Cuando se
trata de decisiones verdaderamente importantes en nuestra vida, el factor subjetivo es de vital
1mportancia y es el que Hades nos puede dar.



Hades, el hombre invisible: la persona inadecuada

Hades, con su birrete de la invisibilidad, era el dios oculto, incluso cuando viajo al mundo de la
superficie, lo cual corresponde a un dios sin demasiada persona. (La persona es la cubierta
superficial de nuestra personalidad, un compuesto de nuestra 1imagen, de como vestimos, de lo que
hacemos y de nuestra conducta, el material con el que se forjan las primeras impresiones.) Ademas,
como seflor de su propio reino produciria un efecto deprimente en cualquier fiesta.

Hades es el arquetipo que rige la vida interior profunda y es inexpresivo, ya sea en las emociones
o en las palabras. Cuando este arquetipo es el que predomina, el resultado es la invisibilidad social.
Los demas no ven las riquezas subterraneas y con frecuencia se sienten incomodos en su presencia.

Hades como “Zeus del mundo subterrdneo”: arquetipo del rey gobernante
Hades, Zeus y Poseidon gobernaron sus reinos, y cada uno de ellos es un ejemplo del arquetipo del
rey. Sus personalidades y territorios diferian, pero estos dioses compartieron similitudes
fundamentales. Cada uno de ellos establecio su autoridad sobre suterritorio en particular, todos
buscaron una esposa que se convirtio en su consorte oficial y cada uno representaba una figura
patriarcal (aunque Hades no tuvo hijos).

Hades, el arquetipo del secuestrador: sombra incestuosa de Zeus

Cuando Hades decidio que queria a Persefone, no la cortejo, la rapto y la violo con el permiso de
Zeus. Y cuando Perséfone pidio ayuda a su padre Zeus, €ste miro hacia otra parte. En muchos padres
incestuosos, Zeus y Hades son versiones del doctor Jeckyll y mister Hyde. Como Zeus, este tipo de
hombre es el pilar esencial de la comunidad y es un padre autoritario (y a menudo puritano) que
sustenta a su familia; es el padre que “mira hacia otro lado y no atiende sus suplicas”, que consiente
cuando (como Hades) ¢l mismo viola o seduce a su hija.

En esta situacion psicologica, Hades es la sombra arquetipica del padre, de eso que es malo en ¢l
y que realiza en secreto con la hija que no puede escapar. El mismo es el padre violador que
secuestra a su hija al mundo subterraneo. Una vez violada, su inocencia ha sido traicionada; ya no es
la virgen doncella en un mundo soleado y seguro; se convierte en prisionera del secreto de su padre,
de su oscuro mundo, y a menudo perdura tambien a partir de entonces en el propio infierno de la hija.

Hades, el secuestrador como el amante imaginario

Hades, el secuestrador, puede ser totalmente invisible y ser un amante fantasmagorico, un
arquetipo que se ha vuelto autonomo con una “vida” propia en la psique de una mujer. Un
paralelismo facilmente comprensible en la infancia es el compafiero de juegos imaginario. Ahora, en
la vida de una mujer adulta, €] es el amante imaginario. El esta en su compafiia y conversa con ella,
puede escribirle poesias, darle consejos y hacerle promesas. Se convierte en su unico confidente y
puede contribuir a su reclusion del mundo debido a sus comentarios, que la inhiben cada vez mas de
relacionarse con los demas.

Es bastante habitual en las personas ordinarias que pertenecen al tipo sensorial introvertido (en
términos de psicologia junguiana) oir voces o sonidos. Muchos musicos, por ejemplo, suelen
“alucinar” musica, y montones de personas escuchan voces interiores o han tenido visiones. Para
desarrollar un amante imaginario tiene que existir un potencial para esta clase de experiencia interior
tan vivida, ademas de una vida personal que carezca de relaciones importantes. Ella puede ser una



persona con una vida social muy pobre, debido a su poco atractivo, a su incapacidad para
relacionarse o a sus miedos.

El “secuestro de Hades” es hacia su mundo privado, donde ella mantiene una relacion interna con
su fantasmagorico amante. Esto tiene el mismo efecto en su vida que si1 fuera una relacion real
secreta, la aisla de los demas, aunque puede seguir trabajando en un puesto monotono y pasar
desapercibida.

Un hombre que vive como Hades, el solitario, tambien puede tener una Persefone imaginaria. Ella
puede ser una persona real por la que se siente atraido en la distancia y que gradualmente se va
convirtiendo en una “presencia’ autonoma en su mundo interior. Si esto sucede y la linea entre la
mujer 1maginada y la real se va borrando en su mente, puede acabar actuando de alguna forma
mnapropiada o demencial con la myjer real.



Hades (el lugar) como arquetipo del mundo subterraneo

Hades era el reino subterraneo, el infierno, el mundo subterraneo donde los espiritus van despugés
de la muerte, un lugar que algunos dioses y mortales pueden visitar y regresar de ¢l. Asi pues, Hades
es un arquetipo de lugar, asi como un patron de personalidad.

Hades (el lugar) como imagen arquetipica de la depresion

Cuando Persefone fue secuestrada al mundo subterraneo y apresada alli, clinicamente se podia
considerar que estaba deprimida: no hacia nada mas que estar sentada, ni1 bebia ni comia, y pensaba
que jamas volveria a ver la luz del dia, coger flores o volver a ver a su madre. Entre tanto, en su
ausencia, toda la tierra se estaba volviendo arida y nada se podia cultivar.

Las personas deprimidas actuan y sienten como Persefone cuando fue secuestrada. Se sienten
aisladas de todo aquello que solia tener significado para ellas; todas las emociones son grises. A
veces, incluso la percepcion de la vivacidad y el color desaparecen y el mundo se ve literalmente
gris. Este tipo de depresion se puede comparar con un descenso al mundo interior de las imagenes y
de las voces, tan bien descrito por Joanna Greenberg, quien (en la piel de Hannah Green) escribio su
novela autobiografica I Never Promised You a Rose Garden , que trata de una adolescente que se
evade de la realidad.

Los descensos menores al mundo subterraneo son algo habitual. Son esos momentos en los que
puede que digamos, «hoy no tengo un buen dia», en el sentido de que estamos deprimidos.

El mundo de la sombra

En la psicologia junguiana, los contenidos de “la sombra™ son dobles. La sombra contiene esas
partes de nosotros mismos que son inaceptables, tanto para nosotros como para nuestra idea de “que
pensarian los demas” s1 lo supieran, y asi guardamos estos pensamientos, acciones, actitudes y
sentimientos ocultos de los demas, a veces, incluso de nosotros mismos. Esta parte de la sombra
corresponde al concepto freudiano del 1d, y al oscuro Tartaro, esa parte de Hades donde los titanes
vencidos y otros que habian ofendido a los dioses del Olimpo fueron encarcelados.

Sin embargo, la 1dea junguiana de la sombra también incluye sombra material “positiva”, potencial
positivo que esta a punto de pasar al plano de ser consciente, que sigue estando en la sombra; todavia

no esta a la luz Este material corresponde a las riquezas subterraneas que estan asociadas con
Hades.

El otro mundo: el reino de los muertos

Para los griegos, Hades era el reino de los muertos. Alli es donde 1ban los espiritus despues de la
muerte para existir eternamente como sombras fantasmagoricas, o bien beber del rio del olvido (Le-
teo) y nacer de nuevo, sin recordar la existencia anterior. Hades, como lugar arquetipico, es el otro
mundo, concepto que presupone la existencia de un espiritu que sobrevive despues de la muerte.

Los medium que creen estar en contacto con los muertos, los trabajadores de los centros para
desahuciados que trabajan con moribundos y las practicas espirituales que se basan en la suposicion
de que el espiritu puede necesitar ayuda para realizar la transicion, todos ellos funcionan como
Hermes, el dios mensajero, que se podia desplazar entre los distintos planos y que guiaba a los



espiritus al Hades.

Lo inconsciente colectivo y personal

El mundo subterraneo también corresponde simbolicamente a lo inconsciente colectivo y personal.
Todo lo que hemos olvidado esta alli en lo inconsciente personal: algunos recuerdos solo necesitan
un poco de esfuerzo para que puedan regresar al plano consciente; otros recuerdos mas dolorosos
pueden haber sido enterrados o reprimidos deliberadamente. En su reino gozan de algun tipo de
“existencia”, aunque no puedan ser recordados.

Lo inconsciente colectivo es el reino de los arquetipos, o de los patrones universales, que pueden
ser constelados, precipitados o evocados por circunstancias que les transmiten energia. Estos
patrones han existido a lo largo del tiempo, han sido encarnados por personas que han muerto hace
mucho. En un sentido existen como “espectros” o arquetipos que, enrealidad, nacenrepetidas veces.



Hades, el hombre

El dilema del hombre Hades es como adaptarse: jcomo puede ser fiel a si mismo y a la vez
encajar en el mundo exterior? Su predisposicion subjetiva innata no es fomentada; por el contrario,
se le juzga de acuerdo con una personalidad tipo que es muy opuesta a la suya. Suele crecer en una
cultura que le resulta ajena, eso le exige trascender los confines de este arquetipo s1 quiere encontrar
su lugar.

Los primeros arios

Un nifio introvertido como Hades no suele causar una gran impresion. La invisibilidad que le
caracteriza empieza pronto, porque carece de una voluntad fuerte o de una personalidad de meterse
en jaleos como sus hermanos. Esporadicamente puede hacerse notar por reaccionar de una forma
“peculiar”. Segun los demas, a menudo reacciona de forma inesperada, especialmente con la gente y
las situaciones nuevas. No reacciona a la forma en que algo o alguien se presenta ante los demas,
sino a como le afecta a €l subjetivamente.

Por ejemplo, supongamos que llega una canguro nueva a su casa o que ve a su abuela por primera
vez En lugar de devolverle la sonrisa a la mujer de pelo gris, se aparta alarmado y llora porque ella
le evoca una sensacion desagradable, o en su rostro puede ver algo que le atemoriza en lugar de
verlo como unas facciones ordinarias.

Incluso aunque no haga nada fuera de lo comun, prefiere retirarse e interiorizar la experiencia en
lugar de salir a buscarla. De modo que de pequefio parecera timido y a medida que vaya creciendo,
serio y reservado. La reticencia es criticada, especialmente en un muchacho. Desde un principio, el
nifio Hades no suele contar con mucha aprobacion, como les sucede a algunos nifios extravertidos y
sociables. El desarrollo de su autoestima no se produce con facilidad, en el mejor de los casos se ve
entorpecido; pero en general suele desarrollar un sentimiento negativo acerca de si mismo.

Sus padres

Se producen algunos encontronazos dificiles entre los hijos Hades y sus progemtores. Hades
sencillamente no encaja en el molde de como se supone que han de ser los muchachos, y tanto el
como sus padres se sienten rechazados e incomprendidos.

Hay algo de autista en una personalidad Hades que ya se manifiesta en una fase temprana. Cuando
esta desolado, las sensaciones que percibe o las impresiones que experimenta pueden ser puramente
subjetivas, de modo que los demas no llegan a comprender lo que le esta sucediendo. Esta
peculiaridad hace que muchas madres primero se sientan incompetentes y luego se pongan furiosas.

Las combinaciones de padre e hijo suelen ser las peores. Un desafortunado emparejamiento
(especialmente si es un hombre para quienintrovertido significa “mariquita™) es entre un padre
extravertido y campechano, que regala puros y compra un bate y una pelota de beisbol en miniatura
para su recién nacido y el generalmente serio e introvertido muchacho que tiene por hijo. El habia
previsto tener un hijo que fuera de tal palo tal astilla, un hijo del que pudiera estar orgulloso, que
fuera su amigo, un joven al que le pudiera hacer de tutor y llevarlo a los partidos. Y su hijo Hades no
es €se. S1, ademas, necesitaba un hijo para su propia autoestima, entonces la rabia puede que este
casi a flor de piel en esta afable persona y puede ir dirigida contra el hijjo que no encarna sus



esperanzas.

De modo que el mfio Hades se puede sentir despreciado en el mundo por ser como es y descubrir
que, por el contrario, su mundo interior es un refugio. De cualquier forma, el muchacho Hades
disfruta de su propia compafiia, y quiere pasar tiempo solo o quizas con un amigo imaginario. Desde
la guarderia los demas tratan de inculcarle que ha de ser mas sociable y probablemente continuara
frustrando la necesidad que su madre tiene de cuidarle, de que dependa de ella y de que sea sensible.
Por lo general, recibe el mensaje de que hay algo malo en €l por ser como es.

Cuando sus padres respetan su individualidad y pueden apreciar que esa capacidad de soledad es
una fortaleza, en lugar de una rareza, al mfio Hades le 1ira bien. Aun asi, no suele recibir ayuda con su
forma subjetiva de percibir y se las ha de arreglar para interpretar su propia experiencia o reprimir
sus reacciones subjetivas.

Por ejemplo, un nifio que ve auras alrededor de las personas se siente muy raro cuando se da
cuenta de que los demas no las ven y puede que nunca llegue a asociar los colores que ve con
informacion respecto a esa persona. Igualmente, si tiene la sensacion de presion en el plexo solar en
ciertos lugares, puede pensar que esta algo incomodo y no saber que ese sentimiento es surespuesta a
algo especifico que literalmente le hace sentirse mal.

Aunque los padres no estén preparados para ayudarle con esas experiencias subjetivas, si pueden
ayudarle a adaptarse al mundo en el que vive. Pueden proporcionarle paciencia y animo, y una guia
especifica, un enfoque parecido al que uno emplearia para educar a un mfio de otra cultura o que
tuviera una deficiencia de percepcion. Con un apoyo carifioso puede superar la infancia sintiendose
competente y seguro en el mundo. Pero esto no sucedera si es ridiculizado por sus respuestas
subjetivas y falta de conocimiento; entonces se limitara a callarse como un muerto. La educacion
también es muy util para su desarrollo psicologico, porque las percepciones objetivas y la razon se
pueden desarrollar para equilibrar su subjetividad interior. Y s1 es querido y se le proporciona su
espacio desarrollara confianza en las relaciones. No es un modelo de mifio corriente y necesita
algunas consideraciones especiales.

La adolescencia y los primeros afios como adulto

Un adolescente Hades sigue una corriente muy distinta y tiene problemas cuando intenta seguir el
ritmo de la conformidad adolescente. No entiende como los demas saben cual es la ultima tendencia,
pasa de llevar la ropa “que toca™ y es probable que se pierda la mayoria de las fiestas “buenas”, si
es que le invitan. S1 ha desarrollado un aspecto extravertido lo “suficientemente bueno” como para
permitirle funcionar, y tiene la seguridad interna de que sigue siendo €l mismo, sabe que es una
persona distinta y, como ya ha probado suficientemente lo que son las relaciones sociales, ha llegado
a la conclusion de que prefiere su propia compafiia a la de la mayoria de las personas. Puede que, ya
en esta etapa, tenga solo uno o dos amigos, que son todo lo que necesita.

Para que vaya a la universidad o estudie una carrera ha de desarrollar otros arquetipos. La
educacion fomenta el pensamiento racional de Apolo y las percepciones objetivas, ensefia a escribir
y a hablar, que son cualidades de Hermes. Ambos dioses le ayudan a ser mas extravertido. Corre
peligro s1 es demasiado bueno en estas habilidades e intenta ser como los demas esperan que sea, el
peligro de entrar en un mundo laboral en el que puede ser competente, pero que no tiene un sentido
profundo para ¢l.



El trabajo

La clave para que pueda conectar el mundo interior con el exterior sera que el interés que surja de
su experiencia interior llegue a convertirse en una ocupacion. Este interés le proporciona una
1dentidad en el mundo y un medio de ganarse la vida haciendo algo que tiene sentido para €l.

Este arquetipo no es de poder, en €l la ambicion, la comunicaciony la persona estan ausentes. A
menos que desarrolle otros arquetipos, podria abandonar los estudios en el instituto o en cualquier
momento posterior. Puede que no le contraten para ningun trabajo cualificado y que reciba un salario
marginal. Sin embargo, haga lo que haga, suele hacerlo con seriedad. En general se queda en trabajos
repetitivos que no ofrecen ningun reto, porque suvida “real” se desarrolla en el interior.

S1 un Hades tambien posee un Hermes bien desarrollado (el arquetipo de la comunicacion, que
puede desplazarse entre los mundos y llevar informacion entre ellos, y que conduce a los espiritus al
mundo subterraneo), entonces puede que saque al mundo exterior ese plano profundo al que €l tiene
acceso. Estos dos arquetipos actuan juntos en la produccion cinematografica, en la psicologia
profunda, la literatura, en el trabajo con los moribundos en los centros para desahuciados y en otros
campos. En ellos puede encontrar que tiene un don especial para realizar un trabajo muy significativo
el cual hace por voluntad propia.

Las relaciones con las mujeres

Hades no se las arregla muy bien para conocer mujeres en las reuniones sociales. Es probable que
también sea un hombre invisible, a pesar de todo el encanto y la quimica que genere bajo estas
circunstancias. Los rituales de citarse y de flirtear no encajan para nada en su caracter y, si llega a
realizarlos, no le salen muy bien. La falta de experiencia con las mujeres o el rechazo de éstas es una
experiencia comun para los Hades.

Sin embargo, como Dante, que vio a Beatriz una vez y se sint1io tan inspirado por su relacion
interna con ella que escribio La divina comedia, los Hades pueden quedarse profundamente
afectados por su experiencia subjetiva interna de una mujer real a la que apenas conocen Un Hades
también puede tener una profunda relacion con una mujer que sea su alma gemela, que pueda
compartir las riquezas del mundo interior. El destino parece atraer a estas dos almas, porque las
posibilidades de que uno de los dos encuentre a otra persona son muy escasas.

Al no tener exito en la vida social, puede que lleve una vida de reclusion, sin tener demasiado
contacto con las mujeres.

Las relaciones con los hombres
El solitario e incluso oculto Hades no sabe como gozar de la camaraderia con los otros hombres.
Se siente relegado y se abre paso en el mundo mas bien como un solitario. Los otros hombres le
dejan ser tal como es. Tiene algo que impide que se metan con €l o que le incluyan Ser “un
muchacho de los nuestros” no le importa lo mas minmimo, lo cual despoja a los demas de poder
respecto a ¢l y algo respecto a su orientacion interior transmite fuerza. Es “diferente”, pero no de
forma que invita a ser victima. Los pocos amigos que puede tener en su vida tendran que entrar en su

reino, quizas arrastrados por discusiones sobre sus percepciones.

La sexualidad
Hay una gama muy compleja de sexualidades Hades. Puede llevar una vida de celibato monacal



con mas facilidad que nadie y puede que lo haga si1 se recluye. Sin embargo, s1 una afimidad de su
alma con la de una mujer termina en una relacion sexual, se convierte en una poderosa practica de
1mniciacion que sera una experiencia interna multisensorial, a la vez que un intercambio fisico. A raiz
de ella puede conectar con un potencial dionisiaco extatico.

No obstante, también surgen paralelismos potenciales con la historia sexual del dios Hades que
secuestro y violo a Persefone. Tambien mird con lujuria a Minte, pero fue transformada en la hierba
menta antes de que ¢l pudiera actuar amorosamente con ella. La misma historia se repitio con Leuce,
que se convirtid en el alamo blanco. De modo que su unica relacion sexual fue con Perséfone, a quien
rapto y tambieén desposo. Tanto Zeus como Poseidon forzaron sexualmente a las mujeres en repetidas
ocasiones, sin embargo, fue Hades el que se quedo con la mala reputacion, que los otros se habian
ganado. La vida puede imitar al mito, porque las violaciones conyugales y en las citas, el incesto y el
acoso sexual no son infrecuentes en los hombres poderosos. Lo consiguen cuando la mujer es
dependiente o tiene menos credibilidad y poder que ellos. Pero cuando un Hades lo hace, es mas
probable que se conozca y que se le etiquete, porque no vive en un contexto de poder. Por el
contrario, sus acciones puede que hayan surgido de una vida muy llena de fantasia en la que existia
una mujer real, a la que llega a acercarse con la idea erronea de que ella quiere tener una relacion
sexual con ¢l. Todo lo que haga bajo esta percepcion equivocada sera inadecuado, y ella u otros lo
haran publico.

El matrimonio

S1 encuentra una mujer a la que pueda amar, se casara con ella. Al 1gual que Zeus y Poseidon, los
hombres Hades también quieren formar un hogar y gozar de estabilidad y orden El matrimonio es
esencial para determinar el curso de suvida. Sin el matrimonio permanecera solo y vivira como un
forastero, quzas se recluya. Gracias a la esposa y los hijos forma parte de una familiay una
comunidad. Su esposa hace de mediadora entre su introvertido marido, que suele ser inaccesible a
los demas, y las otras personas. Muchas veces también ayuda a sus hijos a comprenderle.

S1 forma parte de una gran familia extensa, patriarcal y tradicional dentro de una comurudad
religiosa o etnica cerrada, otros pueden “arreglar” su matrimonio con una mujer mucho mas joveny
sexualmente inexperta. Entonces ella es “secuestrada™ a un matrimonio mediante un cortejo que no
puede rechazar.

La descendencia

Aunque el dios Hades no tuvo descendencia (fue la unica deidad principal que no tuvo), un hombre
Hades puede ser padre biologico. Si sigue fiel a su patron, sera un padre patriarcal sobrio, sin
sentido del humor, que esperara orden y deber, no expresara sus emociones y que podra hacer de
tutor de sus hijos o hijas para ayudarles a tener éxito en el mundo.

Un Hades que fue querido de pequefio es un padre carifioso pero poco expresivo, cuyos hijos han
de (v parecen) aprender a traves de sus emanaciones. Puede que tambien comparta las riquezas de su
vida interior con ellos y fomente su imaginacion, a través de su seleccion de libros con imagenes e
historias cuando son pequefios y luego hablando con ellos sobre su percepcion de las cosas.
Normalmente comparte su presencia con cada uno por separado. Suhijo pasa tiempo compartiendo el
mismo espacio fisico con €l, en un confortable silencio si tambieén es introvertido. Un nifio mas
extravertido hablara y mostrara cosas a un padre Hades receptivo.



La mitad de la vida

Existe una extensa gama de las posibles formas que puede adoptar la vida de un Hades en la mitad
de la vida. Mucho mas que con cualquier otro arquetipo, su vida depende de las circunstancias
externas y, lo que es aun mas importante, de desarrollar otros patrones arquetipicos.

Un Hades puro es un solitario que vive en su propio mundo interior. En la mitad de la vida, y s1 no
tiene familia o la habilidad para desenvolverse bien en la vida, puede residir permanentemente en su
propio mundo subterraneo. Puede ser un solitario que vive en una habitacion de un hotel barato, un
paciente mental cronico que vive retirado en su propio mundo, o un monje o hermano de una orden
religiosa como los trapenses, que guardan silencio.

S1 cuenta con el apoyo de su familia y de la comunudad, y trabaja, entonces lo mas probable es que
sea un cabeza de familia patriarcal y estable. S1 desarrollo su vida intelectual, puede que sea un
academico, absorto en algo que le permite tener una vida interior rica. Si ha desarrollado la
habilidad de expresarse en las artes o en la literatura, su trabajo sera muy subjetivo.

S1 ha desarrollado y encarnado otros arquetipos a traves de sus relaciones significativas y
duraderas y del trabajo, puede que haya entrado tanto en el reino emocional como en el mental y de la
voluntad, asi como en el reino interior. S1 Hades no es el arquetipo principal, un hombre no se
familiarizara con este reino de forma natural. Muchos hombres no lo consiguen, sobre todo aquellos a
quienes las tareas del mundo exterior de la primera mitad de la vida les han resultado faciles. Por
ende, el hombre Hades que se ha tenido que adaptar a la vida exterior se encuentra, en la mitad de la
vida, mas integrado en estas tres esferas que la mayoria de los hombres.

Los ultimos afios

El patron que un Hades ha establecido en la mitad de la vida es muy probable que continue en sus
ultimos afios. Su familiaridad con el mundo interior de los suefios y de las imagenes, y su relacion
con lo inconsciente colectivo, a menudo hacen que vea la muerte como una transicion a la que no
teme. La analista jungwana Jane H. Wheelwright escribio sobre el analisis de una moribunda en
Death of a Woman, donde observo que la psique sofiadora no teme la muerte y resalto el valor del
intenso trabajo psicologico basado en los suefios cuando alguien se enfrenta a la muerte.

Cuando alguien muere durante un periodo de tiempo, invariablemente se desentiende del mundo
exterior, suelta sus vinculos emocionales con los acontecimientos, las personas y las cosas, y se
interioriza. Se vuelve entonces como ese hombre (o mujer) o esa parte de una persona que es Hades,
que esta desapegada de forma natural y que se siente mas comoda en el mundo subterraneo que en el
mundo exterior. Quizas este sea el mismo proceso que tiene lugar en las personas que padecen un
avanzado Alzheimer o que estan en coma. ;jEstan en su mundo interior, observan imagenes, oyen
cosas, sienten, en el reino de Hades? Quzas, como muchos moribundos dicen, encuentran “los
espectros” de las personas que han muerto antes que ellos.



Conflictos psicologicos

Los conflictos psicologicos que invaden a un hombre (o mujer) con una disposicion Hades son los
que surgen a raiz de poseer una vision subjetiva e introvertida.

Problemas con la persona: el hombre invisible

A menudo, al 1gual que el dios que apenas dejaba su reino y llevaba a veces el birrete de la
mnvisibilidad, un Hades pasa sin ser visto porque evita a la gente o, s1 esta presente, es muy discreto.
Ademas, tampoco esta interesado en lo que esta pasando en el mundo, por eso no esta al dia de los
deportes, de las ultimas modas, de las noticias politicas mi de los cotilleos que corren en los cocteles
y en las parrilladas de los domingos. Sus reacciones son subjetivas y sorprende a los demas por su
peculiaridad, de modo que ha aprendido a estar callado y a ser invisible en vez de resultar
1nadecuado.

La personalidad del solitario: una persona esquizoide

El hombre Hades esta predispuesto a estar solo. S1 las circunstancias y las personas confirman su
tendencia a desconfiar de los demas y sentirse inadecuado en un mundo competitivo, se abstraera en
si mismo. Se guardara para ¢l lo que perciba y sus reacciones. En su vida habra una sequedad
emocional, una falta de relaciones y de espontaneidad. Los demas le dejaran en su ensimismamiento,
puesto que su mensaje no verbal y a menudo también verbal es “dejadme solo”. Como solitario
puede vivir en un mundo interior cerrado, llevando una existencia esquizoide basada en un trastorno
psicologico estable pero constrictivo.

Complejo de inferioridad

El hombre Hades en un mundo Zeus tiene las mismas dificultades que un negro en un mundo de
blancos. En un mundo de blancos, el hombre negro no ve imagenes positivas de si mismo, es tratado
como s1 fuera inferior, siempre sera un extrafio y es receptor de proyecciones negativas o de la
sombra. El mundo psicologico sigue una dinamica semejante. S1 utilizamos las descripciones de los
tipos psicologicos de Jung y aceptamos sus observaciones de que la funcion “inferior” suele estar
infravalorada y que la opuesta, la funcion “superior”, es la mas consciente y utilizada, Hades
representa la funcion inferior en el mundo industrial patriarcal de Occidente. Lo que se valoran son
los hechos o la realidad objetiva y el pensamiento logico; lo que se recompensa es la capacidad de
llegar a la cima y competir satisfactoriamente por la posicion, el poder y la riqueza. De modo que
Hades es probable que tenga sentimientos de inferioridad, baja autoestima y falta de confianza,
porque no da la talla de como se supone que deberia ser un hombre.

El bajo rendimiento en esta cultura es tambien una fuente de baja autoestima. Es dificil competir en
una cultura extrafia y su situacion es similar. La cultura dominante extravertida y competitiva es ajena
a un Hades. Sin embargo, es posible compensar, desarrollar un segundo lenguaje, adaptarse bien a
una cultura diferente e incluso destacar en ella. Sin embargo, a menudo sigue teniendo un sentimiento
subyacente de inferioridad, realizando una continua autoevaluacion y sintiendo que, cuando llega el
¢xito, es una especie de impostor.



La depresion: sequedad emocional

Hades esta separado del reino de las emociones. Todos hemos de adentrarnos en el reino de la
realidad objetiva y del pensamiento aunque solo sea para conseguir una educacion basica, y hemos
de aprender el lenguaje del mundo exterior. No obstante, es bastante posible que seamos el
equivalente a un analfabeto emocional. No es necesario que aprendamos a saber que sienten los
demas y por que, ni tampoco se nos hacen examenes o se nos da una educacion especial s1 tenemos
problemas para acceder a nuestros sentimientos o a los de los demas. Estas capacidades o llegan de
forma natural o se desarrollan a través de fuertes lazos emocionales, que no son predisposiciones
1nnatas para Hades. De ahi viene el problema de la aridez emocional, que contribuye a una depresion
cronica de grado leve (para muchos hombres en general, pero en especial para los Hades). La
subjetividad interna no verbal de Hades tambien se puede considerar que surge del hemisferio
derecho, que tiende a los estados de animo mas pesimistas.

Distorsiones de la realidad

La percepcion introvertida esta tefiida por las influencias subjetivas; €sa es sunaturaleza. La mejor
situacion para cualquiera es tener percepciones objetivas y subjetivas, percibir con precision lo que
esta fuera y luego obtener una respuesta subjetiva interna que ensalce esta experiencia. La exactitud y
la objetividad conciernen a lo que es percibido colectiva o consensualmente y lo que se acuerda que
es la “realidad”.

Sin embargo, con la reclusion y la desconfianza las percepciones subjetivas se vuelven
distorsionadas patologicamente y estan fuera de la realidad. No es el grado de distorsion en sus
percepciones lo que hace que “los hombres de la bata blanca” le envien a un examen psiquiatrico,
sino lo que ¢l hace con esas percepciones (lo que dice, como actia y quién se ve afectado por ellas)
y s1 hay otras personas lo suficientemente preocupadas o con bastante poder como para intervenir en
suvida.

Trastornos del suefio y el reino de los espectros

La narcolepsia es una condicion inusual en la que el suefio en la fase REM (movimiento rapido de
los ojos) irrumpe en el estado consciente. A veces se puede estar despierto en medio de un estado de
suefio, lo cual es alarmante. Lo mas frecuente es que la persona sea atrapada por el suefio en
cualquier tipo de situacion, incluyendo los momentos de emociones muy intensas. Es como si el
suefo (o Hades) apareciera furtivamente y secuestrara a la persona llevandosela a sureino.

El adolescente o el adulto que padece narcolepsia también puede experimentar que los suefios
irrumpen en su estado de vigilia. Por ejemplo, puede estar en medio de una conversacion y entrar y
salir de un vivido estado de suefio que incluye olores y sensaciones tactiles, asi como ver y oir. Esto
es lo que experimentamos cuando estamos dormidos y sofiamos, pero es muy perturbador si nos
sucede en forma de alucinacion cuando estamos despiertos y nadie mas tiene la misma experiencia.

Las fantasias y la imaginacion activa son descensos voluntarios que podemos realizar y de los
cuales podemos regresar. Ingerir drogas psicodelicas supone otra forma voluntaria de acceder al
Hades. Y cada noche, cuando nos vamos a dormir, entramos en el mundo de los espectros, aunque no
podamos recordar el sueiio al despertarnos. La gente que tiene suefios lucidos, no solo los recuerda
sino que es consciente de que esta soflando y puede tomar decisiones que cambiaran el curso del
suefio, incluyendo el despertarse. Cuando meditamos, reflexionamos y hacemos asociaciones libres



respecto a alguna cosa del mundo exterior, también entramos en este reino. S1 por naturaleza
tendemos a interiorizar toda experiencia, como suelen hacer las personas introvertidas, entonces el
reino de Hades nos resultara muy familiar. Es una cuestion de cuando y donde, de cuanto vamos a

descender, s1 vamos a permanecer conscientes y si tenemos la oportunidad de estar alli o no, lo que
determina s1 tendremos problemas con Hades.

Las dificultades para los demdas

Las dificultades que Hades crea a los demas siendo €l mismo es porque vive en sureino interior y
el resto del mundo suele vivir en otra parte. La direccion de su energia psiquica o libido es hacia el
interior. Y las personas significativas que estan a su alrededor quieren que algo de esa energia fluya
hacia fuera en sus relaciones o en el mundo. Al menos quieren que Hades les cuente lo que esta
sucediendo alli dentro. Amar a alguien que tenga una naturaleza solitaria es especialmente duro para
los extravertidos, que se pueden tomar su reclusion como algo personal y pensar que han hecho algo
mal cuando su compafiero o hijo introvertido se retira. Esa tension y la tendencia a que se atraigan
los opuestos puede hacer salir a Hades o hacer que la otra persona se vuelva mas introvertida y
solitaria.



Formas de crecer

Un Hades sera una persona aislada a menos que desarrolle otros aspectos de si mismo. Ha de
desarrollar una persona que sea accesible y visible, y hallar los medios para comunicar su
experiencia interior.

El desarrollo de la persona

L a persona es la mascara que llevamos en el mundo. La palabra latina persona significa
“mascara’ y hacia referencia a las mascaras que se llevaban en el escenario, que hacian que el papel
que habia de representar el actor fuera inmediatamente reconocible. La persona es la forma en que
nos presentamos a nosotros mismos, la primera impresion que damos. Un Hades que vive mas en su
mundo interior que en el exterior ha de disefiar conscientemente una persona apropiada, reflexionar
sobre como quiere presentarse. Puesto que la pequefia conversacion que permite a las personas que
no se conocen estar mas comodas no le surge de forma espontanea, tendra que pensar en lo que ha de
deciry en como quere ser comprendido. Una persona que funcione bien —como la ropa que
llevamos— ha de ser apropiada para la situacion, a la vez que ha de reflejar a la persona que la lleva.
Hades se habra de esforzar para ser visible y accesible.

Encontrar a Perséfone
Un Hades sera habil en encontrar a una mujer receptiva que pueda mediar por €l en el mundo. Un
Hades se 1ra abriendo gradualmente y compartira sus percepciones y riquezas de su vida interior,
pero primero habra de ser accesible. “Persefone” hace esto por €l, ya sea como una muyjer real o
como su anima, que Jung describio como el aspecto femenino inconsciente de un hombre a traves del
cual expresa gentileza, emotividad y sentimiento. Esta expresividad suaviza sus aspectos mas
amenazadores y le hace accesible.

Activar a Hermes

Hermes era el unico dios que entraba y salia libremente del reino de Hades. Como dios mensajero
y psicopompos (que significa “el que guia a los espiritus™), Hermes transmitia mensajes, guiaba a los
espiritus al Hades y fue a buscar a Persefone. Destacaba por sus apariciones inesperadas, asi como
por su agilidad mental y facilidad de palabra. Cuando Hades y Hermes estan presentes, el segundo es
el medio a traves del cual se comprenden las imagenes o espectros del mundo subterraneo de Hades
y se transmite a los demas. Esto es lo que hizo C. G. Jung cuando describio los arquetipos de lo
inconsciente colectivo. S1 leyendo a Jung y a otros psicologos analistas (junguianos) o a poetas como
T. S. Elliot, un hombre Hades halla el vocabulario para transmitir los tesoros de su experiencia
interior, entonces se habra activado su propio Hermes.

Recurrir a los otros dioses, salir al mundo
El hombre que es predominantemente y de forma innata un Hades introvertido, suele tener una
amplia gama de oportumidades para desarrollar otros arquetipos, que es la forma en la que
evolucionara. Todos los afios de educacion obligatoria son cualidades de Apolo. Vivir en un tiempo



lineal, seguir horarios establecidos, el pensamiento cientifico, las explicaciones racionales sobre la
causa y el efecto desarrollan este arquetipo. Expresar las 1deas con palabras también es una parte de
la formacion que desarrolla a Hermes. Y si es querido o ama a alguien, el reino de las emociones se
convierte tambien en un lugar de crecimiento personal.

Un Hades que se reconoce en estas paginas y se da cuenta de que su familia funciono tan mal que
le obligo a encerrarse en si mismo, puede evolucionar psicologicamente trascendiendo a Hades como
adulto. Todo comienza con la decision y el compromiso de hacerlo. Entonces hace falta valor para
salir del mundo propio en el que ha hallado seguridad y aislamiento. Puede que vaya a las reuniones
de Hijos Adultos de Alcoholicos (la causa mas comun para las familias que no funcionan), sabiendo
que puede estar alli escuchando durante mucho tiempo hasta que empiece a asociar las experiencias
de los demas y luego contactar con algunas personas. Puede decidir devolver las confesiones que los
demas le han hecho en el trabajo. Puede buscar un terapeuta. S1 se da cuenta de que pasa demasiado
tiempo en su mundo interior, puede que intente estructurar su tiempo de modo que se pueda dedicar
mas a sumundo exterior: puede tomar cursos en los que aprenda aquello que siente que desconoce o
practicar una habilidad y concentrarse en ella.



PARTE III
LA GENERACION DE LOS HIJOS: APOLO, HERMES, ARES,
HEFESTO, DIONISOS



Los hijos olimpicos fueron: Apolo, dios del sol; Hermes, (a quien los romanos llamaban Mercurio),
el dios mensajero; Ares (Marte), dios de la guerra; Hefesto (Vulcano), dios de la forja, y Dionisos
(Baco), dios del extasis y del vino. Esta segunda generacion de dioses olimpicos es la de los hijos.
Aunque no gobernaron sobre sus reinos, se les asociaba con ubicaciones concretas, situaciones y
tipos de lugares. Los viajeros sintieron la presencia de Hermes en las carreteras y en las fronteras, a
Ares en el campo de batalla, a Dionisos en medio de un festejo en las montafias. Hefesto trabajaba
duro en su fragua bajo el volcan y Apolo estaba en suresidencia de Delfos durante la mayor parte del
aflo. Se definio a los hijos por lo que hicieron, que a su vez tenia relacion con sus atributos y su
caracter.

Zeus era el padre de esta generacion Apolo, Hermes, Ares y Dionisos eran sus hijos y fue padre
nominal solo de Hefesto, cuya madre Hera, esposa de Zeus, fue su unica progenitora. Zeus favorecio
a Apolo y a Hermes, rechazo a Ares y a Hefesto y fue padre y madre para Dionisos.



Los hijos preferidos: Apolo y Hermes

Los hijos que Zeus favorecio son los mismos que como arquetipos ayudan a los hombres a triunfar
en el mundo patriarcal. Apolo y Hermes en la mitologia estaban comodos en el reino celestial de
Zeus. Apolo, como dios solar, condyjo su carro por el cielo. Como mensajero de Zeus, Hermes podia
viajar libremente y sin problemas hasta la cima del Olimpo. Estos dos dioses, al igual que Zeus,
estan relacionados con la distancia emocional y la actividad mental. Como arquetipos, son los que se
encuentran mejor en el reino de la mente. A ambos se les asociaba con las palabras, las
negociaciones y el comercio y recurrian a Zeus para arreglar sus disputas. Ambos evitaron los
enfrentamientos fisicos y ninguno tuvo esposa.



Los hijos rechazados: Ares y Hefesto

Ares y Hefesto, los hijos rechazados —a diferencia de Apolo y de Hermes— no utilizaron su mente o
las palabras. Ambos se expresaban a traves de la accion fisica. Ambos eran, en cierto sentido, mas
manuales que mentales. Los dos estaban motivados por sus emociones. Ares podia ser incitado a
luchar por rabia o por lealtad y a utilizar armas con fines destructivos. Cuando Hefesto fue rechazado
y traicionado, puso sus sentimientos en los objetos que hacia, utilizando herramientas con fines
creativos. Zeus rechazo a Hefesto y detestaba a Ares. Ambos dioses fueron ridiculizados o
denominados por otros nombres, y los hombres que se les parecen es probable que padezcan falta de
autoestima. Ambos eran hijos de Hera, una madre infravalorada, enojada e impotente.

Como arquetipos, sus caracteristicas no son valoradas en un patriarcado y por eso los hombres que
se asemejan a estos dioses tienen dificultades en tener éxito.



Un hijo visto de forma ambivalente: Dionisos

Dionisos tiene su propia categoria, como unico olimpico de madre mortal, el unico que fue
alimentado o gestado por Zeus y que también lo engendro. Cuando Dionisos todavia era un feto
demasiado pequefio como para sobrevivir, Zeus se lo cosio dentro de su muslo, que sirvio de
incubadora o de segundo utero hasta que creci0 lo suficiente como para nacer sin problemas.

Dionisos fue el unico dios que prefirio estar con las mujeres, y las myjeres fueron los personajes
principales en su mitologia. Dionisos saco a su madre del mundo subterraneo y la llevo al Olimpo,
donde pudo ocupar un puesto de honor. Conoc16 a Ariadna, tras haber sido abandonada, se caso con
ella y fue un fiel esposo olimpico.

Dionisos, como ultimo dios en unirse al panteon olimpico, fue el hijo que cambio a Zeus y de ser
un padre distante lo convirtio en un padre protector. Dionisos es visto de una forma ambivalente: los
hombres de poder reaccionan ante Dionmisos como s1 fuera una influencia extrafia que no se debe
infiltrar en su cultura o en sus psiques, mientras que las mujeres y el aspecto femenino de los
hombres es probable que acojan su inflyjo. Los hombres que son como este dios se dan cuenta de que
los demas reaccionan con ellos con una gran ambivalencia emocional (rara vez con indiferencia).



Los dioses predilectos, los rechazados o las partes ambivalentes de nosotros mismos

La cultura patriarcal americana difiere en un aspecto principal de la de los griegos: los griegos
clasicos no eran puritanos y por ende carecian de un padre mitico puritano, como en nuestra cultura y
en nuestra psique. Para Zeus, la sexualidad era una expresion de poder, un instinto que ¢l podia
satisfacer porque tenia la potestad para hacerlo; los griegos no consideraban el sexo como algo
lascivo o sucio. Al gestar a Dionisos, en un sentido metaforico Zeus alimento la posibilidad de
relacionarse con Dionisos en si mismo, con lo cual su sexualidad podia adquirir una dimension de
¢xtasis, 0 a traves de quien su relacion con lo femenino y con las myjeres podia cambiar. Asi que,
mientras Zeus albergaba sentimientos positivos hacia Dionisos y los griegos lo veian con
ambivalencia, la version americana del patriarcado juzga a Dionisos negativamente.

Vivimos en un patriarcado que tiene favoritos y esa tendencia también esta incorporada en nuestras
psiques. De modo que nuestras actitudes de aceptacion o de rechazo hacia partes de nosotros mismos
estan influidas por la cultura y la familia. “Ese” al que nos parecemos mas o el arquetipo con el que
mas nos 1dentificamos, comienza como predisposiciones inherentes que son bien recibidas o
rechazadas.

Cuando aprendamos los nombres de estos patrones y cobren vida en los capitulos siguientes,
podremos reconocer la presencia o ausencia de cada uno de los dioses en nuestras psiques, como
1magino que ya nos habra sucedido con los tres dioses padre anteriores. Como la exclamacion “jajal”
con la que culmina una historia de detectives, que depende del descubrimiento de la verdadera
1dentidad de un personaje importante en la historia, el “jajal” mas sigmficativo de este libro puede
producirse cuando descubramos algo sobre nuestra verdadera identidad o podamos recordar (“re-
componer”) una pieza importante de nosotros mismos.



6. APOLO, DIOS DEL SOL: ARQUERO, JUSTICIERO, HIJO
PREDILECTO

Cualquier tipo de belleza, cualquer arte, musica, poesia o juventud, cordura y moderacion,
estan todas representadas en Apolo.

Bajo su aspecto mas importante e influyente se puede incluir todo lo que le relaciona con la
ley y el orden Principalmente representaba la preferencia griega por lo inteligible,
determinado, mensurable, en contraposicion a lo fantastico, lo vago y lo amorfo.

W.K.C. GUTHRIE, The Greeks and Their Gods

Apolo rechaza todo lo que se le acerca demasiado, involucrarse en las cosas, fusionar las
miradas, asi como la fusion profunda, la embriaguez mistica y su vision extatica.
WALTER F. OtT0, The Homeric Gods

Apolo es la encarnacion de una actitud masculina que observa y actua a distancia. Como dios,
arquetipo y hombre, “brilla™; fue el hijo mas importante de Zeus, y sus atributos conducen al exito en
un patriarcado. Se encuentra muy comodo en el reino celeste del intelecto, de la voluntad y de la
mente. Sin embargo, aunque destaca por su claridad y su forma, existe tambien un aspecto oculto y
oscuro de Apolo.



Apolo, el dios

Apolo fue el segundo dios griego mas importante despues de Zeus. Era el dios del sol, de las artes
(especialmente de la musica), de la profecia y del tiro al arco. Era el justiciero y el que castigaba a
los malvados; el patron de la medicina tambieén podia traer plagas, y era el protector de los pastores.
Tanto romanos como griegos lo conocian como Apolo o Apolo Febo (“brillante”, “resplandeciente”,
“puro’”).

Se le representaba de pie o caminando dando grandes pasos, como un bello joven imberbe con
fuerza viril y largo cabello dorado. En su templo de Delfos hay inscritos dos famosos preceptos:
«Conocete a t1 mismo» y «Nada en exceso». El arco y la lira eran objetos muy apreciados por ¢l y el
laurel su planta sagrada.

A pesar de todo su brillo solar, tenia un aspecto oscuro menos conocido; tanto la luz como la
oscuridad se reflejaban en sus simbolos. Apolo era conocido como el dios puro, sagrado y
renovador, cuyos atributos eran analogos a los del sol, que era su simbolo mas importante. Cisnes
cantores, las aves sagradas de Apolo, circundaron Delos siete veces antes de que su nacimiento fuera
inminente y Zeus le dio un carro con cisnes cuando nacio. Aun asi, la corneja y el cuervo —los
pajaros negros— también se asociaban a Apolo, como la serpiente y el lobo. Sus castigos podian ser

crueles y podia actuar vengativamente.

Genealogia y mitologia

Apolo era hijo de Leto y de Zeus, y hermano gemelo de Artemis, diosa de la caza y de la luna.
Cuando Leto (una titanide de la generacion gobernante que precedio a los olimpicos) se quedo
embarazada de Apolo y Artemisa, vago por la tierra en busca de un lugar para dar a luz. Ningun lugar
la acogia porque la gente temia justificadamente la ira de Hera, la celosa esposa de Zeus. Al final, ya
de parto, llego a una isla desierta que mas tarde fue denominada Delos. Durante nueve dias y nueve
noches, Leto padecio terribles dolores de parto para dar a luz a Apolo (Hera habia evitado que la
diosa de los buenos partos acudiera en su ayuda). Apolo nacio por fin bajo una palmera, el septimo
dia del mes. El numero siete era sagrado para €l y aquella palmera era una de las visitas famosas de
la antigiiedad.

Apolo y Artemisa: los gemelos

Apolo y su hermana gemela Artemisa eran arqueros. El arco y las flechas de Apolo eran de oro y
¢l era la deidad del sol dorado. Las armas de Artemisa eran de plata, como lo era su luna plateada.
Artemisa era la gemela mayor, y fue ella, segin Homero, la que le ensefio el arte del tiro al arco.
Ambos tiraban desde lejos sus invisibles y certeras flechas, que aportaban una muerte repentina e
indolora. Los dos fueron venerados por su pureza y conocidos por su lejania, maccesibilidad y por
desaparecer (ella en el bosque, ¢l en el misterioso reino de los hiperboreos).

Tanto Artemisa como Apolo vigilaban a la juventud hasta que llegaban al umbral de la madurez vy
repartian rapidos y despiadados castigos. Por ejemplo, cuando la estupida Niobe humillo a sumadre,
Leto, alardeando de que ella tenia seis hermosas hijas y seis hermosos hijos, mientras Leto solo tenia
a Artemisa y a Apolo, Leto llamo a sus divinos hijos para que la ayudaran y Apolo mato a los seis
hijos, mientras su hermana hacia lo mismo con las hijas. Niobe se transformé en una roca que



derramaba lagrimas.

Artemisa amo una vez a un cazador llamado Orion El celoso Apolo la reto a acertar a una remota
mancha que se hallaba a lo lejos en el mar, poniendo en duda la habilidad de su hermana para
lograrlo. La competitiva Artemisa acepto el reto e, infalible, dio en el blanco, para descubrir
demasiado tarde que habia matado a Orion, que se habia metido en el agua hasta que solo le
sobresalia la cabeza.

En la famosa batalla de la Iliada entre los dioses durante la guerra de Troya, Poseidon reto a
Apolo en un duelo. Apolo se nego, por no dignarse a luchar por insignificantes mortales, y ni siquiera
se dejo provocar por Artemisa, que, furiosa, le reprocho ser un cobarde.

Apolo y sus amores fracasados

Dafne fue el primer amor de Apolo, v Eros (tambien conocido como Amor o Cupido) el causante
de sus dificultades. Después de que Apolo se burlara de la destreza de Eros con el arco y la flecha,
Eros lanzo una flecha de amor, de oro, al corazon de Apolo y una flecha de plomo, repelente del
amor, al de Dafne. Apolo, ardiendo de pasion, persiguo a Dafne y, cuando estaba a punto de
forzarla, ella imvoco a su padre, el dios rio, para que la ayudara. La convirtio en un laurel. Apolo
siguio amandola. Asi pues, el laurel se convirtio en su arbol sagrado y sus hojas, convertidas en
coronas, adornaron su pelo.

Casandra es la myjer mas conocida que rechazo a Apolo y pagd su precio por ello. Era la hija de
Priamo y Hecuba, los reyes de Troya. Apolo ensefio a Casandra el arte de la profecia a condicion de
que se convirtiera en su amante. Casandra se lo prometio, pero no cumplio su palabra. Aunque ya no
podia quitarle el don de la profecia, la venganza de Apolo consistio en que nadie la creyera. Al
micio de la guerra de Troya, Casandra no dejaba de ver las calamidades que iban a acontecer, v,
desacreditada, acabo encerrada por loca.

Apolo no tuvo mucho mas exito con Coronis, una hermosa joven a la que dejo embarazada de un
hijo. El dios le asigno a una corneja blanca la mision de que la vigilara. La corneja le informo de que
ella le estaba engafiando. La respuesta de Apolo fue cambiar el color de las plumas de la corneja de
blancas a negras y matar a Coronis. Este asesinato fue cometido precipitadamente y luego se
arrepintio. Pero nada pudo hacer por devolverle la vida. Cuando ella estaba en la pira funeraria,
Apolo le saco a su hijo nonato del vientre y se lo dio al centauro Quiron para que lo educara. Su hijo
fue Asclepio, que se convirtio en el dios de la medicina y de la sanacion

Con su amor por un hombre, Apolo también sufrio. Una vez se enamoro de un joven, Jacinto, hijo
del rey de Esparta. Hasta tal punto llego su amor que abandono Delfos para pasar todo el tiempo con
¢l. Un dia, cuando ambos competian en una prueba de lanzamiento de disco, el disco de Apolo reboto
en una piedra, golpeo a Jacinto y le mato. Angustiado por la muerte de su amado, Apolo hizo el voto
de que Jacinto seria recordado. De la sangre de Jacinto broto la flor que lleva sunombre.



Apolo y la profecia

Apolo era la divinidad de la profecia, aunque ¢1 mismo no profetizaba segiin su mitologia. Este era
un atributo del que sehabia apropiado. Conquisto el oraculo de Delfos, un lugar con una larga historia
de adivinacion profética. Antes de Apolo, Delfos habia sido el santuario prehelénico de una diosa,
posiblemente una serpiente. En la mitologia de Apolo, éste mata a un gran dragon o serpiente llamada
Piton para conseguir el dominio de Delfos. A partir de entonces, se le llamo Apolo el Pitio y a su
sacerdotisa Pitia o Pitonisa.

Las medium de Apolo eran todas mujeres que estaban bajo su control y sus poderes de adivinacion
se atribuian a su comunion con ¢l. En la practica, el control lo ejercia un exegeta, un sacerdote-
intérprete que atendia a las sacerdotisas. Cuando la Pitia entraba en trance, el sacerdote le hacia
preguntas y anotaba sus palabras. Entonces la respuesta se pasaba a otro sacerdote, que solia
ponerlas en forma meétrica. El significado de las palabras a menudo era oscuro y ambiguo, y el
oraculo solia utilizarse con fines politicos.

Delfos

Al pie del monte Parnaso, en la camara mas oculta repleta del denso humo de las hojas de cebada,
cafiamo y laurel, la anciana Pitia se sentaba en un tripode y entraba en trance.

En esta camara interna estaba tambien el onfalo o piedra umbilical (la palabra delfi significa
“atero”). Delfos era considerado el ombligo o el utero de la Tierra y el centro del mundo, incluso
antes de que Zeus —con un espiritu de investigacion cientifica— decidiera marcar el centro del mundo.
Solto a dos aguilas, una volaba desde el extremo mas oriental del mundo y la otra desde la frontera
mas occidental. Soltadas al mismo tiempo y volando a la misma velocidad, se encontraron en Delfos.

En el santuario interior del templo de Apolo se hallaba la tumba de Diomisos. Durante los tres
meses de invierno cedia su templo a Dionisos, mientras €l se iba al lejano norte, a la legendaria
tierra de los hiperboreos.

La gente acudia al templo de Apolo por dos razones principales (ademas de venerar al dios): para
consultar su oraculo y para conseguir purificarse tras haber cometido un crimen Los juristas
buscaban consejo en Apolo como intérprete y otorgador de la ley. Y los estados griegos le
atribuyeron sus constituciones. Era la divina autoridad de la ley y el orden

Ademas de sus dos famosos preceptos, también habia otros inscritos en su templo, los cuales
transmitian los valores de moderacion y autoridad propios de Apolo:

Refrena tu espiritu
Observa el limite.
Odia a hubris (el orgullo).
Que tus palabras sean respetuosas.
Teme a la autoridad.
Inclinate ante 1o divino.
No te vanaglories de la fuerza.
Controla a las mujeres.

Apolo era una deidad panhelenica, cuya influencia en toda Grecia solo era superada por Zeus. No



solo las ciudades enviaban emisarios a Delfos en busca de consejo, sino que los ministros de Apolo
también eran enviados a las ciudades griegas como intérpretes de las leyes civiles y religiosas.



Apolo, el arquetipo

Apolo podia ver con claridad en la lejania y observar los detalles de la vida con una vision
general; podia buscar un blanco y acertar en ¢l con su arco y sus flechas o crear armonia con su
musica. Apolo como arquetipo personifica el aspecto de la personalidad que busca definiciones
claras, que se siente atraido a dominar una destreza, que valora el orden y la armonia, y prefiere
contemplar la superficie que lo que se encuentra bajo las apariencias.

El arquetipo Apolo prefiere el pensamiento al sentimiento, la distancia a la proximidad, la
evaluacion objetiva a la intuicion subjetiva. El hombre que mas se parezca al arquetipo Apolo tendra
atributos que le seran utiles en la vida. Puede tener €xito en una carrera y dominar una forma de arte
clasico con mas facilidad que la mayoria de las personas.

El arquero

Para ser arquero se requiere voluntad, destreza y practica. Un arquero consumado puede apuntar a
un blanco lejano y tener la certeza de alcanzarlo. Metaforicamente, esto es lo que un hombre en quien
predomine el arquetipo Apolo se siente atraido a hacer de forma natural.

La mente apolinea es logica y se relaciona con facilidad con la realidad objetiva. Para ¢€l, las leyes
de causa y efecto no son lecciones que haya de aprender a fuerza de experiencia y de reprimendas de
los padres, sino principios que una mente Apolo parece tener programada desde el inicio. Esa
preprogramacion es el arquetipo: el mflo pequefio que sabe lo que quiere y tiene la voluntad para
conseguir sumeta esta siendo fiel a sunaturaleza apolinea.

Centrarse en un objetivo requiere tener un sentido del tiempo futuro, que un hombre Apolo posee.
Otros tipos de hombres pueden tener dificultades en fijarse unas metas, pero este no es el caso de un
Apolo. El sabe adonde quiere ir, lo que quiere conseguir, lo que quiere ganar. No es un sofiador. Sus
metas son realistas y exigiran esfuerzo. También suelen ser metas visibles para los demas. Un
muchacho puede fijarse la meta de ser Eagle Scout o de conseguir el primer puesto en una
competicion. Luego puede proponerse ir a Harvard, al MIT o a Oxford, y luego alcanzar una posicion
de prestigio en el campo que haya elegido. Las cualidades de Apolo favorecen alcanzar
reconocimiento.

Los afios de instituto y de umiversidad quizas sean donde el arquetipo Apolo existe de una forma
mas impoluta, en el joven que claramente esta marcado por el éxito y que todavia no ha sufrido
heridas emocionales, ni ha tenido demasiadas oportunidades de aprender la humildad. Probablemente
podremos recordar a algun Apolo consumado: un joven atractivo, elegante, impecable, con notas
excelentes, que tocaba algun instrumento musical, diestro en algun deporte de caballeros y
probablemente delegado de clase, justo con lo que suefia un director de admisiones de una
unversidad de la Ivy League =

Curiosamente, la mayoria de los astronautas mas conocidos del programa espacial Apolo se
parecen a Apolo. Pienso en John Glenn, Edgar Mitchell o Neil Armstrong y veo al dios Apolo. Ellos
y el programa espacial eran como el dios Apolo fue con su padre Zeus: cumplian con la voluntad del
padre. Eran extensiones de la voluntad del presidente y reflejaban lo mas brillante de una serie de
administraciones.



El hijo favorito

Apolo fue el hijo favorito de Zeus y, despues de éste, el dios griego mas importante. Apolo, al cual
se le describe con pelo dorado, fue realmente un hijo de pelo rubio cuyo proposito era cumplir la
voluntad de su padre.

En los Estados Unidos, el partido republicano es el partido politico que representa los valores
patriarcales tradicionales. George Bush y Dan Quayle, el candidato republicano a la presidencia y su
candidato a vicepresidente en 1988, estaban hechos con el molde de Apolo. Bush, hijo de un
poderoso padre senador, y Quayle, cuyos periodicos familiares dominaban su estado natal de
Indiana, eran hombres agraciados y predilectos acostumbrados a tener privilegios. Bush tenia que
superar un problema de 1magen, como Apolo, el eterno segundo de a bordo, s1 queria conseguir la
posicion de Zeus, y para los votantes era casi inimaginable que un arquetipico muchacho de pelo
rubio como Quayle pudiera acceder a la presidencia. Los hijos predilectos suelen ascender solo
hasta alli, porque se suelen percibir como pesos ligeros, moldeados para desempefiar el papel de
hijo o de hermano, carentes de una ambicion propia que les impulse y de capacidad para consolidar
el poder y gobernar como figura paterna con la osadia de Zeus.

El arquetipo del hijo predilecto aparece como alguien que no sabe lo que es el dolor m el
esfuerzo. Su tendencia a distanciarse mentalmente del sufrimiento ajeno y de estar desconectado de
sus propios sentimientos hace que esto sea asi. Sin embargo, cuando un hombre es percibido por los
demas como un Apolo, los atributos del arquetipo son proyectados sobre €l y resulta dificil verlo de
otro modo.

El nuisico

A Apolo se le asocia con dos instrumentos de cuerda, el arco y la lira. Cuando toca uno se dispara
la flecha, cuando puntea el otro crea musica. W.F. Otto, autor de 7The Homeric Gods, observo que los
griegos vieron otro tipo de afimdad entre los dos: «en los dos vieron un dardo que se dirigia
velozmente a su meta, enun caso una flecha infalible, en el otro una cancidn infalible».2 La cancion
del mas despierto de todos los dioses no surge como un suefio de un estado de embriaguez del alma,
sino que vuela directamente hacia una verdad que se ha visto con claridad.

En sumusica, también se asociaba a Apolo con la claridad y la pureza. A diferencia de la muisica
dionisiaca, que expresa caos, extasis, turbulencia, conflictos emocionales y pasion, la musica
apolinea valora esa nota clara, la pureza de la musica que es como las matematicas superiores, que
aporta armonia a traves del tiempo y mide y eleva el espiritu. La musica clasica de Bach evoca a
Apolo. Quienes han escuchado al maestro violoncelista del siglo xx Pablo Casals y a Yo-yo Ma,
suelen describir la experiencia como una epifania espiritual, como si Dios se manifestara a traves de
la musica y diera infaliblemente en el blanco.

La moderaciony la belleza fueron la esencia y el efecto de la musica de Apolo. Controlaba todo lo
salvaje, encantador e incluso hasta a las bestias depredadoras. Cuando el atormentado rey biblico
Saul ordeno al joven pastor David que tocara un instrumento de cuerda para ¢l, a fin de poder
relajarse, David debi6 haber tocado el tipo de musica de Apolo para obtener ese efecto.

Defensor de la ley y el orden
Apolo dio a las ciudades sus instituciones legales, interpreto la ley, abogo por el orden y la
moderacion, proporciono la estructura para que la comundad trabajara conjuntamente y los medios



para arreglar las disputas. El justiciero y el musico expresan este instinto del arquetipo hacia el
orden y la forma. Apolo se siente incomodo en el caos o en la turbulencia, con la nota discordante,
con la intensidad pasional, tanto en la musica como en la conducta. A través de las normas y de las
leyes, al 1gual que mediante 1a medida y el tiempo, Apolo intenta proporcionar forma y orden.

El aspecto de ley y orden de Apolo esta seguro de como han de ser las cosas. Apolo, a traves de
sus ordenanzas, decreto que era lo que se podia permitir y que se debia prohibir. Por consiguiente, el
abogado Apolo prefiere razonar la ley constitucional o casos en los que ¢l (o ella) pueda aplicar
principios y precedentes, en vez de suplicar motivacion o circunstancias especiales. No es de
extrafiar que, cuando hombres y myjeres son nominados para formar parte del Tribunal Supremo de
los Estados Unidos, sus cualidades apolineas sean ensalzadas por sus partidarios.

Tanto el 1dealista que tiene una vision futura de una epoca en que todas las personas viviran en paz
bajo el imperio de la ley, que garantizara la justicia y la equdad, como los defensores
contemporaneos del “orden publico” que tienen la fuerte conviccion de saber lo que es justo y bueno
para cada persona, reciben este sentido de autoridad del arquetipo Apolo.

Ese sentido, asi como la autoridad, proceden de realizar un trabajo que tiene una base arquetipica.
El jurista o el agente que hace cumplir la ley —1gual que el musico o el astronauta— pueden sentir esto
internamente y que Apolo concede a su trabajo una dimension sagrada.

El distante

El arquetipo Apolo predispone de muchas formas distintas a ser emocionalmente distante. El
hombre Apolo puede vivir en el futuro como el arquero concentrado en un blanco o el profeta que
puede ver la situacion desde fuera en lugar de permanecer en contacto con sus sentimientos, o
también puede esquivar sus emociones y dificultades en las relaciones viendo toda experiencia como
una leccion espiritual (que, por supuesto, asi puede ser).

La capacidad de ver las cosas de una forma racional o espiritual, alejandose de la respuesta
emocional inmediata, es una caracteristica del arquetipo Apolo. Este don predispone a las personas
apolineas a responder a su propio sufrimiento emocional distanciandose de estos sentimientos y
dirigiendose “hacia el cielo” mediante la comprension intelectual, una practica espiritual con
atencion plena o repitiendose sus preceptos.

Habia un remoto mundo espiritual respecto al dios Apolo que esta relacionado con el mundo de
los misteriosos hiperboreos. El mitologo W. F. Otto observo que cuando Apolo nacio, Zeus le dio un
carro tirado por cisnes con el cual no se dirigio a Delfos, sino al reino de los hiperboreos, con
quienes se quedo un afio. A partir de entonces solia ir periodicamente a “esta bendita tierra de luz”3
durante una parte del afio. En la actualidad, la importancia que se da a los mundos de luz en la
corriente de la Nueva Era nos recuerda de nuevo la imagen de Apolo y de los hiperboreos. Hoy en
dia, ese “reino septentrional mas alla de las montafias™ visio-nado por los griegos como la tierra de
los Hiperboreos, se ubica en la constelacion de las Pléyades o en otra dimension. El aspecto del
Apolo hiperboreo se asemeja al mundo de los infiernos de Hades. En el plano psicologico, tanto si
ese remoto lugar es un mundo estelar, subterraneo o un mundo de matematicas superiores, el efecto es
el mismo: conduce a sentimientos de aislamiento de los demas y a desaparecer periodicamente de
este mundo para adentrarse en el otro.

Los hermanos



El papel de Apolo como hermano es su designacion mas significativa dentro del entorno familiar,
en el que se hace hincapié en la rivalidad y la amistad fraternal en surelacion con su hermano menor
Hermes, el dios mensajero, y con su hermana, Artemisa, diosa de la caza y de la luna.

Hay muchos incidentes mitologicos que vinculan a Apolo y Artemisa. Artemisa nacid primero y
ayudo a sumadre Leto en su prolongado parto de Apolo. Mas tarde, Leto acudio a los dos para que la
vengaran del insulto de Niobe. Los celos de Apolo por el afecto que Artemisa sentia hacia el cazador
Or10n, como ya he mencionado, le llevaron a retar a su hermana para que ella, sin saberlo, le matara.
La rivalidad también surgio con su hermano menor Hermes, cuyo primer acto en este mundo fue robar
el ganado de Apolo, y de quien éste habia recibido su lira.

Como arquetipo del hermano y del hijo mayor predilecto, Apolo predispone a los hombres a
formar parte de un equipo en un proyecto conjunto. Encaja facilmente en el papel de un hombre
corporativo, que puede ser el segundo en el mando, sin sentir resentimiento o tener roces, como le
puede suceder al hombre que es el arquetipo del padre o del rey, que necesita poseer su propio reino.
Tambien le resulta natural trabajar con myjeres competentes o competir contra ellas. Apolo, como
competidor, participa en el toma y daca de la politica, asi como en los deportes, y, por lo general, no
guarda rencores. A causa de su distancia emocional puede participar en la politica como s1 fuera un
Juego e 1rle bien contra otros que se han quedado atrapados emocionalmente en ella. Sin embargo,
puede que no llegue a la cima porque parece prudente y no propicia que los demas le vean como al
jefe. Apolo fue el segundo dios mas importante después de Zeus.

El antihéroe

Apolo, cuyo aspecto fisico de virilidad y nobleza le dio el aspecto de un héroe, era contrario a
representar dicho papel. Concretamente, no se dejaba involucrar en duelos, a diferencia de los
heroes de su cultura en la guerra de Troya o del pistolero de las peliculas del Oeste americano con su
rapido desenfundar. A un Poseidon furioso, Apolo le respondio con serenidad: «Deberias hallarme
en un estado sin medida ni prudencia, para que luchara por insignificantes mortales, que ahora
florecen como las hojas de los arboles y luego se marchitan y mueren». Y cuando su hermana
Artemisa le llamo cobarde, tampoco consiguio incitarle al combate.

Ademas, Apolo era antagonista a los héroes. Apolo rechazo la ayuda del héroe Heracles para
conseguir el oraculo pitico. Y se opuso a Aquiles, el mas famoso y predilecto de los heéroes griegos.
Aquiles murio cuando fue herido por una flecha en el talon, en ese unico lugar vulnerable que no se
habia sumergido en las aguas de la laguna Estigia. Hay varias versiones que dicen que fue Apolo
quien le mato, ya fuera disfrazado de Paris o con su propio aspecto. Pero no fue en un acto heroico,
en un combate cuerpo a cuerpo, sino mediante el disparo de una flecha.

Apolo valora la prudencia, evita el peligro fisico, no se deja llevar por las emociones y prefiere
ser un observador. Cuando los generales tuvieron que conducir las tropas a la batalla, probablemente
no habia apolos entre sus generales. Sin embargo, puede que ahora haya muchos generales Apolo
entre los hombres que se han educado en la exitosa organizacion del Pentagono. Cuando se disefian
los juegos de guerra, tal como son hoy en dia, y se tiene en cuenta a la oposicion, se piensan distintos
planes y se lanza la ultima arma desde lejos, quzas tan solo apretando algunas teclas en un
ordenador, el general de butaca es muy probable que sea un Apolo, que considera las cifras
estadisticas en lugar de las pasiones y alianzas que motivan a las personas. Este fue el caso de la
guerra del Vietnam, cuando el Pentagono estaba dirigido por el secretario de Defensa Robert
McNamara y su equipo de jovenes brillantes que estaban con €1, quienes despues fueron conocidos



como los “jovenes prodigio”.

Cultivar a Apolo

En esta cultura, las caracteristicas de Apolo se cultivan vigorosamente desde que el muchacho es
un nifio. Desde antes de ir al parvulario hasta la graduacion se espera que las personas se expresen
verbalmente y con logica. Las lecciones de causa y efecto se repiten en la vida cotidiana y en la
ciencia. Las buenas notas y las buenas impresiones se consiguen hoy para subir un peldafio mas en el
futuro. En todas las escuelas, salvo en las alternativas, cada nota suele promover los valores y las
caracteristicas de Apolo.

A pesar del eénfasis en desarrollar las cualidades apolineas, s1 hay otro arquetipo que predomina
en la persona, la necesidad de desarrollar conscientemente a Apolo surge solo en la etapa adulta.
Para desarrollar las caracteristicas de Apolo, una persona puede buscar ayuda para que le ensefien a
organizar el tiempo, a administrar su dinero o su trabajo. La ayuda necesitada también puede ser mas
especifica, como por ejemplo saber escribir un curriculum vitae. Sea cual sea la tarea, en el reino de
Apolo, la educacion y la practica es probable que le conduzcan al exito. Un experto siempre parece
estar dispuesto a ensefiar como aprender algo sistematicamente.



Apolo, el hombre

A un hombre que se asemeje a Apolo le resulta facil estar en el mundo. Posee cualidades que
hacen que consiga la aprobacion de los demas y es bastante probable que alcance el eéxito. Sin
embargo, en lo que respecta a sus relaciones y vida interior puede haber dificultades y deficiencias.

Los primeros afios

El mio Apolo suele tener (como corresponde al mito) una predisposicion brillante. Suele ser
extravertido y, al ser curioso e inquisitivo, disfruta mirando lo que le rodea. Le gusta ir en alto en una
mochila para bebés.

Apolo recopila informacion de su entorno. Le interesa saber lo que es algo que tiene delante o lo
que esta haciendo una persona. Le gusta conocer el nombre de las cosas. Nunca es demasiado
sofiador, no es muy fantasioso, ni tiene amigos o0 monstruos 1Imaginarios.

En la guarderia y en el parvulario es “uno de los nuestros” o “uno de la banda”. Es un nifio
fraternal que le gusta dar y tomar, que se lleva bien con todos y que incluso puede llegar a ser un
lider. Los demas suelen querer tenerle como amigo, pero ¢l no suele tener ningun amigo favorito o
especial.

A medida que los deportes de la Little League— van progresando, puede que sea bueno en ellos o
incluso que destaque. Si tiene talento, lo ensalzara mediante la practica. Si sus talentos son en otro
campo, tambien los desarrollara.

Parece tener un reloj biologico y siempre sabe lo que ha de hacer hoy y lo que toca hacer mafiana,
de modo que reparte su atencion entre sus deberes y practicar sus clases de musica, hacer un reparto
de periodicos, pertenecer a los boy scouts o ser monaguillo.

Aunque en realidad puede ser tan bueno como aparenta —suelen considerarle como una “persona
recta”, no es infrecuente que tenga amigos que se metan en lios, a pesar de que €ste no sea su caso.
Otros chicos puede que se dejen llevar por una conducta alborotadora, desordenada, de hacer las
cosas mal, y m siquiera se planteen que pueden estarse buscando problemas cuando sobrepasan los
limites. Pero no sucede lo mismo con el muchacho Apolo: €l piensa en este tipo de cosas y se cuida a
s1 mismo.

Sus padres

El dios Apolo fue el segundo gemelo en orden de nacimiento y Leto estuvo de parto durante nueve
dias y nueve noches para darle a luz. Tras grandes esfuerzos consiguio nacer «y Leto fue feliz, porque
el hijo que habia gestado era fuerte y ademas arquero».? Sus palabras del homérico Himno a Apolo
de Delos recuerdan a esas mujeres que han “triunfado en crear” un hijo y heredero y que mas tarde se
sienten realizadas por los logros de sus hijos Apolo.

Despues de semejante prueba, quizas incluso una diosa se habria quedado exhausta y hubiera sido
incapaz de amamantarle. Lo que sabemos es que Apolo «no tomo la leche de su madre. En su lugar
Temis, con sus divinas manos, vertio [sobre €l] néctar y exquisita ambrosiax» 2 El primer alimento de
Apolo fue, pues, la comida de los dioses, que le fue dada por Temis, diosa preolimpica de la
profecia, cuyo manto llevarian mas tarde los oraculos de Apolo. El paralelismo para un hombre
Apolo es tener una madre que no expresa fisicamente sus sentimientos, que no le ha proporcionado el



abrazo y la fusion que experimenta un bebe con una “madre terrestre”.

Desde el principio Apolo describio su mision en la vida del siguiente modo: «revelaré a la
humanidad la voluntad exacta de Zeus» £ Este es el hijo de su padre, que crecera en la complacencia
de la aprobacion paternal: «Y un brillo se proyecta sobre ¢€l, el resplandor de sus pies y su tunica
delicadamente tejida. Y exultantes en sus grandes corazones, Leto, con su cabello dorado, y el sabio
Zeus, miran a su querido hijo jugando con los dioses inmortales» .2

El muchacho Apolo tiene muchas probabilidades de gozar de la recompensa de la aprobacion por
ser justamente como es, sobre todo si tiene un padre tradicional. Un hijo Apolo es un éxito en
potencia, un reflejo positivo de sus padres, un triunfador en una cultura que valora los exitos. Esta
acostumbrado a ser el centro de atencion del agrado de sus padres, que es el «brillo que se proyecta
sobre €l». Es la postura tradicional de un muchacho Apolo, especialmente si en una cultura patriarcal
es el primogenito, el esperado y el que sera capaz de seguir la tradicion familiar; es decir, “hacer
realidad la voluntad de su padre”.

Para un Apolo es habitual tener éxito y esta acostumbrado a recibir el amor y la aprobacion por lo
que hace. Sin embargo, en cada etapa de la vida (o de la competicion) se encuentra con otros que
también lo hacen muy bien. Entonces siente una gran presion por tener que sobresalir, y puede que ya
no sea el primero de la clase o el jugador estrella del equipo.

Entonces surgen las preguntas de indole psicologica: jhasta queé punto sus padres necesitan que €l
destaque? ;Es amado por si mismo o el amor que recibe esta condicionado a sus logros? ;Depende
su sentido de autoestima de sus exitos? ;Le deja destrozado perder? Si es asi, es que se toma la duda
o el reto de una forma muy personal, aunque normalmente ocultara que se siente amenazado, y la
hostilidad que esto genera en ¢l, tras una resplandeciente y sonriente mascara.

Aveces un muchacho Apolo tiene unos padres narcisistas, que enrealidad necesitan que ¢l sea una
extension de ellos mismos, que se sienten mejor consigo mismo si €l “gana” y que le exigen que
piense bien de ellos. Un chico asi ha de aguantar una carga tremenda. Su propia voluntad de ganar le
convierte en un competidor, que necesita ganar para conservar a sus padres, o bien el amor
condicional de uno de ellos puede afiadir una ansiedad contraproducente a la situacion, la cual le
Incapacitara para obtener buenos resultados. Los dias de practica todo va bien, pero cuando llega el
momento de la verdad, no da la talla.

Cuando en un muchacho se retinen una habilidad excepcional y una personalidad apolinea, llegar a
ser todo lo que podria ser —jugador de ajedrez musico, genio de las matematicas, medico, abogado,
arquero, cientifico y ser humano— dependera en gran medida de sus padres y maestros. Como nifio de
talento excepcional y con la voluntad de superarse, el mfio Apolo prospera cuando el aprendizaje es
un juego que se ha de dominar y cuando la mayor satisfaccion reside en alcanzar el dominio personal
y en hacer lo que le gusta.

La adolescencia y los primeros afios como adllto

La destreza del “arquero” marcara el rumbo de sus primeros afios como adulto. Si es apto, y no
esta condicionado por la ansiedad, destacara consiguiendo repetidamente las metas que se haya
propuesto. Las buenas notas, ser delegado de clase, los honores y los premios, las becas, todo son
recompensas propias de los jovenes apolos. St procede de un hogar humilde, se parecera a Horatio
Alger. Trabajara duro y empleara bien su tiempo, se las arreglara para conseguir buenas notas,
sobresaldra en las actividades extra-curriculares y ademas tendra un trabajo a tiempo parcial.

Tendera a buscar un padre Zeus si la vida no le ha proporcionado un padre biologico que pueda



cumplir esa funcion. Posee una afimidad arquetipica, el deseo de ser el hijo predilecto, una actitud de
querer destacar y complacer que atrae la aprobacion de los hombres Zeus, que le ayudan a triunfar en
el mundo.

Las tareas de la primera etapa de la vida, que para los hombres suponen tener exito en el trabajo,
coinciden con su tendencia de realizacion personal, por lo que esta fase de la vida es inusualmente
facil para un Apolo. La adolescencia no es un periodo de confusion, de rebeldia contra la autoridad,
ni de misticismo, ni sexual ni de preocupacion interna para la mayoria de los apolos, al menos segun
pueden percibirlo los demas.

La principal dificultad en este periodo tiene lugar cuando Apolo es incapaz de triunfar debido a
problemas psicologicos, sociales o intelectuales, o a alguna discapacidad. Un Apolo dislexico con
problemas de aprendizaje se vera muy frustrado en su afan de triunfar. Puede tener exito en superar
su minusvalia, porque trabajara sistematicamente para conseguirlo. Sin embargo, la discrepancia
entre lo que quiere y su incapacidad para conseguirlo puede crearle mucha rabia y frustracion
interior, hasta el punto de que no le permita centrarse en una sola cosa a la vez y no pueda superar
ese problema.

El trabajo

El Apolo goza de una ventaja distintiva en lo que a trabajo se refiere. Le resulta facil que le vaya
bien en el trabajo, porque posee la habilidad intrinseca de enfocarse en una tarea, de querer practicar
hasta que domina algo y de querer ver el producto final de lo que esta haciendo. Dada su objetividad
respecto a si mismo y el mundo exterior, es probable que sus metas sean realistas, y avanza paso a
paso segun sus planes.

Los hombres Apolo a menudo ejercen profesiones que requieren afios de formaciony la capacidad
de fijarse metas a largo plazo. La medicina y el derecho atraen a muchos hombres con mente
apolinea. El derecho es especialmente adecuado para ellos. En el juicio de Orestes, que habia
matado a su madre (Orestes la mato instigado por Apolo, porque esta habia asesinado al padre de
Orestes, Agamenon), Apolo fue el elocuente abogado defensor.

El hombre Apolo se adapta facilmente a trabajar en instituciones y corporaciones. Tiene tendencia
a desarrollar relaciones competitivas fraternales con los compafieros y a asumir el papel de dirigente
dentro de su grupo paritario. Busca la aprobacion de los hombres que estan en puestos de autoridad y
cumple sin problemas con sus directrices. Una cualidad anadida para nuestros tiempos es que en una
¢poca de 1gualdad de la mujer, sabe trabajar con mujeres competentes que son como Atenea o
Artemisa, competitivas y con una meta. Apolo es el hombre 1deal para una organizacion.

Un Apolo no suele llegar a la cumbre o tener €xito como empresario porque le falta el afan de
querer amasar poder o dinero, la vision, decision u osadia de un Zeus. Es un hijo arquetipico en un
patriarcado y, aunque aspira llegar hasta lo mas alto y su exito en su carrera parece conducirle alli,
por lo general no lo consigue o fracasa en consolidar su poder y extender su autoridad una vez ha
llegado al lugar deseado, y entonces se derrumba.

Cuando el hombre Apolo llega hasta donde ¢l (y el arquetipo) pueden llevarle, y no es lo que €l se
habia propuesto, el trabajo ya no es la fuente de gratificacion que habia supuesto hasta entonces y se
convierte en un problema. Cuando el Apolo sobrepasa sunivel de competencia y ya no es la estrella
brillante, empiezan los conflictos. No esta preparado para fracasar o fallar. Ha puesto su energia en
su trabajo, ha sacrificado otros intereses v ha esperado que su familia tambieén postergara sus
necesidades en favor de su carrera. Puede que no haya alternativas normales sobre las que apoyarse



que le devuelvan el sentido a suvida.

Las relaciones con las mujeres

Un Apolo suele verse atraido hacia una mujer competente, independiente y atractiva, que suponga
una pareja verdaderamente complementaria; entonces cuando salen juntos parecen la arquetipica
joven pareja urbana con dos carreras. A el tambien le gusta trabajar con el mismo tipo de myjer.

Con frecuencia la relacion tiene un sabor competitivo y su diversion juntos consiste en jugar a
juegos o hacer cosas que conlleven alguna destreza. Puede que compartan un interes por las artes o la
musica. Una relacion basada en el trabajo puede funcionar muy bien, puesto que se retan y apoyan el
uno al otro para destacar.

Al vivir mas en su cabeza que en su cuerpo o en sus emociones, Apolo no es un amante por
naturaleza. Le caracteriza su falta de pasion en sus relaciones con las mujeres. Por otra parte, una
relacion con €l no suele tener una gran profundidad sentimental, puesto que prefiere mantener su
habitual distancia emocional. Por consiguiente, la mujer de su vida puede decidir que la suya es una
relacion de hermano-hermana y puede rechazarle como amante, ya sea directamente o bien
sintiéndose atraida hacia otra persona. Ese fue el destino del dios Apolo.

La hermana competidora ha de tener cuidado con una posible faceta de Apolo. Un potencial
tortuoso y hostil puede formar parte de su personalidad oculta. A la vez que conserva una actitud de
competidor amistoso, también puede estar tramando algo bajo mano, al 1gual que Apolo engafio a
Artemisa al sefialarle el lejano blanco que resulto ser la cabeza de su amado Orion

La atraccion de los opuestos parece ejercer una fuerza magneética cuando —al 1gual que el dios que
amaba a Sibila y a Casandra— un Apolo se siente atraido hacia una mujer con ciertas facultades
psiquicas, que es emocional, irracional, poco practica y a menudo no se siente muy impresionada por
¢l. La encuentra fascinante, frustrante e impredecible. Muchos hombres apolineos estan fascinados
por este tipo de mujeres a las que intentan controlar.

Las relaciones con los hombres

Los hombres Apolo suelen llevarse bien con otros hombres. Buscan y valoran las relaciones con
hombres mayores que tengan autoridad y a menudo tienen mentores que les ayudan a avanzar en sus
carreras. Las relaciones de toma y daca son sus favoritas. Saben negociar y cumplir con lo
prometido.

Su competitividad les hace valorar donde se encuentran en relacion con los demas; la posicion que
les resulta mas comoda es la de ser el primero del grupo o la del hermano mayor predilecto y se
esfuerzan por alcanzar esta posicion. A un Apolo le gusta ser la estrella del equipo, no le va lo de ser
un solitario. Siempre esta dispuesto a encontrar un sitio para los demas, y acepta y disfruta de la
compaiiia de los hombres que no son tan impecables como €l. Sin embargo, no suele tener un amigo
con el que siempre salga a tomar unas copas.

La sexualidad
Un Apolo no es un gran amante. No se enamora facilmente y esta tan concentrado en su objetivo
que las mujeres bellas no le distraen facilmente. En su vida cotidiana, el hombre Apolo no pierde
demasiado tiempo con pensamientos eroticos. No desnuda mentalmente a las mujeres que ve, ni pasa
mucho tiempo con fantasias masturbadoras. Su dimension instintiva, sexual y sensual suele ser su



aspecto menos desarrollado y como tal no suele tenerlo presente.

Esporadicamente, esta sexualidad a la que tan poco tiempo dedica se puede despertar. Durante un
tiempo puede ser un apasionado galan, puesto que su capacidad para concentrarse en sus metas se
combina con su deseo sexual. S1 la mujer no ha caido en el hechizo del amor, la intensidad de sus
sentimientos suele resultarle ajena, puesto que es muy probable que no hayan sido precedidos de la
intimidad de una comunicacion profunda compartida, mi de un dialogo sensual no verbal. Es muy
probable que ella se sienta como una Dafne perseguida y puede que huya de ¢l, al sentirse mas como
un objeto que este desea poseer que como una mujer cortejada.

Al vivir en su cabeza mas que en su cuerpo o en su imaginacion, Apolo es un forastero en el reino
de Eros. Poco sabe por experiencia propia del flujo y reflujo de la atraccion sexual o de la constante
necesidad de ser tocado y de comunicarse en el plano fisico (o de comunicacion verbal intima). De
modo que s1 consigue a la mujer que le ha atraido y luego “desaparece” como amante (lo cual es
tipico de un Apolo), es probable que ella le sea infiel en su “ausencia”. Este patron recuerda el
mensaje que la corneja le da a Apolo sobre la infidelidad de Coronis.

El dios Apolo tambien se enamoro de Jacinto, el joven que le atrajo hasta tal punto que abandono
Delfos para estar con €l. Eran compafieros inseparables, amantes que lo compartian todo, lo cual es
tipico de una relacion en que los componentes de la pareja se “proyectan” el uno en el otro, en la que
uno se ve a si mismo en el amante y se ama. Narciso también se enamoro de su propia 1magen
reflejada en el estanque, pero mientras Narciso no se pudo acercar a la misma y murio por ello,
Apolo y Jacinto gozaron de una relacion muy intima. Su relacion termino cuando Apolo mato
accidentalmente a Jacinto en una competicion; cuando el disco que el primero habia lanzado reboto y
alcanzo a Jacinto en la cabeza.

Cuando Eros atrae a hombres Apolo a relaciones homosexuales, la primera relacion suele ser
como la de Jacinto y Apolo. El si-mismo reflejado en el otro es, pues, la primera expresion de
aceptacion de si mismo. Hay un narcisismo en el sentimiento de 1gualdad fusionada y con frecuencia
se produce un intento de limitar a la otra persona a ser el reflejo deseado. “Jacinto” puede ser
asesinado (la relacion puede morir) debido a la competitivi-dad, s1 uno crece mas que el otro o si la
necesidad de Apolo de ganar y de mostrar su superioridad mata los sentimientos en el otro hombre.

El matrimonio

El hombre Apolo es sin duda “un buen partido” en cualquier loteria matrimomal. Cuando los
hombres, despues de graduarse en la unmiversidad, se casan por rutina con myjeres mas jovenes, sin
experiencia sexual y sin ambiciones propias, el hombre Apolo suele conseguir la novia que ha
elegido. El matrimonio es un paso que da con la misma reflexion con la que eligio la facultad y su
primer trabajo. La pasiony el impulso no son decisivos, pero si la perspectiva de una buena umon

En el matrimonio tradicional, donde los papeles se estereotipan, Apolo puede, durante un tiempo o
durante toda su vida, gozar de un matrimonio estable y que funciona bien, sobre todo si se casa con
una mujer que necesita tener una relacion duradera y realizarse mediante la matermidad (la arquetipo
Demeter). Este debia ser el caso del juez Scalia del Tribunal Supremo de Justicia, cuyo
nombramiento a la magistratura exigia un duro trabajo, relaciones politicas, determinacion para
ascender dentro del campo de la justicia y grandes logros, lo cual no le dejaba mucho tiempo para
participar en la educacion cotidiana de sus nueve hijos.

Los Apolo tambien son muy numerosos en los matrimonios de jovenes urbanos que tienen dos
carreras, en los que la esposa se parece a la logica e intelectual Atenea, tan alejada de sus instintos



como ¢l. Su matrimonio “funciona” muy bien para ambos: cada uno controla la agenda del otro;
cuidan del hogar con la misma facilidad que lo hacen de la oficina, tienen sexo sano y con
regularidad (con frecuencia con la misma intensidad y satisfaccion con las que disfrutan de una buena
cena de negocios o de un buen ejercicio en el gimnasio).

Sin embargo, el matrimonio distara mucho de ser armonioso s1 Apolo se casa con una mujer que
quiere sustancia en lugar de forma, que necesita profundidad emocional en lugar de la seguridad de
una relacion duradera; cuya naturaleza Afrodita sea apasionada, intensa y del momento, y que, por lo
tanto, valore poco las metas a largo plazo que le piden que viva en el futuro. Un matrimonio asi
conduce o al crecimiento o a la infelicidad. El Apolo intenta (a veces con éxito) situarse “por
encima” de la dificultad, la cual no ve como su problema. Apolo puede sentirse bastante comodo en
un matrimonio marcado por la distancia emocional y la falta de pasion S1 eso hace desgraciada a su
esposa, la duracion del matrimonio dependera de ella y de sus opciones reales o las que ella perciba
de hacer otra cosa.

La descendencia

Los hombres Apolo suelen ser buenos padres o ser neutrales en las vidas de sus hijos. Son
coherentes y equitativos en su conducta. Fijan reglas justas e incluso pueden tener lemas en sus vidas,
que ensefian a sus hijos.

La distancia es la dificultad mas comuin, puesto que el padre Apolo es probable que esté absorto
en su carrera y abandonara el reino del hogar y de los hijos a su esposa, a menos que ella exija su
participacion El no abrazard a sus hijos v, si se ve obligado a sostener a su bebé (v descubre que le
gusta hacerlo), sera porque sumujer se lo ha puesto en los brazos hasta que ¢l y el bebé hayan creado
un vinculo.

S1 sus hijos se le parecen en lo que a intereses respecta, y si a medida que se hacen mayores
pueden compartir con €l sus propios planes o los de su padre, hacer cosas juntos, como compartir un
interes profesional o tocar juntos en una orquesta de camara, entonces puede que gocen de una
relacion muy buena y comoda. S1 sus hijos tienen sentimientos ocultos y profundos que no se pueden
observar exteriormente, €l no los descubrira. Y si ellos esperan que entienda sus anhelos y pasiones,
lo mas probable es que se sientan decepcionados. Por otra parte, pueden sentirse gratificados por su
capacidad de ver lo que ellos estan haciendo y por el hecho de que ¢l est¢ pendiente de ellos.

La mitad de la vida

El hombre Apolo puede estar esperando a padecer una crisis de la mitad de la vida. Las
expectativas culturales y familiares que con tanta facilidad consiguio encajar en su propia meta,
probablemente fueran a costa de dedicarse al trabajo pagando un precio psicologico muy alto del que
es muy posible que ni siquiera fuera consciente. Hay muchos aspectos de si mismo que ha apartado, y
una familia a la que ha mantenido emocionalmen-te a distancia.

En la mitad de la vida, la presiony el ritmo laboral pueden disminur, asi como el predominio de
Apolo como arquetipo. Y por primera vez pueden surgir otros aspectos descuidados, rechazados y no
desarrollados de su psique.

Es el momento en que Apolo se enfrenta a sus limitaciones. Puede que descubra que no llegara a la
cumbre. Ya no es el joven de pelo rubio, y la depresion puede llegar como consecuencia de ello.

Sus hijos tambien pueden reaccionar a un padre Apolo ausente rechazandole o rechazando sus



valores y encarnando lo que ¢l nunca fue: pueden ser rebeldes, activos sexualmente, conflicti-vos y
depresivos. Puede que se tenga que enfrentar a la realidad de que como padre ha sido un fracaso.

Su matrimonio, aparentemente bueno, puede complicarse s1 su esposa reacciona a su distancia
emocional con una aventura amorosa o con un abandono para irse con otro. Lo que se solia decir de
George Bush que recordaba a las mujeres sus primeros maridos, es en realidad algo que se puede
aplicar a todos los hombres Apolo. Una esposa maternal resentida puede provocar una crisis
matrimonial cuando se da cuenta de que ha sacrificado su vida educando sola a sus hijos. Un
matrimonio estable puede llegar a un punto muerto cuando la esposa padece la depresion del
abandono del mdo. Por ultimo, una aventura amorosa por parte del esposo puede ser también la
causa de una crisis matrimornial.

Aunque se puede producir una gran crisis de la mitad de la vida, como una depresion profunda o
un desacuerdo conyugal, hay bastantes probabilidades de que pase estos afios permaneciendo casi
1gual. Alguien puede hacer zozobrar el barco, pero Apolo suele 1r a bordo de un barco con una quilla
muy convencional. Suele tener presiones internas y externas para conservar su matrimonio, incluso
aunque tenga una relacion extraconyugal que le conmueva profundamente y le resulte sexualmente
mas excitante y satisfactoria que ninguna otra experiencia que haya tenido.

Puede amenazar con dejar su trabajo, trasladarse o hacer algo radicalmente distinto cuando llegue
a un periodo de estancamiento. El trabajo deja de llenarle, pero lo mas probable es que siga en €l,
insatisfecho y cronicamente deprimido, en lugar de hacer lo que el considera que seria un cambio
radical. Es una criatura de habitos y costumbres, que valora las apariencias. Perder el prestigio que
le confiere su trabajo que ya no le gusta, perder su casa situada en un buen vecindario es demasiado
para que el renuncie a ello voluntariamente en pro de hacer otra cosa que le ofrece la posibilidad de
una mayor realizacion personal.

Los ultimos afios

El hombre Apolo, con su habitual vision de futuro, se acerca a la jubilacion con sus necesidades
economicas cubiertas. S1 es un Apolo que se ha movido en un entorno corporativo, su plan de
pensiones habra aumentado gracias a sus inversiones. Si es un trabajador, la casa ya estara pagada
cuando reciba el reloj de oro el dia de su jubilacion

Una vez retirado, encontrara algo que hacer regularmente. Puede convertirse en un activo miembro
del Rotary Club o de suiglesia y estar casi tan ocupado como antes de jubilarse.

S1 permanece fiel a su naturaleza apolinea, probablemente evitara la introspeccion que podria
hacerle sentirse incomodo, aunque mas sabio, y €sa es una parte necesaria para la maduracion
psicologica en los ultimos afios.



Conflictos psicologicos

Las personas que se parecen a Apolo tienen dificultades con lo que respecta a la distancia
emocional, como problemas de comunicacion, incapacidad para tener relaciones intimas y rechazo.
Los problemas tambien pueden estar relacionados con la alta posicion de Apolo, que contribuye al
narcisismo y a la arrogancia, asi como con lo que oculta, que es hostil y secreto.

La distancia emocional

Apolo, como dios solar, estaba “por encima de todo” cuando miraba a la Tierra desde lejos. El
hombre Apolo suele mantener una postura distante evitando los lios. Cuando las emociones entran en
conflicto, €l se retira: “no vale la pena luchar”. Esta fue la actitud de Apolo cuando se nego a
responder al reto de Poseidon para luchar en la guerra de Troya.

Su comunicacion indirecta respecto a sus emociones es también un problema caracteristico.
Cuando se le consultaba sobre algo que no entendia claramente, el dios respondia a traves del
oraculo de Delfos, cuyos ambiguos mensajes requerian interpretacion Las personas que estan cerca
de un Apolo (o todo lo cerca que este les permite estar) se suelen encontrar teniendo que interpretar
sus escasas y a menudo cripticas palabras, que hacen alusion a sus sentimientos. Si no entiendes bien
su significado, se aislara todavia mas. Intenta sonsacarle mas y se volvera mas distante. Es
paradojico que el dios de la claridad y el hombre que puede hablar con tanta precision y franqueza
sobre un tema 1mpersonal (el abogado Apolo, por ejemplo), sea tan parco en palabras en lo que a sus
sentimientos se refiere y tan emgmatico y dificil de interpretar cuando dice algo acerca de si mismo.

Esta tan poco dispuesto a fusionarse espiritualmente con alguien como lo esta a tener conflictos
emocionales. Las relaciones con otras personas son duras para el Apolo. El prefiere evaluar (o
juzgar) la situacion o la persona a distancia, sin saber que se ha de acercar —ser vulnerable y
empatico— para conocer realmente a alguien Como hombre ha de trascender el arquetipo para ser
algo mas que un dios distante, para ser ¢l mismo.

El amante rechazado

Apolo fue el mas bello de los dioses, asi como responsable v de confianza: el sol siempre
aparecia, salia y se ponia cuando estaba previsto. Ensalzo la virtud y tenia preceptos que guiaban su
vida grabados en los muros de su templo. Sin embargo, no tuvo éxito en el amor, fue rechazado por
Casandra, Sibila, Dafne y Marpesa. Las mujeres a las que el dios Apolo deseo y por las que fue
rechazado eran del tipo de mujer que tambien puede rechazar a un hombre apolineo.

La mujer que rechaza a un Apolo guapo, virtuoso y serio generalmente lo hace porque carece de
las cualidades que son esenciales para ella, como profundidad e intensidad, proximidad emocional o
espontaneidad sexual. A veces una mujer siente que su Apolo particular esta demasiado apegado a
las apariencias y a la belleza como para verla envejecer.

Marpesa fue amada por un mortal, Idas, y por Apolo, y Zeus le permitio que eligiera entre ambos.
Marpesa, consciente de que el dios la abandonaria cuando se hiciera mayor y tuviera el pelo canoso,
sablamente escogio a Idas. En un sentido metaforico, tuvo la sabiduria de elegir una relacion
“humana” con potencialidad para crecer y cambiar con el paso del tiempo, en lugar de una relacion
con un Apolo inmutable.



Tal como he explicado antes, Apolo ensefio a Casandra el arte de la profecia bajo la condicion de
que se entregara a sus abrazos amorosos, pero ella no cumplio con su palabra. Sibila (de quien han
sacado su nombre las famosas sibilas), tambien acepto el regalo de la profecia de Apolo y luego le
rechazo como amante. Apolo erroneamente pensaba que el amor era algo que se podia dar a cambio
de lo que ¢l podia proporcionar.

Los hombres Apolo son rechazados por mujeres que aspiran a un vinculo mas profundo, con mas
intensidad y expresion emocional de la que €l puede ofrecer. La integridad con la que un Apolo
puede encarnar sus preceptos o cumplir con sus promesas despertaba admiracion y respeto, mas que
pasion o amor. Las mujeres que se dan cuenta de estas prioridades no le elegiran en primer lugar o, s1
descubren lo que le falta, puedenrechazarle despues como amante.

El narcisismo

El hombre Apolo prefiere retirarse y pensar abstractamente sobre sus 1deas y sobre la forma de las
cosas desde lejos, en lugar de implicarse en el reino del sentimiento, que no es tan palpable y que es
lo que mas necesita desarrollar.

Las caracteristicas innatas y la cultura, asi como la familia donde ha nacido forjan su
personalidad. El Apolo intelectual y frio vive en una cultura patriarcal que no espera que los
hombres sean protectores, que desaprueba que los hombres expresen los sentimientos de
vulnerabilidad, fomenta la competitividad y recompensa la adquisicion de poder. Si su familia
también favorece que no se expresen ni se perciban los sentimientos verdaderos, a la vez que inculca
el concepto cultural de como ha de ser un hombre, entonces el escenario esta preparado para
volverse nar-cisista, sobre todo si1 es inteligente y bien parecido.

Crueldad y castigo

Apolo se enfrentd a un satiro que tocaba la flauta, que cometio el error de desafiarle en un
concurso musical. Apolo era el juez y el jurado y se declaro ganador porque podia tocar la lira
cabeza abajo y Marsias, el satiro, no podia hacer lo mismo con su flauta. El premio era que el
vencedor podria hacer lo que quisiera con el perdedor. Apolo desolld vivo a Marsias, lo cual fue
cruel e inhumano.

Este acto de crueldad, ejercitado dentro de sus derechos legales, puede ser un aspecto detestable
del Apolo que ha sido humillado y dominado por otra persona y que ahora identifica con el agresor.
Cuando vence a unrival, no da muestras de clemencia, y lo desuella vivo. Asi mismo, Apolo castigo
a Casandra, a quien le habia concedido el don de ver el futuro, decretando que nunca la creerian
Este castigo fue ingenioso y cruel, especialmente porque ella pudo ver una serie de tragedias que no
pudo evitar. Sufrio por partida doble, al saber lo que 1ba a ocurrir y luego tener que vivirlo.

Veneno
Aunque Apolo sea un ejemplo de la claridad del sol y de la dorada moderacion, tambien posee un
aspecto oscuro menos conocido. Este Apolo llega por la noche y dispara sus flechas mortales.
Homero denomino a estas flechas “serpientes aladas”, y Kerenyl comparo sus flechas envenenadas
con serpientes venenosas.7 Un terapeuta interpreta este veneno como palabras “envenenadas”
pronunciadas para herir. A menudo son dirigidas hacia alguien a quien amo o que tenia en muy alta
estima y que le ha herido, humillado o no cumplio lo que se esperaba de el.



Cuando un racional y moderado Apolo da rienda suelta a su ira, desata sus emociones
generalmente reprimidas, lo que sale es primitivo (es decir, inmaduro) e irracional. Se convierte en
una serpiente venenosa que escupe su veneno. Aunque pueda herir a alguien con su hostilidad, su
propio yo es el mayor afectado.

Arrogancia

El hombre Apolo que ha sido el muchacho dorado de cabello rubio, con una vida llena de éxito,
puede suponer que puede tomar mucho mas de lo que es capaz de asimilar, lo cual conduce a
resultados desastrosos. Su sentido del yo se infla: se identifica con el dios, con el arquetipo. Se
olvida de que es humano. Puede representar en su propia vida el mito del hijo de Apolo, Faeton

A Faeton su madre le dijo que era hijo de Apolo vy, al alardear de ello, no le creyeron Para
demostrar que era cierto, partid en busca de Apolo. Este reconocid su paternidad y, para
confirmarselo todavia mas, le hizo la inviolable promesa de concederle cualquier favor que deseara.
Faeton le p1dio conducir el carro solar por el cielo.

Al amanecer, Faeton se coloco la corona solar de su padre y se subio al carro. Los grandes
caballos del sol notaron su mano desconocida e inexperta en las riendas y abandonaron la ruta
habitual del sol. A Faeton le faltaba la fuerza o la experiencia para dirigir suvuelo y el deslumbrante
calor del sol quemo la Tierra. Habria causado males aun mayores s1 Zeus no le hubiera derribado
con un relampago. Apolo, afligido por la pérdida de su hijo, dejo a la Tierra sin luz durante todo un
dia, antes de volver a dirigir su carro hacia su ruta habitual.

Cuando pienso en Faeton, reflexiono sobre los hombres que creen que pueden usar el poder
nuclear para luchar en guerras “limitadas”. Esta pretension acabaria con una Tierra quemada; con
cenizas en la atmosfera que amortiguarian la luz solar y traerian consigo la oscuridad de un invierno
nuclear. Las personas asumen el riesgo de esta arrogancia cuando cosechan un exito tras otro. Puede
conducir a un Apolo a suponer equivocamente que, como es un experto en una materia, también puede
ser una autoridad en otras, o dar por sentado que tiene derecho y que es capaz de hacer lo que le
plazca.

En la jerga contemporanea psicologica, la suposicion de Faeton de que podia conducir el carro de
Apolo fue un “viaje del ego” que hirio a los demas y provoco que tuviera que ser derribado.
Tambien hay otras versiones sobre este tema no tan conocidas.



Las dificultades para los demas

Las mujeres que aman a hombres Apolo se encuentran con dificultades, porque la forma o la
apariencia de la relacion suele ser para ellos mas importante que la profundidad o la intimidad de la
misma.

La desvalorizacion de la que “no es la esposa”

Para las myjeres que se involucran con un Apolo es importante saber que suele clasificar a las
mujeres en dos categorias: las que €l considera esposas apropiadas y las que no. Incluso puede
sentirse atraido hacia mujeres que no encajen en su ideal de “esposa perfecta”. Mas que ningun otro
tipo, se suele gwar por la idea de lo que deberia ser.

Puesto que infravalora el aspecto instintivo y emocional de la vida, incluso cuando mantiene una
relacion que le llene, puede que no sea capaz de reconocer el valor de ésta para ¢l. Por consiguiente,
le resta valor a la muer. Aunque su corazon pueda estar implicado en su eleccion final, para un
hombre que vive tanto en su cabeza nunca es una decision tomada enteramente con el corazon. Al
elegir una esposa, no ve solo a una mujer, sino la impresion que daran como pareja. Para ¢l el
matrimonio es una institucion esencial para la cultura y la civilizacion, que en parte aporta orden a su
mundo y al mundo exterior.

Un Apolo en la mitad de la vida puede tener una relacion ex-traconyugal (que normalmente es su
primer lio y el ultimo) que le llegue al corazon. Quizas descubra que siente mas ternura hacia ella
que hacia su esposa y que siente mas pasion que nunca. Sin embargo, lo mas probable es que regrese
con su esposa, a su hogar y a suvida habitual.

Para una mujer que ama a un Apolo y que sabe que ¢l la ama como nunca ha amado antes, es dificil
comprender como ¢ste puede salir de su vida para regresar a su casa con su esposa a un matrimonio
vacio, despues de haber conocido algo mejor. No obstante, a menos que supere el patron de Apolo,
eso es lo que hara. La myjer a la que abandona sufrira por la relacion. Pero €l, como tipico Apolo,
podra distanciarse de sus propios sentimientos de perdida y podra parecer que no esta afectado.

La soledad dentro de la relacion

Objetivamente, la mujer casada con un Apolo puede parecer que no tiene motivos para quejarse.
Tiene un buen temperamento, es serio y fiel, e incluso probablemente echa una mano en casa cuando
esta alli. La gente tiene buen concepto de ¢l, probablemente les parezca que tiene €xito y que es un
buen hombre. Muchas mujeres casadas con apolos se consideran muy afortunadas.

Pero s1 la myjer anhela una relacion mas profunda y personal, entonces surgiran las dificultades.
Puede que se queje de soledad, porque €l es distante emocionalmente y, en realidad, con frecuencia
también esta ausente debido a las exigencias profesionales y su entrega al trabajo.

S1 ella busca mas espontaneidad o pasion este hombre no podra proporcionarsela (para ello
debera tener activados otros arquetipos en su psique). Si ella desea una comunicacion profunda, se
sentira decepcionada.

El efecto reostato: subir o bajar la intensidad
Una mujer casada con un Apolo puede llegar a parecerse cada vez mas a ¢l a medida que le sigue



la corriente, especialmente s1 ella tambien antepone el pensamiento al sentimiento y esta orientada
hacia una meta. La distancia emocional aumenta, mientras que la forma de la relacion continua, en
cuanto cada uno de ellos dedica cada vez mas tiempo y energia a sus vidas separadas. Mientras ella
pierde la practica de hablar de sus propios sentimientos, también puede 1r perdiendo el contacto con
los mismos y ya no saber lo que siente.

S1 ella es una persona que se rie y llora con facilidad y que suele ser emotiva y expresiva con sus
sentimientos, puede suceder justo lo contrario. En un matrimonio con un inexpresivo Apolo, este tipo
de mujer puede llegar a convertirse en una version extrema de ella misma. Puede ser cada vez mas
irracional o histérica e 1rse aislando. Sus intentos suelen ser provocativos y normalmente
infructuosos. Intenta que €l reaccione con emotividad ante sus lagrimas o su ira, sus amenazas o sus
acusaciones. Pero lo unico que consigue es que ¢l se vuelva mas frio y racional y se aleje mas, y ella
va perdiendo paulatinamente el dominio de la situacion



Formas de crecer

La tarea de un Apolo es trascender los confines de la mente logica y racional. Para ser completo
como persona, ha de conocer los asuntos del corazon y estar en su cuerpo. Es posible que también
necesite lecciones de humildad.

Dejar sitio a Dionisos

El dios Apolo hizo sitio a Dionisos en Delfos: durante los tres meses de invierno, Dionisos era
adorado y festejado en aquel lugar. De modo que Apolo compartio surecinto sagrado con el dios que
era su opuesto. Para que un hombre pueda trascender su propio arquetipo tendra que hacerle un sitio
a Dionisos en su psique.

Pensamiento claro, ver la realidad; Apolo es una expresion mitica del funcionamiento del
hemisferio 1zquierdo, mientras Dionisos, como dios de la fusion profunda, de la embriaguez mistica y
de la vision extatica, es una experiencia del hemisferio derecho. El hombre Apolo vive
conscientemente solo en el hemisferio 1zquierdo de su cerebro y supone que esta perspectiva es la
unica realidad que cuenta. El precepto del filosofo frances René Descartes «cogito, ergo sum»
(“Pienso, luego existo™) resume el sentido apolineo de la identidad, no es consciente de ninguna otra
cosa aparte de su capacidad de pensamiento que pueda definir a un ser humano o darle sentido.

Como sucedia en Delfos, Apolo ha de marcharse para que se pueda honrar a Dionisos. Un Apolo
debera primero entender esa necesidad cognitivamente, antes de hacer sitio y dedicar tiempo en su
vida y psique a Dionisos. Ha de buscar la oportunidad para vivir el momento, quedarse absorto en
las sensaciones, sentimientos, imagineria interna o experiencia exterior. Entonces Dionisos podra
estar presente.

Para todo Apolo, la forma mas sencilla de acceder a Dionisos es mediante la musica y la danza
dionisiaca. Puede que Apolo ya haya alcanzado algunos climax espirituales a través de la musica
clasica, y puede que conozca el poder que tiene la musica para trasladarle a un embriagador estado
de extasis. La musica dionisiaca, por el contrario, se percibe como una experiencia corporal que
mvita a bailar sin ser consciente de uno mismo, de forma espontanea, a la que se responde
instintivamente, dejando que el cuerpo haga lo que le plazca, sintiendo que es la musica la que baila
dentro de uno.

Dionisos hace el amor cuando compone musica, al contrario que Apolo. Un Apolo esta tan
enfocado en una meta y tiene una mente tan racional haciendo el amor como en cualquier otro aspecto
de su vida. Cuando descubre como llevar al orgasmo a una mujer en particular, su experiencia se
convierte en una progresion lineal de una zona erogena a la otra hasta que se alcanza el objetivo.
Como amante, Apolo puede dominar la técnica de hacer el amor de la misma manera que los
maestros de la musica dominan la interpretacion de ciertas piezas musicales en su instrumento
favorito; con la practica mejoran o incluso llegan al virtuosismo. Pero no deja de ser una actuacion
Aunque las tecnicas amatorias apolineas puedan ser apreciadas (es una buena experiencia
experimentar orgasmos regularmente), a menos que Apolo deje sitio a Dionisos en su reino, la
experiencia sexual de la pareja probablemente no se convertira en una comunion profunda o en una
fus10on emocional.

Apolo no puede dejar que sea Dionisos el que haga el amor s1 ha de estar pendiente del reloj o
controlarse para no hacer ruudo o es consciente de si mismo en otros aspectos. S1 un hombre



permanece atento a si mismo y critica su propia forma de hacer el amor es que predomina su Apolo.
Esta es la razon por la que los sexologos subrayan la importancia de darse placer a uno mismo, de
descubrir lentamente nuestros gustos sensuales.

Liberar a la mujer interior

Uno de los preceptos de Apolo, «controla a la mujer», describe lo que el hombre Apolo hace a su
propia “mujer interior”. En la psicologia junguiana se denomina dnima —el arquetipo de lo femenino
en la psique de un hombre—, que tambien se puede personificar como una diosa. William Sloane
Coffin, antiguo capellan de umversidad en la Umversidad de Yale (un baluarte de los hombres
Apolo) comento una vez «la myjer que mas necesita ser liberada es la que reside en el interior de
cada hombre».

El amma o la mujer interior es el aspecto femenino en gran medida inconsciente de los hombres,
que para Jung era lo mismo que el reino del sentimiento y de las relaciones. El amima esta vinculada
con la emotividad y capacidad de acercamiento y de receptividad, que Jung consideraba que estaba
sin desarrollar en los hombres. He descubierto que ésta es la situacion en la que se encuentra la
inmensa mayoria de los hombres, pero no en aquellos cuya funcion de sentir esta mas desarrollada
que la de pensar.

Liberar el amma, mediante una vision positiva de los valores sentimentales “femeninos”, permite
al hombre Apolo honrar a sus propios sentimientos y los de los demas. Le abre a sentirse conectado
con la Tierra y con todos los seres vivos. Aleja al distante Apolo de su cabeza y le lleva a su
corazon o a su Cuerpo.

Para la mayoria de los Apolo, la mujer en si misma —su amma— se desarrolla gradualmente
amando a myjeres que no viven en sus cabezas y que pueden hablar en nombre de sus sentimientos.
Entre ellas pueden incluirse a la madre, la hermana, una amiga, amante o esposa. Un Apolo suele
ofender o herir los sentimientos de otras personas por ser inconsciente o ser egocentrico. Pero si se
preocupa lo suficiente de los demas como para no tener la intencion de hacerles sufrir o enfadarse,
escuchara y aprendera sobre los sentimientos y de ese modo liberara a su propia mujer interior, que
habla en nombre de estos mismos valores.

Aprender humildad

Cuando un hombre es un Apolo bendecido por el sol, comienza su vida con un status de hijo
predilecto dentro de su familia y con la personalidad distintiva de tener la personalidad que es mas
probable que triunfe en un mundo patriarcal. El Apolo triunfador suele atribuirse el merito de sus
logros y da por hecho que su ¢xito esta bien merecido. Suhibris u orgullo hace que se sienta
plenamente merecedor de sus logros. Tambien puede culpar a los demas por no tener exito, sin
considerar sus circunstancias, sexo, personalidad o inteligencia es tipico de los apolos no poderse
1mmaginar en el pellejo de otro. Por ejemplo, al Presidente del Tribunal Supremo de los Estados
Unidos William Rehnquist y al magistrado Antonin Scalia, ambos modelos de Apolo, se les describe
como «hombres que se han hecho a si mismos, que tienden a ser impacientes con las quejas de los
que han fracasado en llegar a sus metasy 8

Un Apolo puede necesitar estar realmente en la piel de otro, sufrir la perdida y el pesar, para
darse cuenta de lo arrogante que era antes y cuanto desconocia o no sabia apreciar. Puede que
necesite cometer un terrible error y ser perdonado para experimentar la humildad. Puede que tenga



que envejecer para ser mas sabio, pero solo porque la vida le manda experiencias de humildad que
le dan lecciones sobre su propia humanidad y la de los demas. Solo entonces el hombre Apolo podra
pensar: “asi es, pero por circunstancias que no merezco o por la gracia que he recibido” o
preguntarse: “si eso me hubiera sucedido a mi, me pregunto si lo hubiera hecho tan bien”.

El amor como motivacion

Apolo tiene una marcada tendencia a hacer siempre lo que se espera de €l, sin cuestionarse si
realmente quiere hacer lo que esta haciendo. Cuando era un mfio, consiguio el amor y la aprobacion
por aceptar las normas, lo cual no le causo problemas por su naturaleza arquetipica. A menudo al
Apolo le cuesta media vida o mas, asi como una depresion de la mitad de la vida, cuestionarse s1
esta haciendo el trabajo que quiere hacer, s1 esta donde quiere estar o s1 ama a su esposa.

Un Apolo trasciende su identificacion con el arquetipo que le limita cuando toma decisiones
basadas en el amor. Entonces trasciende a Apolo, cuyas decisiones se basan en la logica. Ahora se
adentra en un territorio desconocido. Sin embargo, la habilidad de Apolo de discriminar y evaluar,
asi como de tomarse su tiempo, pueden ayudarle a distinguir el capricho del amor.

Cuando hace caso a su corazon, Apolo se vuelve humano, sabe que puede fallar y que es
vulnerable, pero puede traspasar las fronteras de su “conocido” mundo racional. Puede asumir
riesgos. Abandona la distancia emocional que le habia protegido y le habia manterudo aislado.

* La Ivy League son diez de las universidades mas prestigiosas de los Estados Unidos y de
las mas carismaticas: Harvard (fundada en 1636), Yale (1701), Pensilvama (1740), Princeton
(1746), Columbia (1754), Brown (1764), Dartmouth (1769) y Cor-nell (1865). Estas
umversidades se caracterizan por su especialidad en humamdades y se supone que los mejores
humanistas, escritores y profesionales de las letras han estudiado en ellas. (N. de la T)

** La liga de beisbol infantil patrocinada por entidades comerciales. (N. de la T)



7. HERMES, DIOS MENSAJERO Y GUIA DE LOS ESPIRITUS:
COMUNICADOR, EMBAUCADOR, VIAJERO.

Es el dios de lo imprevisto, de la suerte, de las coincidencias, de la sincronicidad. «Hermes
ha entrado en nuestro medioy, dirian los antiguos griegos cuando un repentino silencio inundaba
la habitacion, descendia a la conversacion e introducia una nueva dimension en la reumon
Siempre que las cosas parecen fijas, rigidas, “estancadas™, Hermes aporta fluudez, movimiento,
nuevos comienzos y la confusion que casi inevitablemente precede a todo 1nicio.

ARIANNA STASSINOPOULOS, The Gods of Greece

Aqui tenemos al maestro de la ingenuidad, al guia de los rebafos, al amigo y amante de las
ninfas y las gracias, al espiritu de la noche, del suefio y de los suefios. Nada puede describir
mejor los alegres y al mismo tiempo oscuros y misteriosos, encantadores y tiernos elementos de
Hermes que los magicos y dulces tonos de la lira o de la flauta.

WALTER W. F. OtTO0, The Homeric Gods

Hermes como dios, arquetipo y hombre personifica la velocidad del movimiento, la agilidad
mental y la facilidad de palabra; desplazandose con rapidez, como imagen masculina o metafora,
cruza las fronteras y cambia de plano facilmente.



Hermes, el dios

Hermes (mas conocido por su nombre romano, Mercurio) es el mensajero de los dioses, la
elocuente divimdad del habla y el guia de los espiritus en su camino hacia el mundo subterraneo; el
protector de los atletas, viajeros, ladrones y hombres de negocios; reputado inventor de la lira, los
numeros y el alfabeto. Era famoso por ser el “mas cordial de los dioses con los hombres™ y por ser
el dios de la fortuna.

A Hermes se le solia representar como un hombre de aspecto juvenil. Homero le describio como a
un joven principe en la edad en la que empieza a crecer la barba. En sus misiones como mensajero de
los dioses llevaba un sombrero de viaje con una amplia ala, al que a veces se le ponian dos pequenas
alas. Tenia sandalias o zapatos alados y llevaba un caduceo. Generalmente su caduceo era un
sencillo baculo envuelto con dos cintas blancas (o serpientes), una especie de vara magica, simbolo
de la autoridad e invulnerabilidad del heraldo de los dioses.

Hermes, cuyo nombre significa “el del monton de piedras™, recibe ese apelativo por los mojones
de piedras que servian de indicadores para los viajeros, a los cuales cada transeunte afiadia una
piedra. A veces estos montones de piedras también indicaban tumbas, que en la antigiedad solian
estar a los lados de los caminos. Mas tarde, los pilares de piedras denominados “hermas™ se situaban
delante de las casas griegas o marcaban los limites de una propiedad.

Genealogia y mitologia

Hermes era hijo de Zeus y Maya. Maya era una timida diosa que vivio en una cueva en la montaiia,
donde recibio la visita de Zeus durante la noche (mientras Hera dormia y, por una vez no era
consciente de las conquistas de Zeus). Maya era hija de Atlas, el titan que llevo los cielos sobre sus
hombros. Era una de las pleyades, la constelacion de estrellas hermanas de la noche.

Siempre ajetreado desde su nacimiento, Hermes nacio por la mafiana, invento y toco la lira al
mediodia, robo las vacas de Apolo por la tarde y regreso a su cuna por la noche haciendose el
mocente. Su primer dia de vida fue un preludio en el que ya se ponmian de manifiesto las
caracteristicas principales de Hermes. Nada mas nacer salto audazmente de su cuna, se aventuro en
el mundo y se puso a espiar a una lenta tortuga que paseaba por delante de la cueva de su madre.
Inspirado por lo que podia hacer con la tortuga y rapido en poner en practica su idea, descuartizo a la
tortuga, tomo su caparazon, sujetd dos cafias a los lados y les puso siete cuerdas, inventando asi, la
lira. Hermes tocaba la lira y cantaba, componiendo musica que evocaba alegria, amor y un dulce
sueno.

Tras haber puesto la lira en su cuna, el bebé Hermes se moria de ganas de comer carne. Una vez
mas salio de la cueva, esta vez para robar algun buey de su medio hermano Apolo. El joven cuatrero
encontro el rebafio de Apolo paciendo, escogio cincuenta vacas y las condujo hacia atras, de modo
que sus pezufias traseras quedaban hacia delante y las delanteras detras. Se fabrico un calzado con
ramas que disimulaba sus propias huellas. Cuando hubo conducido al ganado hasta un lugar donde
podia esconderlo, Hermes prendio un potente fuego (lo encendio con yesca y frotando dos palos; asi
se mnvento el fuego) y aso dos vacas. Cuando hubo terminado, tiro al rio su calzado, esparcio las
cenizas y regreso sigilosamente a la cueva de su madre. Alli yacia en su cuna, con la lira bajo el
brazo y se envolvio a si mismo en sus propios panales.

Apolo descubrio que le habian robado parte de su ganado, y sigmo las huellas que parecian



conducir a una direccion opuesta, pero que no consiguieron enganarle. Entro furioso en la cueva de
Maya y exigio que Hermes le dijera donde habia escondido las vacas. El pequefio Hermes
astutamente nego saber nada del ganado robado y le dijo: «;Te parezco un hombre fuerte que roba
vacas? Yo tengo otro empleo muy distinto, el de dormir, beber la leche de m1 madre, estar envuelto
en mis pafiales o tomar mi bafio. Naci ayer, mis pies son muy delicados y el suelo es duro». Y
Hermes juro por su padre que nada sabia de las vacas.

Apolo sonri0 ante esta muestra de inocencia y llamo a Hermes “astuto mentiroso”, que hablaba
como un ladron consumado. Mas tarde, en presencia de Zeus, Apolo y Hermes relataron sus historias,
lo cual divirtio a Zeus, que dedujo la verdad e hizo que Hermes le dijera a Apolo donde estaba el
ganado.

Apolo queria la lira y le prometio cualquier cosa a cambio. Por ella, el habilidoso Hermes recibio
las cincuenta vacas, un baculo de pastor y una posicion, ya fuera un baculo dorado rematado con tres
hojas que concedian riqueza, dominio sobre las bestias y poder de adivinacion menor, o bien un
caduceo, una vara alada envuelta con dos cintas blancas o serpientes que le identificaban como
mensajero y escolta de los espiritus al mundo subterraneo.

Hermes es mas conocido como dios mensajero y como la deidad que realizo muchos servicios
utiles para otros olimpicos. Obedecio el mandato de Zeus de rescatar a Persefone del mundo
subterraneo y devolverla junto a su madre. También rescato a Ares de su prision en una jarra de
bronce, ayudo a Zeus a que diera a luz a Dionisos que llevaba en su muslo y escolto a Afrodita,
Atenea y a Hera hasta el Juicio de Paris (en el que Paris escogio a Afrodita como la mas hermosa).

La descendencia de Hermes

Los multiples hijos de Hermes eran fruto de su propia naturaleza. Autolico y Mirtilo habian
heredado sus peores aspectos. Autolico fue un bandido y un mentiroso nato, sin el encanto de un
joven Hermes. La inventiva y sociopatia de Mirtilo provocaron la muerte de su maestro en una
carrera de cuadrigas. Sobornado por un competidor cambio las clavijas de hierro del eje del carruaje
y las reemplazo por otras de cera.

El amoral Pan fue otro de sus hijos de mala reputacion, medio cabra de cintura hacia abajo, con
cuernos y barba de cabra, jugueton, irascible y lascivo. Pan fue el dios de los bosques, de los pastos,
de los rebafos y de los pastores. Su hijo Eudoro (“donador de bienes™) heredo el aspecto afable de
Hermes como el fiel y sencillo pastor que guia a los rebafios que es una extension y expresion del
aspecto de cuidador y proveedor del dios. Herma-frodito, su hijo mas destacado, refleja la naturaleza
androgina y bisexual de Hermes y llevaba los nombres y las caracteristicas sexuales de sus dos
progenitores, Afrodita y Hermes.

Hermes tuvo una serie de aventuras amorosas. A excepcion de su union con Afrodita, ninguna se
narra con detalle y ninguna de las madres de los demas hijos, aparte de Hermafrodito, son
importantes en sus mitos. A Hermes se le puede considerar un dios soltero.

Hermes y la alquimia
En la alquimia, Hermes-Mercurio era “plata viva”, el espiritu oculto en la materia. Era el simbolo
que unia todos los opuestos: metalico y sin embargo liquido, materia pero tambien espirity, frio y
fogoso, veneno y medicinal a la vez! El mercurio, como sustancia se adhiere sélo a un metal
precioso; metaforicamente, Hermes puede mostrarte el camino para hallar oro espiritual.



La alquimia florecio durante la Inquisicion medieval, cuando los intentos de buscar verdades
espirituales y experiencias misticas fuera de la iglesia catolica romana estaban clasificados como
herejia y eran castigados. Algunos decian que Hermes invento la alquimia, asi como tambien era el
protagonista de metaforas sexuales alquimicas, como el caso del hermafrodita. Oculto en los tratados
alquimicos, como C. G. Jung describio en Psicologia y alquimia, Hermes era el comunicador: a
traves de la metafora, era el guia de los espiritus en un viaje mistico y psicologico que intentaba unir
lo masculino y lo femenino.

El caduceo: el baculo de Hermes

Hermes llevaba el caduceo, una vara con unas alas en la parte superior y circundada por dos
serpientes que le 1dentificaban como el dios mensajero y guia de los espiritus. Las serpientes del
caduceo de Hermes han temdo muchos significados; los alquimistas consideraban que las serpientes
eran lo masculino y lo femenino en el misticismo hermético, el espiritu masculino y el femenino se
unen Las serpientes también han representado los opuestos del nacimiento y la muerte; mas
recientemente también han simbolizado la cadena del ADN, a traves de la cual la informacion
genetica codificada se comunica a la materia. Tanto s1 se trata de un simbolismo nuevo como de una
metafora antigua, Hermes esta firmemente establecido en el papel de mensajero entre los reinos.

El caduceo de Hermes diferia del baculo de Asclepio, dios de la medicina, que tenia una sola
serpiente enrollada.



Hermes, el arquetipo

Al 1gual que el dios, el arquetipo Hermes tiene muchos potenciales positivos y negativos. La
mmventiva, el don de la comunicacion y la capacidad de pensar y de actuar con rapidez son las
caracteristicas que se pueden usar creativamente para lograr algo o para engafiar. Hermes, sin duda,
es tambieén un arquetipo positivo por ser el que comunica sentido y rescata al nifio.

El mensajero

Hermes viajo con frecuencia y rapidez entre el Olimpo y el mundo subterraneo, entre el Olimpo y
la Tierra, entre €sta y el mundo subterraneo. Se movia con facilidad de un plano a otro, cruzando las
fronteras sin problemas.

Los hombres (y las mujeres) que comparten esta movilidad pueden desenvolverse perfectamente
en el campo de la diplomacia, de los medios de comunicacion y del comercio. Son comerciantes y
comunicadores del mundo, y llevan a los dioses, la informacion y la cultura de un lugar a otro. Para
Hermes, ir de una ciudad a otra o de un pais a otro, atravesar el Telon de Acero o ser el primer
visitante de algun lugar fuera del mapa es algo rutinario. Hermes puede viajar en persona o a traves
de la radio, la television o de la escritura. Hacer negocios, ganar dinero y pactar alianzas son retos
apetecibles para las personas Hermes.

Los famosos viajeros de los tiempos antiguos como Marco Polo (que abrio rutas comerciales
desde Europa hasta China y la India) y sir Richard Burton (un hombre que adopto muchos disfraces y
cuyas aventuras en los paises musulmanes culminaron con su entrada en La Meca) tenian que ser
como Hermes para disfrutar con sus aventuras y tener eéxito con lo que hicieron como viajeros y
escritores. Este era el caso de Alexandra David-Neel, que se adentro en el Tibet y también narro sus
viajes a los misterios del pais. Los mejores exploradores de las realidades no ordinarias son
actualmente Carlos Castafieda y Lynn Andrews; cada uno ha escrito varios libros que hablan de las
aventuras, de los riesgos y del conocimiento adquirido en sus respectivos aprendizajes con los
curanderos y curanderas nativos americanos. Al 1gual que Hermes, Castafieda y Andrews pasan de un
plano a otro cuando abandonan el mundo ordinario para adentrarse en el mundo de los espiritus y de
los poderes.

Un Hermes de nuestros dias puede trabajar en un servicio diplomatico, como representante de una
corporacion multinacional, ser un conferenciante itinerante internacionalmente conocido o un guia
turistico. Ya sea negociando un tratado o regateando por una chucheria, cuanto mas se parece un
hombre a Hermes, mas probable es que destaque siendo persuasivo y que consiga una “financiacion
creativa”.

S1 algo es 1legal o no es correcto no preocupa en exceso a un Hermes. Rara vez le quita el suefio
pensar en lo que esta bien o lo que esta mal. Por eso puede ser un asesor legal de la Matia y, al 1gual
que Hermes, cruzar facilmente las fronteras entre lo legitimo y el mundo criminal sumergido. Solo le
preocupa que su estrategia o negocio funcione; su pensamiento creativo le convierte en un as de la
resolucion de problemas.

El embaucador
En su primer dia en la Tierra, Hermes ya robo ganado a su hermano Apolo, ocultando astutamente



sus huellas atandose ramas a los pies y dejando una falsa pista al obligar a las vacas a caminar hacia
atras. Luego intentd hacerse pasar por un inocente recién nacido, mintiendo acerca de si mismo. Este
Hermes embaucador es un arquetipo mundialmente conocido, que se caracteriza por su inteligencia,
ingenio y habilidad para cambiar de forma o de aspecto.

Para los nativos americanos el embaucador esta representado por el coyote. Para los esquimales,
es la corneja; para los japoneses, el astuto tejon. Tiene nventiva y toma lo que quiere mediante el
engafio o el robo. Muchas veces es admirado mas que condenado por su inteligencia, segin lo que
robe y a quien. Cuando es Robin Hood, robando a los ricos opresores para darselo a los pobres, o
Prometeo robando el fuego de los dioses para entregarselo a la humanidad, el embaucador es visto
como un heroe. Por ejemplo, la popular serie de television Atrapa a un ladron protagonizada por el
actor Robert Wagner es un ejemplo del Hermes moderno. Su personaje sigue el principio “hay que
ser pez para saber como duerme un pez en el agua”, Wagner interpreta a un encantador exladron, que
ahora utiliza su arte para entrar y salir rapida e ilegal-mente de los sitios y su habilidad camaleonica
para disfrazarse con buenos fines.

Sin embargo, un embaucador en la vida real puede ser un estafador, mas que un heéroe. Puede ser
un vendedor sin escrupulos con cuyas artes de venta consiga hacer comprar a la gente objetos que no
necesitan, o un estafador en toda regla que engafa a la gente. Hermes como embaucador es el
arquetipo encarnado por un sociopata encantador, que no siente ningun remordimiento por mentir o
conseguir lo que desea.

La capacidad de pensar como un embaucador puede ayudar a un terapeuta a comprender que es lo
que puede estar pasando enla mente de otra persona, hacer que un detective sea brillante en su
trabajo o ayudar a una persona a resolver sus problemas de una forma unica y creativa.

El hermano menor rival

El orden de nacimiento puede contribuir al desarrollo del arquetipo de Hermes. La relacion del
dios Hermes con su hermano mayor Apolo es esencial para comprender el aspecto competitivo y
adquisitivo de este arquetipo. Hermes llega al mundo muy consciente de su status de “carencia” y
rapidamente le roba a su hermano. Como respuesta a Hermes, Apolo se sintio victima, furioso,
aplacado y seducido. Aunque ambos hermanos acabaron aprendiendo habilidades o consiguiendo
poder el uno del otro mediante el intercambio, es Hermes el que empieza con las manos vacias y
acaba adquiriendo mucho.

Al llegar a escena despues de un hermano mayor, el hermano menor al principio compite
utilizando su encanto como bebe. Aunque vaya creciendo sigue siendo mas pequefio de tamafio y
tiene menos experiencia, por lo que se da cuenta de que ha de utilizar su ingenio. Al ser mas joven no
puede vencer a su hermano mayor. Si en un hermano menor predomina el arquetipo Hermes, sabra
como utilizar las palabras para eludir las luchas fisicas en las que esta en desventaja. Emplea la
estrategia para conseguir lo que quiere, ya sea un objeto material o una prerrogativa del hermano
mayor.

El “hermano menor” se ve a si mismo como el segundo de a bordo, que ha de luchar por una
posicion. Hasta que Joseph Kennedy, Jr., el hijo mayor de la dinastia murio en su avion durante la
segunda guerra mundial, el papel de Hermes en segundo lugar pertenecia a su hermano menor mas
proximo, John F. Kennedy. La fragil salud de Jack y su menor resistencia fisica le hacian estar en
desventaja, por lo que tuvo que compensarla superandose en el terreno de la palabra y eligiendo
cuidadosamente los terrenos en los que habria de competir.



El guia

En la mitologia de Hermes, éste solia guar a los demas de un reino a otro. Como Hermes
Psicopompos, acompafio a los espiritus de los muertos al mundo subterraneo. También rescato a Per-
sefone del mundo subterraneo y se la devolvio a sumadre Demeter.

Hermes estaba representado por la herma, un pequefio pilar o monton de piedras que marcaba los
limites de una propiedad, las carreteras, las tumbas y la entrada de todas las casas. De modo que
Hermes era el dios que marcaba las fronteras, asi como el que era capaz de cruzarlas.

Murray Stein, un analista junguano, llama a Hermes el dios de la transicion significativa. Hermes
es el arquetipo que se encuentra en las fases de cambio psicologico, especialmente en las
transiciones de la mitad de la vida. Es un dios liminar, que se encuentra en el espacio transicional
(de la palabra griega limen, el espacio que esta debajo de la puerta o del umbral).2

Con frecuencia un psicoterapeuta desempeia el papel de Hermes como guia de los espiritus entre
los periodos de transicion significativos. Las personas buscan ayuda durante los periodos de
depresion que siguen a la pérdida de una persona o de una funcion importante para ellas, o en los
periodos de incertidumbre y ansiedad cuando nos enfrentamos a algo nuevo, o en las transiciones
entre una fase de la vida y la siguiente. Durante un tiempo, el terapeuta acompafa a la persona en su
viaje, como hizo Hermes. A veces un terapeuta ayuda a una persona a ver los peligros que presenta
una situacion y a que pueda superarlos, al 1gual que hizo Hermes con Ulises, que aparecio justo
cuando Ulises estaba a punto de encontrarse con Circe, la maga que habia convertido en cerdos a sus
hombres. Hermes dio a Ulises una vision profunda y le protegio contra el poder de Circe.

El patron de Hermes tambien guia a la persona que busca significado e integracion en los reinos
del espiritu (Olimpo), en la vida humana (tierra) y en el espiritu (mundo subterraneo), y luego
comunica o ensefla lo que ha aprendido. Como viajero entre los distintos planos, Hermes trata de
comprender, integrarse y comunicarse entre el mundo consciente de la mente y del intelecto
(Olimpo), el reino en el que el ego decide y actua (tierra) y lo inconsciente colectivo (mundo
subterraneo).

El alquimista
Hermes ha sido considerado el padre de la alquumia, esa ciencia arcana que se esforzaba en
convertir el plomo en oro y que era también la busqueda espiritual y psicologica de transformar lo
mas primario de la psique en oro. El “alquimista” intenta hallar el sentido (u “oro”) de la experiencia
y busca experiencias transformadoras. Jung habla de este aspecto del arquetipo Hermes como el
espiritu Mercurio, utilizando el nombre romano del dios.

Rescatador del nifio

Hermes descendio al mundo subterraneo para rescatar a la hija secuestrada de Deméter, Perse¢fone.
Rescato al bebeé Dionisos al menos dos veces, salvandole la vida y protegiendole del peligro. El
joven Ares también le debe la vida. Hermes es el arquetipo o la metafora que salva aquello que es
mocente y vulnerable, o divino y sagrado, aportando sentido a lo que de otro modo seria una
experiencia terrible.

He sentido la salvadora presencia de Hermes cuando mis pacientes adultos me han hablado de sus
infancias con malos tratos o cuando leo sobre mifios que no se rindieron al panico ni la desesperacion
al perderse en una region salvaje o en su lucha por permanecer a flote en un naufragio durante horas.



Oyeron un mensaje de explicacion que les dio fuerzas para continuar. El nifio o la mifia que ha sufrido
malos tratos, recibe alguna explicacion, por ejemplo “estos no son mis padres, me estan poniendo a
prueba”. Para el nifio que no se rinde el mensaje puede ser “alguien llegara” o “no puedo morir,
porque le importo a algmen”. Durante la prueba, el mifio o la nifia se aferra al mensaje que ayuda a su
espiritua no rendirse.

Hermes tambien rescata al mifio que existe en el adulto deprimido. Aqui Hermes puede formar
parte de otra persona (a la vez que es una figura interna) que proporciona la experiencia liberadora o
la vision que libera esa parte ludica, confiada o vulnerable cautiva en el mundo subterraneo del
adulto (otra metafora es la de la jarra carcelaria: la jarra de bronce de Ares o la campana de cristal
de la poeta y novelista Sylvia Plath). Por ultimo, Hermes activa o salva el arquetipo del miio divino
(representado por el nifio Dionisos) que esta latente en cada uno de nosotros (hablaré mas a fondo
sobre esto en el capitulo dedicado a Dionisos).

Cultivar a Hermes

Invitamos a Hermes a que este con nosotros siempre que estemos dispuestos a aventurarnos en un
nuevo territorio con la actitud de explorar y con una mente abierta, actitud que puede estar tan
relacionada con la lectura como con los viajes al extranjero. Este arquetipo hace que esta
espontaneidad sea posible entre nosotros y con aquellas personas o situaciones con las que nos
encontramos: lugares, objetos o personas. Hermes se abre a momentos de descubrimiento y de
acontecimientos sincronicos, a esas “coincidencias” que resultan ser significativas, sucesos
“accidentales” imprevistos que nos conducen a algun lugar que era imposible que conocieramos;
vamos alli y regresamos misteriosamente sin equivocarnos. Las personas no encuentran a Hermes s1
sumente esta fijada en un itinerario o agenda en particular, si parten y saben de antemano lo que van
a ver y cuando, de modo que, cuando nos vamos de vacaciones o incluso cuando pasamos un dia sin
programas haciendo algo para divertirnos, con una actitud de aventura, sin saber lo que vamos a
encontrar, dejando que el dia vaya tomando forma por si mismo, estamos nvitando a Hermes a que
nos acompafie, a que forme parte de nosotros.

También estamos en contacto con Hermes, el comunicador y el mensajero, cuando tenemos la
oportunidad de hablar y estamos dispuestos a “volar”. Hermes es la elocuencia espontanea, la
conexion que se produce en el momento, que puede ofrecer una experiencia profunda o elevada tanto
para el orador como para la audiencia, que traslada a las personas a otro plano. Confiamos en que el
alado Hermes esté con nosotros cuando, en lugar de escribir una charla bien estructurada y anotada,
hablamos espontaneamente, contando solo con un breve resumen mental. Al dejarla volar,
conectamos con la inventiva de Hermes, guiamos lo material con fluidez que no se presenta en una
forma planificada y pulida propia de Apolo; hablamos sobre lo que conocemos, basandonos en
nuestra propia experiencia. Esto normalmente requiere valor al principio, pero con la practica de ser
espontaneos nuestra confianza en Hermes aumenta.



Hermes, el hombre

El hombre Hermes tiene una mente rapida. Capta el sigmficado de una 1dea o de una situacion y
actua rapidamente siguiendo su intuicion. Con frecuencia posee la cualidad fisica de estar siempre
haciendo algo, a medida que cambia con gracia y activamente de una persona a otra, de un lugar a
otro, de una idea a otra. Intentar retenerle en un sitio puede ser tan dificil como intentar atrapar
mercurio.

Los primeros arios

El dios Hermes fue el mas precoz de los dioses. Desde el primer dia de vida estuvo activo, fue
creativo y engafioso. El mfio Hermes posee rasgos similares, suele empezar a hablar y a andar muy
pronto y en seguida entiende las cosas. No se le puede retener entre las rejas de la cuna o de su
parque, tiene que estar en el mundo. Lo nvestiga y lo toca todo, desmonta todo aquello en lo que
puede poner las manos y sale por la primera puerta que ve abierta. Aunque se le pille con “las manos
en la masa”, probablemente dara muestras de una gran inocencia y encanto. Es inquisitivo y amistoso,
y tiene un interés genuino en todo y en todos, asi que se lleva bien con todo tipo de personas de
cualquier edad. Al ser un nifio curioso, el mundo le resulta fascinante.

La etapa preescolar y los primeros ainos de escuela no son traumaticos para un pequeiio Hermes.
En la escuela aprende con facilidad y la encuentra compatible hasta que le exigen que se siente en
silencio y que adopte buenos habitos de estudio.

Algunos de sus problemas potenciales comienzan inocentemente en la infancia. Puede inventarse
historias y excusas y llegar a mentir habitualmente, aun cuando la verdad seria aceptable. Puede que
no conozca el “sentido de propiedad ajena”, tenga unos “dedos muy largos™ y tome lo que le guste.
Esta mnocente conducta infantil puede convertirle en un ratero. Puesto que lo que hace generalmente
no encierra malicia, sus fechorias no suelen tomarse muy en serio y sus excusas resultan divertidas,
lo cual puede afectar negativamente a su caracter. Por el contrario también puede suceder que sea
juzgado con demasiada dureza y ya desde pequefio sea injustamente catalogado como malo.

Sus padres

El modo como los padres de un Hermes reaccionen a sus improvisadas historias y a sus
innumerables adquisiciones sera esencial. Se le ha de pillar en la mentira o en la accion y ensefiarle
a distinguir entre la verdad y el engafio (porque ¢l puede pasar facilmente de la realidad a la
1maginacion, sin detenerse a pensar donde se encuentran las fronteras), en lugar de permitirle que
siga con su conducta que mas adelante le afectara negativamente o le traera problemas. Respecto a la
propiedad y la intimidad de los demas también ha de aprender algunas lecciones.

Cuando la madre de un mifio Hermes ha de cuidarlo sola, puede recrearse la mitica historia de
Hermes y sumadre Maya en la vida real. Un mifio brillante y de cuna humilde puede que en una etapa
de la vida muy temprana ya se de cuenta de que s1 el y su madre quieren conseguir algo, habra de
ingeniarselas para conseguirlo.

En el Himno a Hermes de Homero, Hermes y su madre tienen una conversacion en la que ¢l le
dice claramente que no aceptara su humilde situacion, m tampoco sus consejos sobre como ha de
actuar. El dialogo entre ellos capta la esencia de la relacion entre un hijo brillante y ambicioso que



no pretende vivir segun las normas convencionales de su madre y que sin embargo, se esforzara por
proporcionarle las mejores cosas de la vida. Tras haber estado fuera robando las vacas de Apolo,
aquella noche Hermes entro sigilosamente en la cueva de Maya y se metio en su cuna, la 1imagen de
un niflo mocente:

Pero el dios
no pudo engafiar a su madre,
la diosa,
que dijo:
-/ Que travesura estas haciendo, granujilla?
;Donde estabas, que llegas a esta hora de la noche
con la impudencia escrita en la cara?
Hermes le respondio ingeniosamente:
-Madre, ;por que me dices estas cosas
como s1 fuera un nifio pequeno
que conoce muchas reglas
y que se puede asustar
con las palabras de sumadre?
(Por que he de estar comprometido
—en la mayor de las artes—,
siempre preocupado por t1y, por supuesto, por mi?
No vamos a quedarnos aqui,
como tu quieres, los dos unicos dioses
sinregalos,

jsin tan siquiera oraciones!?

Un Hermes puede mejorar la vida de sumadre (y la suya propia). Tiene confianza en si mismo y la
habilidad de conseguir lo que quiere en la vida, muchas veces por medios poco convencionales.

Puesto que a Hermes no le gustan las ataduras, no suele asentarse en un lugar, de modo que su
hogar esta donde esta su madre. La situacion que encuentra mas compatible es la que le permite ir y
venir. La madre introvertida, no posesiva y ama de casa autosuficiente como Maya (una mujer que es
el arquetipo de la diosa del fuego del hogar, Hestia), es con la que un hijo Hermes se lleva mejor.
Una madre posesiva o que siempre esta en todo se encontrara con muchas dificultades. Los esfuerzos
por mantenerle atado o atada, sobre todo si1 son mediante el sentido de culpa, normalmente seran
infructuosos. Un Hermes suele ser un buen hijo a su manera, y su madre puede que siempre sea la
mujer mas importante de suvida, especialmente si1 no se casa, pero incluso aunque no lo haga.

El dios Hermes, que empezo como un ladronzuelo y se convirtio en un dios muy venerado, tuvo
padres que le ayudaron en su educacion. Maya y Zeus le proporcionaron actitudes maternales y
paternales positivas.

Zeus fue amoroso y blando con Hermes, incluso aunque pudo darse cuenta del engafio de Hermes
tras su fachada de mnocencia cuando se le acuso de haberle robado las vacas a Apolo. Tras escuchar
el juramento de inocencia de Hermes, Zeus se limito a ordenarle que «sefialara el lugar —sin mas
engafios— en donde habia escondido aquel importante numero de reses». Y, sin rechistar, Hermes
obedecio.

Esta firme actitud de Zeus de dejarse de tonterias es lo que necesitan los mios Hermes. Los



muchachos Hermes afortunados y que han sido atendidos son los que han temido que disculparse y
restituir un objeto al encargado de la tienda donde lo han robado. (Esta paternal actitud de Zeus,
como el amor no posesivo de Maya, pueden expresarlo ambos padres, puesto que tanto hombres
como mujeres pueden ser “maternales” o “paternales™.)

Los padres de hijos Hermes que son delincuentes juveniles puede que no se den cuenta de que han
fomentado su potencial de conducta antisocial al darles un “doble mensaje” como hizo Zeus al
principio. Cuando Hermes minti6 sobre el robo de las vacas:

Zeus solto una gran carcajada
mientras miraba a su hijo,
que estaba haciendo una trastada
al mentir tan bien,
con tanta tranquilidad
respecto a que no sabia nada

de las vacas 2

La risa de Zeus era de aprobacion, sureaccion a las descaradas mentiras y falso juramento parecia
indicar que su hijo habia hecho algo que le complacia. Tiempo despues, Zeus fue mas firme.

Cuando un padre envia a un nifio o nifia un “doble mensaje”, éste o esta recibe un mensaje
encubierto en lugar de uno claro y abierto. En los estudios de los padres de delincuentes de la
psicoanalista infantil Adelaide M. Johnson, éste era el caso mas comun.? El padre puede considerar
que la conducta es mala e incluso que se ha de castigar (el mensaje abierto) sin embargo, una risa
1ncongruente o una fascinacion obvia por los detalles de lo que ha hecho, subrepticiamente transmite
que el padre esta complacido. El nifio desobediente “actia” obedientemente para el padre, que, de
forma indirecta, experimenta la fascinacion, o quizas la promiscuidad sexual o los actos antisociales
que ¢l mismo no se ha atrevido a realizar, pero que secretamente aplaude.

La adolescencia y los primeros afios como adllto

El proverbio “tal como se doble la ramita se doblara la rama” se puede aplicar a la educaciony el
desarrollo de un Hermes. En la adolescencia y en los primeros afios como adulto, un Hermes se
cuestiona las reglas convencionales para alcanzar el exito. Esta interesado en conseguir lo que quiere
en la vida, pero no lo esta en lo que eso suele implicar. Ademas, la diversidad de sus intereses hacen
que su camino sea un zigzag.

Pone a “prueba los limites”, una tendencia propia de un joven cuya personalidad se rige por
Hermes, el dios de las fronteras, que las cruzaba con facilidad. Esos limites pueden ser “la forma
como se hacen las cosas por aqui”, un toque de queda, o el reto de conseguir entrar en un archivo
restringido de un programa de ordenador.

Es probable que deje el instituto o la umversidad para poder dedicar mas tiempo a un negocio
mnnovador o un invento, que se dedique a dirigir y a tocar en un grupo de rock o que se convierta en
jugador de algun deporte de pelota o en un profesional del golf. Un Hermes no suele esforzarse por
conseguir buenas notas ni la aprobacion de los demas (para ello ha de tener cualidades de Apolo o
de Zeus); cuando consigue lo que quiere es porque el trabajo le fascina y le inspira su capacidad de
mmvencion. El problema que resuelve no suele ser de tipo puramente intelectual o estetico, sino que
tambien suele tener posibilidades comerciales. Steve Woz-mak, inventor del ordenador Apple, dejo



la universidad y posee muchas de las cualidades de Hermes. Cuando su joven e innovadora
compafiia crecio y se Instaurd la mentalidad corporativa en la direccion, Wozniak se llevo su
mventiva y sunueva fortuna a otro campo y desarrollo un aparato de control remoto universal al que
llamo Core. El talento, la suerte y la posibilidad de hacer cambios empresariales son tipicos de un
Hermes con éxito.

En la adolescencia y en los primeros afios como adulto, un Hermes puede 1niciar su pauta de ir de
un sitio a otro, o de un trabajo a otro. Si no conserva su interes y sus talentos potenciales no llegan a
desarrollarse, puede tener empleos marginales y ser un eterno errante.

Durante este mismo periodo, un Hermes se puede identificar plenamente con el ladron y el
mentiroso, seguir un camino delictivo, generalmente como hombre de confianza o como algun tipo de
delincuente administrativo.

A diferencia de la tendencia comercial o delictiva que un Hermes puede seguir en sus afios de
adulto, algunos exploran profundamente la espiritualidad, la filosofia o la psicologia en este periodo.
Este es el camino que el brillante joven profesor de psicologia de Harvard, Richard Alpert, tomo
cuando abandono su brillante carrera para encontrar a un guru en la India. Ahora se le conoce como
Ram Dass, es un maestro espiritual, un Hermes que se puede 1dentificar con el aspecto de esta deidad
de guia de los espiritus.

El trabajo

Hermes fue el mensajero de los dioses; el guia de los espiritus en su camino hacia el mundo
subterraneo y el guia de los viajeros; dios del habla, de los ladrones, hombres de negocios y atletas;
mventor de los numeros, del alfabeto y de dos instrumentos musicales, la lira y la siringa. En su
eleccion de trabajo y en su actitud hacia el mismo, un Hermes revela similitudes con el dios: no es
probable que sea un especialista limitado a una cosa, ni que sea un empleado feliz dentro de una gran
corporacion. Su individualidad y diversidad de intereses hacen que ninguna de estas cosas sean
probables. No le gusta hacer nada “siguiendo las instrucciones”. Su mente rapida halla vias
alternativas y soluciones o atajos. Sea cual sea su campo, es probable que sea una persona con
capacidad para inventar diversas cosas y con una actitud emprendedora. Es un oportunista, en el
sentido mas neutro de la palabra: una persona capaz de captar a una persona o el significado de una
1dea y no dejar escapar la oportundad que le presenta la vida. Esto, mas su habilidad para
comunicarse, hacen de ¢l un buen vendedor o negociador. Es un innovador tenaz, que sabe utilizar
1deas de distintos campos y que puede 1ir mas alla de los limites habituales para conseguir lo que
desea.

Gordon Summer, conocido como Sting, es un Hermes contemporaneo que ha manejado con mucho
€xito pasar de una carrera a otra: de maestro de escuela a estrella del rock, compositor y cantante del
grupo Police, cuyos albumes han alcanzado millones de ventas (Synchronicity tomo el nombre de los
escritos del psicologo Carl Jung y The Ghost in the Machine de los escritos del filosofo Arthur
Koestler). Sting ha pasado de estrella del rock a estrella de cine; de actuar en grupo con Police a
actuar en solitario en su album The Dream of the Blue Turtles.

Un periodista describe a Sting como un hombre que «tiene prisa. Viaja ligero y brilla solo
brevemente [... ], me encontré con €l tres veces a lo largo de tres meses en tres paises distintosy» 2
Normalmente a un Hermes no le gusta que le clasifiquen, valora su libertad para poder moverse tanto
en el plano fisico como en el psicologico, incluyendo los aspectos “brillante y oscuro” de su
personalidad. En esto se muestra muy junguiano, apropiado para un hombre que piensa en convertirse



en un analista junguiano cuando sea mucho mayor.
Segun la revista Record, Sting dijo:

S1 miras mi historia en la prensa inglesa, al principio fur proclamado como el muchacho
dorado, de pelo rubio, con talento y atractivo. Aqui tenemos un tipo que habia sido maestro de
escuela, que tenia una esposa hermosa y con talento, y un mifio. Era atletico y no tomaba drogas.
Entonces la prensa descubrio que habia estafado a la gente y que habia tomado drogas. Y
entonces empece a interpretar papeles de malo y me converti en un mal chico para la prensa
britanica. Aquello fue fantastico para mi porque sigmficaba que era libre para hacer lo que me
diera la gana. De modo que ahora la prensa britanica esta totalmente confundida respecto a

como soy y lo que encaja conmigo. A veces soy un buen chico y a veces soy malo. Ese soy yo.Z

Esa denominacion de “buen chico, mal chico™ es tambien hermetica.

El arquetipo Hermes tiene cualidades que contribuyen a ser un buen psicoterapeuta. Al 1gual que
Hermes, que fue el guia y el compafiero del viajero, un psicoterapeuta tambien acompafia a las
personas en sus viajes psicologicos, va con ellas a las zonas oscuras y hacia la luz en las
transiciones dificiles, como en la crisis de la mitad de la vida, y las acompafia en sus psicosis o en
condiciones limite. Cuando en una persona esta presente Hermes, podra ver los aspectos oscuro,
hostil, psicotico, instintivo, sexual o agresivo, asi como el altruista, mistico o 1luminado de la gente
corriente, incluso en si misma, sin hacer criticas. Esta habilidad es una expresion del aspecto
“amistoso” de Hermes. En Hermes and His Children, el autor y analista Rafael Lopez-Pedraza
comenta: «s1 interiorizamos el aspecto afable de Hermes, entonces es el propio Hermes el que hace
las paces con nuestros complejos psicologicos encabezados por otros diosesy 2

La caracteristica mas destacada de la presencia de Hermes es que proporciona el don de la
palabra y de la persuasion, una actitud amistosa que le abre las puertas para conseguir lo que desea
en el mundo, un potencial de reacciones espontaneas y propicias que le son muy utiles. Hermes fue el
dios del comercio, parecerse a €l contribuye a ser un buen vendedor, un hombre de negocios
mmnovador, unrelaciones publicas excelente y, jcomo no?, un buen guia turistico.

Las relaciones con las mujeres

En la vida de una mujer los Hermes encantadores aparecen de improviso: ¢l esta sentado a su lado
en un avion, es un amigo que llevaba mucho tiempo fuera de la ciudad del anfitrion de una fiesta en la
que, de no ser por ¢l, solo habrian habido caras conocidas; aparece en su auxilio cuando ella esta
tirada en el arcén de la carretera con una rueda pinchada. Es solidario y amistoso. Su conversacion le
fascina: ¢l ha estado en sitios de los que ella solo ha leido, le envuelve un aire de aventura y de ser
un mal chico. Ella cree que por fin ha conocido al hombre de suvida, pero ¢l es evasivo.

Es tipico que, 1gual de inesperada que fue la llegada de Hermes en su vida, lo sea su salida. Por
ejemplo, se va de viaje de negocios y la llama para decirle que una cosa ha conducido a otra y que
va a estar ausente mas tiempo de lo previsto, y su fecha de regreso es ya indefinida. Quizas reciba
una postal. Y ¢l desaparecera sin mas palabras, hasta que vuelva a aparecer sin una disculpa. Con los
Hermes suele suceder “ 0jos que no ven, corazon que no siente”.

Quizas no sea un Hermes de la jet-set, sino un chico sencillo, pero el patron sera el mismo. La
aventura que le aleja puede que sea su implicacion en un proyecto o la sesion de la liga de béisbol
amateur con su agenda de juegos nocturnos y de fines de semana. Sin tan siquiera pensar en como



puede afectarle a ella, un Hermes querra entrar y salir de la vida de una myjer, sinresponsabilizarse
de sus sentimientos y sin serle fiel.

Un Hermes entra en el reino del amor cuando, en el umbral de la casa de una mujer que le
encuentra fascinante, €sta le invita a entrar. Para €l puede ser como visitar un pais nuevo: una mujer
nueva es un territorio virgen que explorar y disfrutar, tras lo cual siente otra vez la imperiosa
necesidad de viajar. Esta es la cualidad que hace que los hombres Hermes se comporten como
domjuanes, lo que les hace verse como abejas que van libando de flor en flor. El actor y famoso
amante de bellas mujeres Warren Beatty parece encarnar este aspecto de Hermes.

Un hombre Hermes se puede llevar muy bien con mujeres que no tienen esperanzas poco realistas
sobre ¢l o que ¢l siente que no puede satisfacer. Puede que tenga amistades fememnas que estén
encantadas de verle cuando esta con ellas y que no esperan tener noticias suyas hasta que vuelva a
aparecer. Pueden estar “ligeramente en contacto” en el intervalo: una llamada de telefono esporadica,
una nota, una invitacion abierta mantiene la puerta abierta a Hermes. La amistad es probable que haya
atravesado alguna fase de mantener relaciones sexuales, lo cual puede volverse a repetir de vez en
cuando.

Existe tambien un potencial oscuro y explotador en el hombre Hermes. Actuar por impulso y tomar
lo que quiere cuando quiere son caracteristicas negativas. S1 es una mujer lo que desea se puede
volver muy seductor y mamipulador. ;Solo le importa salirse con la suya y para ello no le importa
mentir, seducir, hacer todo lo que crea que va a funcionar, sin tener en cuenta las consecuencias para
ella, o para sumatrimonio s1 esta casada, y sin intencion alguna de cumplir con sus promesas.

Las relaciones con los hombres

Hermes era el dios mas simpatico y el patron protector de los atletas, comerciantes, viajeros y
musicos. Paso mucho tiempo en compafiia de una serie de hombres. Lo mismo sucede con el hombre
Hermes. Hace cosas con una serie de amigos y posiblemente tenga mas conocidos que le consideran
un amigo que ningun otro tipo de hombre. Hace visitas informales a muchos de sus amigos: puede
verles en una partida de cartas o en un partido de golf; s1 es musico, aparecera de vez en cuando con
su instrumento para participar en una jam session. En los negocios, puede que contacte con ellos para
un “negocio” en el que quiere que participen. Suele ser generoso con las propinas y, cuando esta tras
la pista de algo, lo compartira con los amigos, que saben apreciar la inesperada bendicion que ello
puede representar.

Hermes es en el fondo un solitario gregario. Posee el don de la amistad que le facilita conocer a
mucha gente y hacer cosas con ella. Puesto que la mayoria de las amistades entre hombres se basan
en compartir una actividad, mas que enrevelarse tal como uno es, con la vulnerabilidad y el desvelar
de la intimidad que ello conlleva, un Hermes cuenta con un circulo de amigos masculinos mucho mas
amplio que ningun otro. Normalmente se salta las divisiones de clases porque estas representan la
diversidad de intereses que es probable que posea un Hermes.

La sexualidad
Enel campo de la sexualidad al 1gual que en muchos otros campos: un Hermes prefiere lo personal
y lo experimental. Cruza las fronteras en sus exploraciones. Por consiguiente, es probable que cuente
con una variada experiencia sexual, con muchas personas y en muchas circunstancias. De nuevo, la
medida de que su impulsividad le lleve a hacer lo que quiere sin importarle las consecuencias o los



sentimientos de los demas, dependera de la fuerza que tengan sus otros arquetipos, de la influencia de
su familia, de suiglesia y de sumedio social.

Al empezar de joven con “vamos a jugar a los medicos” o con “yo te ensefiaré lo mio s1 tu me
enseflas lo tuyo”, puede tener mucha experiencia sexual. Es persuasivo para conseguir que sus
parejas hagan lo que €l quiere: a los ocho afios, puede que haya conseguido que su vecina se sacara
los leotardos, que se lo ensefiara y dejara tocar. A los trece quizas convencio a otros muchachos para
que se sentaran en un circulo secreto e hicieran unjack off (mastur-barse hasta eyacular juntos) o ver
hasta que distancia podia dirigir su chorro de orina. Puede que haya sido el primero de su grupo en
conseguir que una chica le dejara acariciar sus pechos o “llegar hasta el final”. Con su intuicion,
estrategia y poderes de persuasion, con frecuencia unidos a sus cualidades de ser un “buen chico” y
simpatico, un hombre Hermes descubre que tiene un don para las mujeres y suele conseguir lo que se
propone sexualmente.

Algunos de los chistes sexuales mas conocidos son los del viajante y la hija del granjero. Son
vifietas de una representacion contemporanea de Hermes, dios de los viajeros y del comercio, dios
errante y ladron, que roba la virgimdad de la hija y con ello toma algo de valor del iracundo
granjero, cuya hija ahora (en un contexto patriarcal) ya no vale nada por lo que ha hecho.

Puede ser heterosexual u homosexual. En cualquiera de los casos, es mas que probable que haya
intentado (o fantaseado) tener relaciones sexuales con un hombre o con varios si es heterosexual, o
con myjeres si es homosexual, mas que mingun otro tipo de hombre. Independientemente de sus
inclinaciones sexuales, el Hermes tiende a la bisexualidad, no es critico mi le asusta observar en ¢l
cualquier tendencia. Esta actitud encaja mitologicamente, puesto que Hermes engendro a
Hermafrodito, el dios bisexual.

El matrimonio

S1 el hombre Hermes es eternamente un adolescente en el ambito de las emociones, lo cual es una
de las potencialidades de este arquetipo, entonces sera el soltero mas evasivo. Su actitud de estar
siempre haciendo algo y del “nunca te comprometas™ se manifiesta en su relacion con las myjeres.
Cuando ya ha pasado el primer furor del romance, desaparece. La posesividad o dependencia de una
mujer le hace alzar el vuelo.

Un Hermes maduro puede tener serios compromisos laborales y una relacion significativa. Sin
embargo, es mas probable que este solo. Si se casa, espera que sumujer se las arregle en su ausencia
para hacer que todo siga fincionando en el hogar hasta su regreso. El va y viene, y no comparte los
detalles de su trabajo con su esposa ni espera que ella le ayude a triunfar.

Con un hombre Hermes puede funcionar un matrimonio de dos almas independientes. En los
hogares griegos la herma —el pilar que representa a Hermes— estaba delante de la puerta de entrada y
en el interior un fuego redondo en el centro representaba a Hestia, la diosa del fuego del hogar. Era
el fuego de Hestia el que convertia una casa en un hogar. Las mujeres que encarnan este arquetipo son
independientes, estan centradas en su interior y disfrutan de la soledad. Un matrimonio Hermes-
Hestia puede funcionar armoniosamente para ambos. Ella puede parecer una esposa muy tradicional,
pero ser una esposa no es lo que le llena y los celos no son un problema.

Hestia fue una diosa virgen Cualquier mujer que este con un Hermes habra de tener una Hestia o
algun otro patron de diosa virgen en su psique, porque ¢l ira y vendra. Por ejemplo, la independencia
de Jacqueline Kennedy y su aparente capacidad para tolerar las numerosas aventuras de John F.
Kennedy con otras mujeres y la importancia que tenian sus amigos masculinos, asi como su



dedicacion a la politica y a la presidencia, probablemente se debia a que tenia como principal
arquetipo a la diosa virgen Atenea.

Afrodita y Hermes estuvieron unidos en la mitologia y esta combinacion tambien puede funcionar
en la vida real. En lugar de ser opuestos compatibles, como Hermes y Hestia, las mujeres que se
parecen a Afrodita, diosa del amor y de la belleza, comparten caracteristicas con los hombres
Hermes. En el reino del amor, ninguno es posesivo y estan abiertos a muchas experiencias. Los dos
tambien pueden dedicarse de lleno a cualquier cosa que estén haciendo: generalmente en el campo de
la creatividad en el caso de ella y en el ultimo proyecto desafiante en el de ¢l. De todos modos a
ninguno le gustan las agendas, asi que la irregularidad en su vida en comun funciona bien. Suelen
preferir vivir juntos sin estar casados.

La descendencia

El dios Hermes tuvo varios hijos cuya conducta traspaso las fronteras de lo aceptable. Autolico
fue el mas grande de los mentirosos y ladrones de su tiempo, pero fue considerablemente menos
reprensible que Mirtilo, que hizo una chaveta de cera que provoco la muerte de su maestro cuando
conducia su carro. A Pan (dios de los bosques, pastos, rebafios y pastores) le gustaba hacer la siesta,
y aterrorizaba a cualquiera que le molestara durante ese rato. Podia inducir al panico, a un estado de
terror 1rracional, de ahi la palabra “panico”, en el que la gente salia de estampia: los mas afectados
eran los atemorizados viajeros que se encontraban en lugares solitarios o desolados. Pan tenia
caracteristicas de cabra tanto en su aspecto fisico como en su lascivo caracter. Aunque los hijos de
un dios puedan ser metaforas de las cualidades que “engendra” el arquetipo, el mito tambien puede
ser un paralelismo de la vida real. Los hijos de un Hermes pueden en realidad (de tal palo tal astilla)
tener dificultades por sus impulsos antisociales o sexuales.

Actuar impulsivamente sin pensar en las consecuencias es una cualidad innata, y la mentalidad de
“tomalo ahora, paga despues™ tiene relacion con vivir en el presente, por lo tanto, aprender a pensar
en las consecuencias, reflexionar sobre el efecto que puede causar en los demas, aprender a conocer
donde estan los limites, es una parte esencial de su educacion s1 el muchacho Hermes ha de madurar
y adaptarse a lo que el mundo espera de €l. Estas lecciones se pueden equiparar con la “buena
paternidad”, en cuanto el padre es el que suele interceder con el mundo exterior. Por desgracia, los
hombres Hermes educan hijos pero no estan psicologicamente preparados para ser buenos padres
para ellos (a menos que tambien tengan algunos arquetipos patriarcales o ellos mismos hayan sido
bien educados).

Hermes como padre no suele ver los limites m cefiirse a ellos. Sus hijos saben que pueden salirse
con la suya, sobre todo s1 pueden presentar algun argumento persuasivo: ya sea en lo que respecta a
irse mas tarde a la cama o a “hacer pellas”. Tambien pueden descubrir que pueden inventar excusas o
mentir para encubrir su conducta impulsiva y ante un padre Hermes no seran responsables de lo que
estan ocultando. Por consiguiente los hijos de Hermes aprenden con demasiada frecuencia que las
reglas se pueden pasar por alto, que las tareas que se espera que hagan se pueden posponer dando
una excusa, que se pueden librar de hacer las cosas. No consiguen aprender el respeto por la
autoridad y a menudo tienen una 1dea poco clara del bieny del mal.

La descendencia de un Hermes no esta bien preparada para el mundo de los estudios o del trabajo.
Saben muy poco de disciplina. Esperan que se podran librar de rendir lo minimo sin penalizaciony
mas tarde se dan cuenta de que no es asi.

En el aspecto positivo, el padre Hermes sabe jugar con sus hijos e hijas y disfruta llevandoles a



aventuras, aprecia y estimula su imaginacion y a menudo ¢l mismo suele ser como un nifio con ellos.
Los padres Hermes fueron muy tipicos de la generacion hippy —o los nifios de las flores— de los afios
sesenta. A diferencia de los padres tradicionales que preparan a sus hijos para producir, un padre
Hermes influye en sus hijos para que vean la vida como una serie de aventuras.

Ademas de no establecer limites y de ser incoherente, un padre Hermes tambien puede estar
ausente. Puede que haya abandonado a su familia y se haya marchado a otro lugar. También puede
estar mucho “en la carretera”, por su profesion de viajante o de hombre de negocios, yendo y
viniendo, sin quedarse mucho tiempo en casa. Ya sea debido a su actitud no paternal de compafiero
de juegos de sus hijos cuando esta en casa o0 a que rara vez esta en ella, suele dejar la educacion de
su prole en manos de la madre.

La mitad de la vida

S1 un hombre es un Hermes maduro con un trabajo que le supone un reto y ademas le recompensa
materialmente, la mitad de la vida le ofrecera mas posibilidades que nunca. Hallara oportunidades
para crecer, viajar, para la diversificacion Hermes, en mayor medida que los otros tipos de hombre,
encontrara el mundo exterior gratificante, pero puede que tambien empiece a explorar su mundo
interior, al cual también se adaptara facilmente en esta fase de la vida.

Sin embargo, s1 en la mitad de la vida sigue siendo un adolescente que va de un lugar a oftro, de
trabajo en trabajo y de mujer en mujer, esos afios seran inesperadamente duros. El encanto ya no
funciona para cubrir su falta de sustancia. Es evidente que es un fracasado. Es una €época en que
algunos Hermes tienen accidentes mortales y otros entran en graves depresiones.

El destino del Hermes antisocial o sociopata en la mitad de la vida puede ser muy variado. Puede
tener exito economicamente aunque siga estando muy poco reformado, o bien puede haber caido en
desgracia, estar en la carcel o huyendo a raiz de sus acciones.

Los ultimos afios

El hombre Hermes en sus ultimos afios puede ser peculiar, no sera un jubilado normal y corriente
que se retira de la vida activa. Si sigue siendo el eterno adolescente incluso cuando es mayor o s1 ha
conservado su identidad marginal como ladron, puede acabar siendo un vagabundo sin techo que
viaja de un lugar a otro segun el clima y las oportunidades, consiguiendo algo de dinero aqui y alli,
sobreviviendo con su ingenio y conversacion. Una variante contemporanea de esta version de
Hermes es la que han observado los psiquiatras de los hospitales para los veteranos; estos pacientes
Hermes han aprendido a conseguir ser admitidos, hallan un cobijo y luego se marchan de nuevo.

Por el contrario, el Hermes que ha evolucionado positivamente puede ser un sabio guia para los
“viajeros” que recorren el camino, a traves del cual €l ha adquirido una experiencia profunda y una
vision general de su significado. Puede ser un astuto hombre de negocios con muchas lecciones que
enseflar, un explorador del terreno psicologico que puede guiar a los demas o un politico que puede
merecer ser considerado como un pretigioso consejero. Sea cual fuere su campo, puede ser un buen
orador o autor, que comunica lo que ha aprendido en sus “viajes”. Un Hermes es normal que este
explorando un nuevo territorio hasta el dia de su muerte, conociendo gente nueva o nvestigando
1deas nuevas. Y probablemente hasta vea la muerte como su proxima aventura.



Conflictos psicologicos

Cuando Hermes es el arquetipo predominante en la personalidad de un hombre, su conducta —lo
que hace su impulsividad al actuar, s1 ha pensado en las consecuencias— es lo que cuenta. Los
aspectos de la sombra de Hermes son los defectos de su caracter.

La impulsividad y la ausencia de limites

Desde el dia de su nacimiento, el dios Hermes demostro ser un astuto ladron y un mentiroso
convincente. No tan precozmente, pero si bastante pronto, surge este tipo de problemas en el
muchacho Hermes. Es vital para su educacion que aprenda a respetar las posesiones de los demas,
sus sentimientos y sus derechos, sin limitarse a tomar lo que quiere, a hacer lo que le plazca y cargar
con las consecuencias. A un muchacho Hermes se le han de ensefiar los limites —lo que es una
conducta aceptable y lo que es inaceptable y explicarle por qué— para que pueda desarrollar un
sentido de lo que esta bien y lo que esta mal, que pueda modificar lo que piensa hacer. De lo
contrario, el Hermes tipico actuara inmediatamente siguiendo sus impulsos, centrandose en su mente
mventiva para conseguir lo que desea. Puede que todavia tenga que aprender sus lecciones de adulto
a traves de relaciones importantes, porque es imaginativo. Lo mas normal es que utilice este don con
el pensamiento, pero tambien puede hacerlo para desarrollar la empatia y la comprension si las
personas que le importan, que se sienten heridas por su conducta negativa, le expresan como se
sienten y cual es su estado mental.

El Hermes socidpata: el embaucador

Cuando un muchacho Hermes crece en una situacion de abusos donde los adultos importantes
actuan por mmpulsos y son agresivos con €l, no aprendera a distinguir entre el bien y el mal, n
tampoco sabra controlarse. Actuar furtivamente, robar y mentir suele ser el resultado mas comun, que
conducira a una conducta antisocial y a un patron de personalidad sociopata.

Entonces surgen los conflictos ente €l y quienes desaprueban su comportamiento o se ven afectados
por el mismo. A medida que se hace mayor, s1 lo que hace es 1legal puede que lleguen a atraparle,
aunque su agilidad mental y habla persuasiva le ofrezcan alguna ventaja. No utiliza la fuerza n la
violencia; al 1gual que hizo Her-mes cuando hurto el ganado de Apolo, toma lo que no le pertenece,
generalmente de una forma bastante audaz. Como embaucador, es un “artista del timo” que se gana la
confianza de su victima y luego la despluma, o es un ladron imaginativo y selectivo, o el tipico
impostor. Por ejemplo, leemos sobre hombres Hermes que se han hecho pasar por meédicos,
engafiando al personal del hospital durante mucho tiempo antes de ser descubiertos.

Sin embargo, a veces se les coge con las manos en la masa. Y estar en prision es algo
especialmente duro para este tipo de hombre. Esta fuera de su elemento, con las alas cortadas,
sufriendo lo que para €l es mas duro: el confinamiento, la rutina y la falta de libertad.

El eterno joven: el hombre que nunca crece

A un Hermes le cuesta sentar la cabeza. Le gusta explorar posibilidades y opciones nuevas. Pero
esta apertura es un obstaculo para seguir con algo hasta que llega a desarrollarse, hasta que ¢l
madura. Siempre encuentra pastos mas verdes, lo que le mnvita a revolotear de una situacion o



persona a ofra.

Los comienzos le resultan faciles. Con su encanto hace amigos con facilidad. Con su rapidez
mental para captar una situacion puede impresionar a los demas. A menos que ¢l mismo o la
situacion le hagan quedarse en un sitio hasta aprender algo en profundidad, solo tendra una
comprension o habilidad superficiales: “aprendiz de todo, maestro de nada”. Esta superficialidad es
un aspecto del puer ceternus, del eterno adolescente.

El eterno adolescente vive en el reino de la posibilidad, no esta dispuesto a comprometerse con
nada ni con nadie, porque no quiere abandonar la siguente oportunidad que se le presente.
Normalmente hasta que ya es demasiado tarde, piensa que es inmortal, como s1 tuviera todo el tiempo
del mundo, y no es asi. Mientras otros hombres se establecen en sus carreras o forman una familia, ¢l
puede que este buscando la aventura o sencillamente pase de hacer una cosa a otra, para que al llegar
a la mitad de la vida se de¢ cuenta de que la vida le esta pasando de largo y que se esta haciendo
viejo. Ha sido un Peter Pan que ha vivido en el pais de Nunca Jamas hasta casi los cuarenta, y
entonces, cuando se mira en el espejo y contempla su vida, despierta y se da cuenta de que es —o
puede que sea— demasiado tarde para ¢l y el resultado es la depresion de la mitad de suvida.

Falta de compromiso emocional y de intimidad

El hombre Hermes parece mas inmune que los demas al enamoramiento. En sus multiples
encuentros sexuales, su gusto por la variedad y la novedad, en lugar de la pasion, es lo que mas le
atrae en sus relaciones y fuera de ellas. Si se enamora, puede durarle lo suficiente como para que le
conduzca al amor y profundizar en ¢l; s1 ansia un fuego del hogar al que poder regresar, y siente que
podra 1r y venir con libertad, puede que se case y que con el paso del tiempo su relacion se vuelva
mas profunda. Pero el compromiso y la intimidad no llegan facilmente. Esta demasiado ocupado para
sentar la cabeza, su pensamiento es demasiado activo en otros asuntos como para dedicar mucho
tiempo a la relacion una vez la ha iniciado ya y es demasiado probable que la abandone en cuanto se
sienta atrapado.



Dificultades psicologicas para los demads

Los hombres Hermes pueden afectar negativamente a los demas al evitar sus compromisos,
abandonarles o no madurando.

El amante evasivo

Los hombres Hermes pueden hacer mucho dafio a las mujeres que se enamoran de ellos. Un
Hermes suele ser encantador, locuaz y persuasivo. Para ¢l la resistencia es unreto y puede abandonar
a la mujer cuando ya ha conseguido robarle el corazony entrar en su habitacion

Suele ser dificil para una mujer descubrir al verdadero Hermes. Puede que ¢l no sea lo que ella
pensaba porque solo vio o €]l mostro un aspecto de un hombre con muchas facetas en su personalidad,
el don de la palabra y el elemento del embaucador. Un Hermes suele adoptar muchos disfraces para
embellecer una parte de si mismo sin preocuparse de las demas, lo cual hace que parezca un
camaleon

Su capacidad de evasion y evitacion del compromiso presentan problemas para la mujer que desea
matrimonio y seguridad. Para €l, el compromiso es como unos grilletes verbales, y cuanto mas espera
la mujer o depende de ¢l para satisfacer sus necesidades, mas probable es que ¢l desaparezca. Le
gusta 1r y venir, prefiere actuar por impulso a hacer planes para el futuro, vy le gusta salir con muchas
mujeres. Para la mayoria de las féminas, un Hermes es el tipico canalla, un hombre encantador que la
engafia, primero haciéndole creer que ella es muy importante para €l y luego (hasta que al final se da
cuenta o ¢l desaparece de su vida) hay muchos desenganos cuando no cumple con lo que ella
esperaba de ¢l y cada vez tiene la excusa perfecta.

El padre inadecuado

Ser padre no es algo que todos los Hermes hagan bien. S1 no es una persona en la que se pueda
confiar y es incoherente, su descendencia crecera desconfiando de €l y con resentimiento, y estos
sentimientos contaminaran otras relaciones. Las mas afectadas son las hijas en sus relaciones con los
hombres. S1 €l fracasa en el trabajo porque le falta autodisciplina y autoridad, sus hijos suelen estar
en inferioridad de condiciones cuando han de salir al mundo; especialmente sus hijos varones, que
temen que sus incapacidades también sean las suyas. Para que un Hermes cumpla un modelo de rol
positivo para sus hijos y sea un padre adecuado y coherente, ha de trascender su identificacion con el
eterno adolescente de Hermes.



Formas de crecer

En la mitologia hay otros dos dioses que fueron importantes para Hermes y que le ayudaron a
crecer: su hermano Apolo y su padre Zeus. Estos arquetipos son tambien los dos mas importantes
para un hombre Hermes. Para poder funcionar eficazmente en el mundo ha de trascender su Hermes;
desarrollando las caracteristicas de Apolo y de Zeus. Al 1gual que Apolo y Zeus, Hermes opera en el
ambito de la mente; tambien como ellos ha de desarrollar suvida emocional y sensual.

Decirle que no a un Hermes

El hombre que trasciende su identificacion con Hermes lo hace conociendo las ventajas y
limitaciones de este arquetipo. Especialmente ha de ser consciente de su potencial negativo de
estafador; ha de actuar consciente de las posibles repercusiones de sus acciones en los demas y
decirle que no a ese aspecto suyo.

La ayuda de Apolo

Apolo, dios del sol, ve con claridad y, por lo tanto, no se le puede enganar. En seguida descubrio
las mentiras de Hermes. Si un hombre desarrolla la claridad de visiony el razonamiento apolineo, no
puede dejar que su tendencia hermética a racionalizar™ consigo mismo y con los demas se salga con
la suya. Apolo tambien representa el pensamiento lineal y la capacidad para enfocarse en una meta
lejana. Tiene un claro sentido del progreso en el tiempo v la vision paso a paso que se necesita para
llevar a cabo un trabajo disciplinado. A Apolo también le preocupan los preceptos €ticos y el bieny
el mal. Estas caracteristicas son muy necesarias para un Hermes s1 desea conseguir algo en el mundo.

Afortunadamente, para la mayoria de los Hermes, especialmente los de clase media americanos, el
patron apolineo es inevitable. Este patron domina la cultura americana. Toda institucion importante —
1glesia, escuela, boy scouts— le ensefia lo que necesita saber.

Como adulto, Hermes puede darse cuenta de que ha de hallar una forma de convertirse, al menos
parcialmente, en un Apolo hecho a si mismo, y que puede hacer posible su éxito completando sus
proyectos. Puede triunfar cuando se de cuenta de la necesidad de terminar lo que ha empezado, de
aprender que es lo que se requiere para hacer algo y proponerse seguir con ello hasta el final.

En busca de Zeus, el padre y el mentor

Zeus sin duda tenia autoridad suficiente como para decirle a Hermes que dejara de decir mentiras
y que devolviera las vacas robadas. No dio pie a la ambigliedad ni dejo lugar para excusas. Hermes
reconocio su autoridad y sin mas palabras hizo lo que Zeus le decia. El hombre Hermes suele
necesitar reconocer y respetar la autoridad y hacer lo que se espera de ¢l. Generalmente, esta
intervencion tiene lugar cuando una figura externa actua como padre, alguien que posee la autoridad
de Zeus y que impresiona a Hermes. S1 tiene una relacion positiva con un Zeus que le hace de mentor
en el mundo, Hermes también se beneficiara de la red de amistades de sus tiempos de estudiante. En
esta relacion con el tutor, Hermes se vuelve un aprendiz y se le amima a que utilice su don de la
comunicacion y su inteligencia para ascender de categoria. Los valores patriarcales son los de Zeus y
Apolo, v el aprendiz Hermes es facil que los asimile. En un patriarcado, a un Hermes se le apoya,
recompensa y anima a evolucionar mas que a ningun otro tipo, aparte de los zeus y apolos. Los tres



comparten una afimdad por el mundo mental, los hombres Zeus y Apolo admiran los recursos de
Hermes y su don de la palabra.

Un Hermes que se da cuenta de que el eterno muchacho ha dirigido demasiado su vida, a veces
puede cambiar el curso de suvida buscando activamente un tutor y proponiendose tomarse en serio el
trabajo. Cuando se esfuerza por controlar a su propio eterno adolescente, que preferiria dejarlo todo
para Ir a jugar, esta invocando a su propio Zeus.

Hallar su Afrodita

Hermes no se caso mi tuvo una compaiera. Su principal amor fue Afrodita, que se caso con
Hefesto y que tuvo otros amantes hacia los que se sinti0 apasionadamente atraida. Hermes la deseaba
y ella al principio no queria saber nada de ¢l. Zeus se apiado de ¢l y envio a su aguila a que robara
una de las sandalias doradas de la joven cuando se estaba bafnando. Entonces Hermes le devolvio la
sandalia a cambio de sus favores y ella acepto.

Una de las principales formas de evolucionar para un Hermes es enamorandose de una mujer que
se convierta en su Afrodita. Preferiblemente ella habra de suponer un reto, una muyjer a la que desea y
que no puede conseguir inmediatamente, alguien que le haga profundizar en su vida emocional
haciéndole consciente de su vulnerabilidad frente a ella, que le aparte de su vision mental y le haga
descubrir la sensualidad de su cuerpo. (La forma de crecer de un Apolo, desarrollando a su
Dionisos, también se puede aplicar a Hermes. Al igual que Apolo, el crecimiento puede llegar a
traves de la relacion con suanima, o myjer interior.)

La evolucion espiritual

Hermes posee un potencial imnato para convertirse en guia de las almas y en un buscador del
sentido de la vida. Inspirado por el espiritu y centrado en ¢€l, busca la comprension de las verdades
espirituales y se adentra en los abismos del Hades. El hombre (o mujer) que esta en contacto con este
aspecto de Hermes se siente atraido hacia lo sagrado, hacia los misterios de la muerte y de la vida
despues de la muerte, y no se contenta con seguir solo un camino. Y al igual que Hermes, el
comunicador, todo lo que aprende es muy probable que lo ensefie y lo transmita.

En el mito del rapto de Persefone que se encuentra en el Himmno a Deméter de Homero, Hermes
desciende al mundo subterraneo para devolver a la doncella al mundo exterior, junto a su madre. En
este mito se basan los misterios de Eleusis, cuyos iniciados “ya no temian la muerte”. Los misterios
de Eleusis son anteriores al cristiamismo y celebraban el retorno de Persefone del mundo
subterraneo; al 1gual que Jesus, Perséfone regreso del reino de la muerte. En la mitologia de
Dionisos, Hermes desempefia un papel de similar importancia vital, esta vez salvando al mifio
Dionisos. Persefone puede representar el alma, que en la mayoria de los hombres y tambien en
muchas mujeres se encarna en lo fememno, mientras Dionisos simboliza al nifio divino. Hermes
como arquetipo esta presente en las personas que estan en contacto con estos aspectos de ellas
mismas y con las que buscan un sentido espiritual en sus vidas.

* En psicologia es el mecanismo inconsciente de defensa por las que se justifican actitudes
intolerables. (N. de la T)



8. ARES, DIOS DE LA GUERRA: GUERRERO, BAILARIN,
AMANTE

Ares como encarnacion de la agresividad ha sido una de las fuerzas mas potentes que han
actuado a lo largo de la historia de la humanidad. Es el “hombre de accion” del Olimpo, dios de
la guerra y las tensiones, el amante incansable y turbulento que prospera en el contlicto y se
regocija en la batalla. En Ares vemos nuestra agresividad bruta y sangrienta, antes de que la
civilizacion la atemperara o reprimiera.

ARIANNA STASSINOPOULOS, The Gods of Greece

En la literatura y en el arte, Ares es conocido por los dos papeles que Homero le asigno:
guerrero y amante. Bajo su nombre romano de Marte es practicamente un sinonimo de guerra y
para todo aquel que disfrute con sus sanguinarios aspectos.

PHILIP MAYERSON, Classical Mythology in Literature, Art,and Music

Ares como dios, arquetipo y hombre, es una imagen del poder fisico masculino, de la intensidad y
de la accion inmediata. Su corazon e instintos literalmente le impulsan a actuar y a reaccionar con su
cuerpo, sin tener en cuenta las consecuencias. A su padre Zeus no le agradaba y se puso en su contra,
al 1gual que el patriarcado desvaloriza sus atributos.



Ares, el dios

Ares, a quien los romanos llamaron Marte, era el dios de la guerra. El menos respetado y honrado
de los doce olimpicos de los griegos, por su irracionalidad y frenesi por la guerra, Ares representaba
el deseo vehemente e incontrolado por la batalla y por el derramamiento de sangre. A diferencia de
los griegos, los romanos tenian a Marte en gran estima y solo le antecedia en importancia Jupiter
(Zeus). Para ellos era el protector de la comumdad y el padre de Romulo y Remo, los gemelos que
fundaron Roma.

Se le representa como a un hombre vigoroso y viril, a menudo con barba, aunque no siempre,
generalmente con casco y escudo, espada y lanza, a veces con peto, pero rara vez con armadura
completa.

Genealogia y mitologia

Ares fue el unico hijo de Hera y de Zeus. Sin embargo, al igual que con Hefesto, el otro hijo
olimpico de Hera, en una version romana (la de Ovidio) ella concibio a Ares partenogenéticamente,
mediante una hierba que, con solo tocarla, podia hacer fertil a 1a mas esteril. No tenemos detalles de
su nacimiento.

Los gigantes gemelos denominados aloades casi consiguieron matar a Ares, probablemente cuando
¢ste todavia era un nifio como ellos. Le capturaron y le encerraron en una jarra de bronce. Ares
estuvo prisionero durante trece meses y habria muerto (aunque era un dios y por ende inmortal, lo
cual es peculiar) s1 su madrastra no se lo hubiera dicho a Hermes. Cuando Hermes le libero, estaba
medio muerto por el tormento.

Hera eligio a Priapo como tutor, el dios falico deformado. Priapo ensefio primero al muchacho a
ser un excelente bailarin y luego a ser un guerrero.

En el campo de batalla

La vision que Homero nos da de Ares en la Iliada es 1a que ha prevalecido. Ares estaba de parte
de los troyanos contra los griegos y Homero lo describio como sediento de sangre, despreciable,
como un fanfarron plafiidero que siempre era vencido, herido, insultado o avergonzado por su
hermanastra Atenea. Cuando mataron a uno de sus hijos y, contradiciendo las ordenes de Zeus,
emprendio la batalla, Atenea le reprendio llamandole zoquete y maniaco por perder la razon y el
control (virtudes de Atenea e 1deales de los griegos). Se decia de ¢l que no sabia distinguir «lo que
estaba bien» por falta de caracter porque ahora «recurre a uno y luego a otro». Ares reaccionaba
emocionalmente; sus sentimientos le conducian a las batallas del lado de los hombres con los que
sentia alguna relacion, generalmente sanguinea. La lealtad o la venganza eran sus motivaciones y
estaban por encima de otras consideraciones. Para los otros olimpicos la guerra de Troya era como
ver un deporte desde la grada, la mitad de ellos apoyaba a los griegos y la otra mitad a los troyanos.
Los propios olimpicos participaban esporadicamente en la batalla, pero cuando lo hacian era segun
las reglas de Zeus. Ares, por el contrario, no veia esto como un juego.

Cuando dioses y hombres luchaban entre ellos en otra batalla, Atenea guio a uno de sus héroes
favoritos, Diomedes, para herir al dios con una lanza. Ares solto un rugido y se quejo a Zeus sobre lo
que Atenea habia hecho. Zeus se puso de parte de Atenea y le rechazo y humillo todavia mas



diciendole: «No vengas a mi a quejarte. No hay nada que te guste mas que pelearte y luchar, que es
por lo que te odio mas que a ningun otro dios del Olimpo».

Sin embargo, Homero reconocio que Ares alento a las fuerzas troyanas, ya que repetidas veces
acudio en su ayuda, acompafiado por sus hijos Deimos (miedo) y Fobos (terror).

El amante de Afrodita

Ares y Afrodita, diosa del amor, fueron conocidos amantes. Ella tuvo varios hijos de Ares: los
hijos Deimos (miedo) y Fobos (terror), que acompanaron a su padre en el campo de batalla; una hija
Armonia, cuyo nombre sugiere armonia potencial entre las dos grandes pasiones, el amor y la guerra;
y quizas Eros, dios del amor. Eros tiene dos origenes mitologicos, como hijo de Ares y Afrodita y
como fuerza primigenia generativa presente desde el principio de los tiempos.

Estos dos amantes compartieron muchas historias en lo que fue el romance mas comprometido
entre los olimpicos. En la Ili-ada, cuando Atenea derribo a Ares con una piedra, Afrodita intento
ayudarle a salir del campo de batalla y fue agredida por el pufio de Atenea. Ambos tuvieron muchos
amantes. Cuando Afrodita se enamoro de Adonis, Ares se convirtio en un jabali vengativo que mato
al bello joven

Cuando el esposo de Afrodita, Hefesto, dios de la forja, se entero de la aventura, disefio una forma
de atrapar a los amantes en el acto de cometer adulterio. Construyo una red invisible e irrompible,
que ato alrededor de los pilares de la cama colgando desde las vigas del techo. Entonces fingio que
se marchaba hacia su forja, que era la sefial para que Ares entrara en su casa y en su cama. Hefesto
lanzo su red sobre los amantes y luego convoco a los dioses para que fueran testigos de su perfidia.
Los dioses, en lugar de estar indignados y solidarizarse con Hefesto, se rieron a carcajadas ante la
escena.

Padre de muchos hijos

Ares engendro muchos hijos, al menos tres o cuatro de los hijos de Afrodita (y, como dios romano
Marte, también engendro a Romulo y Remo). Ademas de estos hijos destacados, también tuvo casi
otros veinte hijos e hijas de sus uniones con numerosas mujeres, varias de las cuales dieron a luz a
mas de un hijo suyo. Al menos tres de sus hijos fueron argonautas y una de sus hijas fue Pentesilea, la
reina de las amazonas.

Ares fue un padre muy emotivo y que actuaba en nombre de sus hijos. Cuando uno de los hijos de
Posei1don violo a Alcipe, una de sus hijas, Ares le mato en el acto. Poseidon le convoco para ser
juzgado por asesinato ante un jurado de dioses, fue juzgado en el lugar del crimen y fue absuelto, en
una colina de Atenas cercana a la acropolis, que a partir de entonces se llamo Areopago (la colina de
Ares). La muerte de un hijo también provoco a Ares durante la guerra de Troya, cuando se entero de
que su hijo Asclepio habia muerto en la batalla, Ares impetuosamente entré en la contienda para
vengarle, aunque Zeus habia prohibido a los dioses que tomaran parte en la misma.

Cuando Heracles fue desafiado por Cicno, un bandolero que asaltaba a los viajeros que llevaban
ofrendas a Delfos, y otro de los hijos de Ares, éste ultimo se puso de parte de su hijo. Atenea acudio
en ayuda de Heracles y con su colaboracion hirio a Ares y mato a Cicno.

Todavia hay otro de sus descendientes: una serpiente sagrada que vigilaba la fuente de Tebas.
Cuando Cadmo la mato, tuvo que servir a Ares durante ocho afios, tras los cuales se caso con
Armonia, hija de Ares y Afrodita, y fundo la ciudad de Tebas.



Andlisis varios

La vision negativa de Ares que prevalece es la del poeta Homero. Ares fue la mas formidable de
las deidades que estaban al lado de los troyanos, que perdio la guerra y el derecho a escribir su
historia. Walter Otto, como mitologo, destaca de Ares: «contra este terrible espiritu de matanza y
derramamiento de sangre destaca la forma brillante de Atenea como un admirable contraste, y este
contraste es intencionado por parte del poeta» 1

En cambio, en el Himno a Ares de Homero se alaban las virtudes de Ares con frases como «Ares
tiene un poderoso corazon», «Ares, padre de la victoria», «Ares el que favorece la justicia», «Ares,
cabecilla de los hombres mas justos, Ares lleva el baculo de la especie humana». Se le llama «el que
ayuda a la humanidad, dispensador del dulce coraje de la juventud»? Esta vision de Ares, que
también forma parte de la tradicion griega, coincide con la vision positiva romana del dios de la
guerra, a quien ellos llamaron Marte.

Cuando se compara con la racionalidad y Atenea, se ve a Ares bajo una vision negativa y hostil de
carnicero enajenado. Cuando se le ve positivamente, es por sus cualidades del corazon y del coraje
(del francés coeur, que significa “corazon”); es una deidad que reacciona impulsada por sus

emociones. En una familia encabezada por Zeus, los descendientes que merecieron su beneplacito
fueron los que destacaban por su frialdad emocional.



Ares, el arquetipo

El arquetipo Ares, al 1gual que el dios, esta presente en las reacciones apasionadas e intensas. Con
Ares es probable que una oleada de emociones provoque una accion fisica inmediata. Es un
arquetipo que reacciona aqui y ahora. El arquetipo Ares sin lugar a dudas predispone a un hombre (o
mujer) a estar en contacto con sus sentimientos y con su cuerpo. Sin embargo, cuando la rabia y la 1ra
aparecen reacciona instinivamente y a menudo se mete en situaciones que van en detrimento suyo y
perjudican a los demas. En cualquier caso, no considerar a qui¢n se esta respondiendo y cuales seran
las consecuencias, conduce a conflictos.

El guerrero como héroe o camorrista

Ares personifica la agresividad, la respuesta impetuosa a la batalla, ese instinto que hace que
algunos hombres se metan en lios y ataquen con un arma o con el pufio sin pensarlo. Si un hombre es
soldado, puede convertirse en un heroe condecorado, con citas que recen «sin pensar en las
consecuencias que podian existir para su propia integridad, €l... ».

Las peliculas y la television representan ese momento en que el arquetipo Ares es provocado y el
hombre se convierte en una fuerza furiosa e imparable. En las series de television vemos a un
cientifico de temperamento tranquilo que bajo la provocacion de la ira se transforma en un musculoso
gigante de color verde llamado Hulk, que tiene una fuerza sobrehumana y que es imparable e
irracional. En la pelicula de Sylvester Stallone, Rocky y sus secuelas, llega un punto en que el
boxeador esta exhausto y sangrando y es cuando lucha con su instinto puro y gana. Encarna a un Ares
mucho menos espectacular que Hulk, pero también es poseido por la agresividad incontrolada. La
pelicula Rambo encarna igualmente a un heroe Ares que, al 1gual que el dios, esta motivado por la
lealtad, el ultraje y la venganza.

En la mitologia, Ares representaba el descontrol, la irracionalidad y el frenesi de la batalla.
Estaba embriagado por el tumulto. En la vida real, la embriaguez a menudo también es una de las
causas de que Ares de rienda suelta a sus instintos: las peleas de los bares surgen cuando se provoca
a Ares. Ares no lucha por ganar un concurso o por razones estratégicas; es una respuesta emocional a
una provocacion.

El arquetipo Ares representa el gusto por la guerra. Homero represento a Ares como el dios que
amaba la guerra por si misma, que se deleitaba en el estrépito y bramido de las batallas, y en la
matanza y la destruccion Este aspecto de Ares puede hacer que la lucha resulte estimulante para el
camorrista del bar y que acabe en condecoraciones para el heroe de guerra.

Para los olimpicos, que eran inmortales, las batallas como las de la guerra de Troya eran juegos.
En esa guerra —mientras las otras deidades eran meras espectadoras, algunas de parte de los griegos
y otras de los troyanos— de vez en cuando algunas deidades participaban en la reyerta. Un Ares
contemporaneo es feliz en un campo de juego en medio de los gritos y la algarabia, no en las gradas o
apostando por el resultado, sino expresando ¢l mismo la agresividad pura. Un defensa de futbol o un
jugador de hockey impulsado por el arquetipo Ares es probable que sea penalizado por ser
demasiado violento, por hacer alguna maniobra ilegal o por pelearse cuando se encienden las
pasiones. Estos son los deportes de contacto con los que Ares encuentra reconocimiento, donde
puede ser penalizado, pero donde no es denmigrado por su temperamento. Sin embargo, en los
deportes mas selectos, como el tenis, donde la forma y la maestria son lo mas importante, reaccionar



con 1ra es sin duda una muestra de malos modales. Un campeon de tenis se espera que actue como
Apolo y tal como observo John McEnroe, sera abucheado y siseado s1 reacciona como Ares.

El amante

Ares y Afrodita fueron unos amantes a quienes el esposo de ella, Hefesto, les descubrio in
fraganti, pues sospechaba que ¢l entraba en su cama tan pronto como se marchaba al trabajo. Esta
fue una larga relacion reciproca entre iguales. Ares engendro cuatro hijos con Afrodita. Ofras
mujeres amantes suyas tambien le dieron mas de un hijo. Por el contrario, la mayor parte de las
aventuras olimpicas eran seducciones de un solo dia, generalmente entre un dios y una mortal. Incluso
entre dos deidades, la seduccion o la violacion era algo normal; la mujer solia ser forzada, engafiada
o secuestrada. Rara vez se hacia el amor con ella.

La apasionada naturaleza de Ares, su materialismo y la plemitud con la que se queda atrapado en
sus emociones del momento son las cualidades del amante Ares. Este amante no se preocupa de las
comparaciones con las demas cuando hace el amor con la diosa mas experta en asuntos del sexo. La
suya es una sexualidad lujuriosa sin la dimension extatica transpersonal de Dionmisos. En El amante
de lady Chatterley, D. H. Lawrence creo a Mellors, una personificacion de ficcion de un amante
Ares que, al 1gual que el dios, era considerado inferior por su terrenalidad y ocupacion

El bailarin

En la mitologia griega, Ares aprendio en primer lugar a bailar con su tutor Priapo, antes de ser un
guerrero. Aunque este aspecto de Ares no se ha descrito mucho, encaja con el patron arqueti-pico de
un hombre que vive mas en su cuerpo que en su mente, cuyas emociones y cuerpo actuan al unisono.
Muy bien pudo ser un bailarin y se podria predecir que fue conocido por su pasion e intensidad, mas
que por su técnica. Cuando el publico ve bailar a Mijail Barishnikov, por ejemplo, la experiencia no
es una fria apreciacion de la belleza y de la forma, aunque posee ambas. La carismatica estrella del
ballet Bolshoi, que deserto a Occidente y tiene una reputacion de galan, posee un fuerte impacto
emocional y fisico sobre su publico.

El joven Cassius Clay, que se convirtio en el campeon mundial de los pesos pesados (y que
despues cambi0 su nombre a Mohamed Ali), tambien tuvo la gracia y la forma de Ares, el bailarin,
ademas de sus instintos agresivos.

En las culturas tribales, los guerreros son bailarines: antes de la lucha, los hombres bailan Los
tambores y la musica les amiman a convertirse en Ares.

El hijo rechazado de un padre celestial

El arquetipo Ares, al 1gual que el dios, es menospreciado por los hombres que ejercen el poder a
distancia, que son frios estrategas y a veces engafiosos embaucadores (como los que se dedican al
trafico de influencias y los amantes). Mientras Ares se rebajaria al grado de un soldado raso en el
campo de batalla, Zeus prefiere lanzar un rayo desde lo alto, y Hermes robo el ganado de su hermano
Apolo, en vez de manifestarle directamente su rivalidad. Los griegos i1dealizaron el pensamiento y la
racionalidad, y desde ese momento historico hasta la fecha, éstos han sido los valores del
patriarcado. Zeus odiaba a Ares. Psicologicamente, Ares representa la sombra de Zeus, esa parte de
si mismo que ¢l despreciaba porque no la habia desarrollado y era contraria a la imagen ideal que
tenia de si mismo.



En nuestra cultura, Ares es 1gualmente menospreciado y rechazado. Las personas de color se han
convertido en portadoras de los atributos de Ares y son receptoras de la denigracion y desprecio que
recibio Ares por parte de su padre. La sexualidad, la violencia e incluso el aspecto de bailarin de
Ares (en los estereotipos racistas) son atributos del hijo “inferior”.

En las familias blancas se siguen perpetuando estos mismos valores y juicios. A menudo los
hombres que vienen a hacerse psicoanalisis explican lo invisibles y menospreciados que se sienten
porque sus 1dealizados y triunfadores padres han favorecido a sus hermanos o hermanas que son mas
mentales y con mas don de la palabra. Uno de ellos se sentia estupido y que no sabia que decir
cuando, para hacerle participar en la conversacion, su padre le hacia preguntas delante de los
mnvitados, que jamas fue a ninguno de los partidos ni pregunto por ninguno de los deportes en los que
¢l sobresalia. Sin embargo, a pesar de toda la falta de apoyo, al menos tuvo la profunda satisfaccion
de encarnar este aspecto del arquetipo Ares. Muchos hombres aceptan el menosprecio o abandonan
los aspectos significativos innatos de Ares para adaptarse o tener exito, y nunca conocen la dicha de
hacer bien lo que es propio de su arquetipo.

Ares, el protector

Una persona prudente no atacaria a alguien relacionado con Ares, porque ello invitaria a la
represalia inmediata. El cuido de si mismo, de su hija y de sus hijos. De hecho, Ares fue el unico
dios que lo hizo. Al 1gual que Marte, despues protegio a los ciudadanos de Roma con la misma
fiereza.

Como Procurador General de los Estados Unidos, Bobby Kennedy tenia un aspecto Ares que tanto
la Mafia como los sindicatos obreros corruptos temian porque, para ¢l, devolverles el golpe no era
un juego legal, sino una apasionante batalla. Conocido por su lealtad y partidismo, por sus reacciones
viscerales y por ser padre de muchos hijos, fue el mas Ares de todos los hermanos Kennedy.

Ares se une a la batalla cuando alguien que le importa es atacado, especialmente si esa persona
esta sufriendo las peores consecuencias. Ares (comparado con el iracundo Poseidon) no es
rencoroso, en el sentido de que tiene que arreglar sus cuentas con alguien aunque ello implique afnos
de persecucion. Incluso cuando resulta humillado, Ares puede lamerse las heridas y seguir adelante.

Cultivar el Ares

Hoy en dia, en un mundo patriarcal que todavia sigue el patron de Zeus, Ares sigue siendo un
arquetipo del que no se aprecia su valor, que es mas probable que se reprima que no que se cultive,
especialmente en los hombres que buscan el éxito.

Pero s1 el arquetipo Ares esta reprimido en la psique de un hombre, no tendra acceso a los
sentimientos que encarna. Todo este aspecto permanece por desarrollar y embotellado: la imagen del
muchacho Ares encerrado en la jarra de bronce.

Es posible rescatarle, pero solo si el hombre siente el despertar del muchacho que hay en €l, que
una vez fue espontaneo y expresivo fisicamente. El muchacho Ares encerrado en la jarra es su anhelo
de contacto fisico con el padre que nunca lucho con €l jugue-tonamente ni le abrazo con fuerza; es el
impulso que no puede expresar de pasar el brazo por los hombros de un amigo, de ser un compafiero;
es el nifio que giraba con la musica o deseaba hacerlo, el muchacho que una vez jugo al beisbol en
una calle de la ciudad; es lozania, terrenalidad y sudor. Es no ser consciente de uno mismo. Habra
momentos o surgiran oportunidades en las que un hombre sentira que quiere expresar a Ares:



(liberara al muchacho en ese momento o le mantendra preso en la jarra?

Cuando Ares ha estado embotellado durante mucho tiempo, la reaccion fisica a las personas y los
acontecimientos —las respuestas emocionales innatas—, pueden estar totalmente apartadas del estado
consciente. Un hombre (o una mujer) puede parecer que vive solo en su cabeza y sin embargo, su
cuerpo sigue reaccionando con tension o relajacion fisica. Por ejemplo, puede que no sienta ira ni
miedo, pero sus musculos se tensan o sus manos se aprietan en pufios cerrados. Normalmente no se
da cuenta de esta reaccion fisica hasta que alguien se lo comenta. Aun mas inconsciente es el Ares
que solo se manifiesta en la hipertension o a traves de los intestinos, en forma de estrefiimiento o
diarrea.

Cuando Ares es despreciado, como Zeus rechazo a su hijo, este arquetipo puede permanecer
latente o reprimido, especialmente s1 no es el arquetipo predominante. Antes de que el Ares
encerrado pueda ser rescatado o liberado, la persona ha de ser consciente de esa situacion. La ayuda
puede llegar a traves de otras personas: si a las personas significativas en su vida realmente les
importa lo que un hombre (o mujer) siente y pueden leer su lenguaje corporal o intuir los sentimientos
de los que ¢l mismo no es consciente, prestan atencion a sus comentarios y los valoran, entonces ¢l
empezara a aprender. También podra observar su lenguaje corporal. Esto es solo el comienzo; luego
ha de tener una experiencia terrena a traves del contacto fisico con los demas o mediante actividades
en las que esté en su cuerpo para poder cultivar y liberar a Ares y permitirle que evolucione.



Ares, el hombre

El hombre Ares es una persona decidida, activa, intensamente emocional y expresiva, que no
piensa antes de reaccionar. Sus caracteristicas innatas le ocasionan problemas y las reacciones de
los demas respecto a ¢l son de gran importancia para modelar suvida.

Los primeros afios

Un muchacho Ares es activo, emocional y expresivo desde el primer dia. Es muy probable que de
la primera muestra de su personalidad cuando lanza su primer alarido de protesta. Ese mismo llanto
saludable pronto se vuelve familiar, pues s1 algo esta mal, tiene hambre, esta mojado o le duele en
alguna parte, su llanto es inconfundible: “jHaz algo ahora!”. Cuando se lamenta, todo su cuerpo
participa de la protesta, desde la rojez de su rostro hasta la tension de sus pequenos miembros, el
inconfundible mensaje es “Me duele algo”™ o “jEstoy enfadado!”. Y cuando llega el biberon o el
pecho o el eructo alivia la burbuja de aire, el cambio es igualmente espectacular. S1 es un tipico
Ares, sera un buen comedor y tendra una personalidad atractiva y sensible cuando todo esta bien. Le
gustan los estimulos y desde la infancia se rie alegremente con la dicha fisica que le proporciona el
juego o se entrega en cuerpo y alma a una rabieta. Si le hacen dafio o le sobresaltan, su protesta sera
1gualmente pasional.

A medida que se va haciendo mayor, s1 algo le atrae y esta a su alcance, apenas pasa un segundo
desde que su admirador ojo se transforma en su prensil mano. Es muy importante que el bebe explore
la casa, es el mfio que se cae por las escaleras y que recibe una descarga electrica cuando mete el
dedo en un enchufe, que rompe una jarra o le arafia o0 muerde un animal de compafiia espantado. Es
intrépido cuando quiere alcanzar algo que atrae su interés. Necesita mas tiritas que un miio normal,
porque siempre parece que aprenda por experiencia propia, lo que le conduce a golpes y morados,
rodillas con costras y arafiazos.

Su autoestima en ciernes tambien recibe golpes y morados, porque su conducta impulsiva le lleva
a tener roces e imnvita a la critica y al castigo. En gran medida esta dependera de la paciencia,
coherencia y capacidad de padres y profesores para apreciar que se trata de un muchacho impulsivo,
espontaneo y emocional, de un nifio intenso que reacciona desproporcionadamente a las cosas.

Sus padres

Puesto que un nifio Ares tiene tanta energia y a menudo es un pesado exigente que carece de tactica
y no piensa antes de actuar, no suele ser un bebe o un nifio facil. Por lo tanto, necesita especialmente
amor, firmeza y paciencia por parte de los padres. Aunque necesita mas guia que otros mfios, suele
sucederle lo contrario. Puesto que para ¢l es natural que le atrapen in fraganti y luego olvidar lo que
le han dicho, su olvido provoca a los padres, sobre todo a los autoritarios y legalistas. Lo definen
como desobediencia o incapacidad para cumplir los acuerdos. No es lo suficientemente cauteloso
respecto a muchas cosas, incluido el morderse la lengua, y en el furor de la ira puede decir cosas que
provoquen a un padre agresivo.

Ala inversa, las madres con una personalidad docil pueden tener problemas de afirmacion frente a
un Ares exigente y furioso que las intimida, aunque tenga poco mas de tres aios: un Ares de cuatro
aflos puede tiranmizar a algunas madres. Idealmente, su madre deberia ser fuerte, amorosa, expresar



fisicamente sus sentimientos y marcarle constantemente los limites dejandole el suficiente margen
para ser ¢l mismo. Debe abrazarle a menudo y saber como canalizar su energia en actividad fisica
que aumente su sentido de excelencia y le ayude a ser paciente y disciplinado.

Aveces la vida imita al mito y un muchacho Ares tiene por madre a una Hera furiosa y a un padre
Zeus que le rechaza. En las versiones contemporaneas, el padre puede ser un hombre con mucho
poder que sera un padre distante en el mejor de los casos, incluso para los hijos a los que aprueba,
que rechazara a su hijo Ares por ser emocional, reactivo y fisico mas que intelectual. O bien, s1 se
trata de un hombre furioso, cuya rabia es desproporcionada con lo que le instiga, un hijo impulsivo se
convierte en el blanco del abuso fisico y verbal, que a su vez hace que le resulte mas dificil
controlarse y se produce el patron tipico del muchacho que ha sufrido abusos y que de mayor se
convierte en el hombre que los practica.

Tener a Hera como madre significa que el principal vinculo de la madre es con el marido; ella es
emocional y arquetipicamente “la esposa” en lugar de “la madre”. Su hijo Ares a menudo no tiene
madre, le molesta su sensibilidad y vulnerabilidad y espera que sea un “hombrecito”. Muchas veces
es la iracunda madre de un Ares la agresora verbal y fisica. El nifio recibe su rabia hacia su marido
s1 ella se siente humillada e impotente y, sin embargo, esta todo lo apegada a su esposo que se pueda
estar. Un nifio mas introvertido puede que consiga alejarse del conflicto y hacerse a si mismo con los
mismos padres que tan desastrosos son para un Ares. Como sera de mayor dependera de la calidad
de la educacion que reciba.

La adolescencia y los primeros afios como adulto

La adolescencia es un periodo crucial: la aparicion de las hormonas masculinas y la pubertad
realza cualidades como la impulsividad, agresividad, su plano fisico, emocional y sexual. El grupo
paritario es especialmente importante para un Ares: jsaldra a jugar al futbol o al rugby y aprendera
disciplina, canalizara su agresividad en los deportes de competicion y recibira reconocimiento y
admiracion a raiz de ello? ;O recurrira a las bandas y a las guerras entre pandillas? ;Hara novillos o
dejara la escuela? ;Desoira la autoridad, se volvera antisocial y se metera en verdaderos lios? ;O su
asertiva energia que se crece en el momento presente se centrara en una aficion como las carreras de
coches o escalar montafias? ;Seran la musica, el baile y los amorios sus principales descubrimientos
y fuentes de placer? ;O su sexualidad sera una forma de manifestar su agresividad?

El instituto y la universidad ofrecen a un Ares la posibilidad de un fracaso temprano o de un éxito
potencial. S1 no piensa en el futuro y responde a alguna oportunidad o a alguna situacion emocional
del presente inmediato, puede que abandone pronto la escuela. Aunque lo que promueve el cambio o
provoca un traslado puede resultar bien, un Ares puede recortar sus posibilidades al dejar pronto su
vida académica, musical o deportiva.

El trabajo
Por temperamento, un Ares se siente atraido hacia la accion y la intensidad, le gusta utilizar
herramientas y disfruta siguiendo adelante. Es inquieto y se aburre con el trabajo administrativo y las
metas a largo plazo, y no encaja en la jerarquia corporativa. Las ocupaciones que presentan algunos
riesgos le interesan Y sus habilidades pueden desarrollarse en el proceso de aceptar un solo
proyecto a la vez Le gusta trabajar con otras personas y ofrece una lealtad fraternal a los otros
hombres.



Al 1gual que Ares el guerrero, puede que se aliste en el ejercito de tierra o la infanteria de marina
y bien puede tener un expediente disciplinario irregular. Puede convertirse en un suboficial o ser
ascendido por sus meritos en el campo de batalla. S1 tambien cuenta con otros arquetipos, puede
llegar a ser un oficial con reputacion de buscar la accion. Los mercenarios, los soldados que se
contratan para luchar, que en el pasado puede que hubieran luchado con la Legion Extranjera
francesa, es muy probable que también esten encarnando papeles de Ares, el guerrero.

S1 se convierte en un atleta profesional, puede que se entregue por completo y que tenga
dificultades para controlar su agresividad en medio de una situacion acalorada. Aprender a dominar
sus respuestas inmediatas a una llamada a la disputa o a una provocacion (lo cual puede conducirle a
un area de penalty o a la caseta) le sera muy util en todas las areas de su vida. Como jugador de
hockey o de futbol que no puede contener sus impulsos, perjudicara a su equipo y a si mismo con los
penalties, por su innecesaria brusquedad, conducta antideportiva o disputas con los arbitros. (Puede
que tambien sea un artista, un actor, bailarin, musico, famoso por el sentimiento que pone en su arte y
por sua veces erratica actuacion dentro y fuera del escenario.)

Los negocios de la construccion y los campos de petroleo atraen a hombres con personalidad
Ares, que se sienten atraidos por la accion y los riesgos. Si estan bien pagados, tienden a ser
derrochadores compulsivos cuando tienen dinero.

Su éxito depende en gran medida de su suerte, porque Ares no sigue un plan a largo plazo. Este
puede llegarle a raiz de que una cosa le conduzca a otra. Tambien puede depender de que haya
desarrollado habilidades innatas, las cuales ha pulido no mediante la practica deliberada, sino
porque ha perseverado en hacer algo que le gustaba.

Cuando triunfa, suele sorprender a todo el mundo, incluso a si mismo. En el camino, sin duda se
encuentra con problemas con la autoridad y le han despedido por haber perdido la paciencia o por no
presentarse en el trabajo. S1 su vida laboral le va bien, sera porque ha aprendido algunas lecciones,
habilidad y ha tenido un golpe de suerte.

Las relaciones con las mujeres

En la mitologia, Ares y Afrodita fueron amantes y su relacion es el patron mas compatible para un
hombre de naturaleza Ares. El y las mujeres que se parecen a la diosa del amor y de la belleza tienen
un temperamento afin en lo que respecta a la intensidad y sensualidad de su naturaleza. Ambos son
personas del aqui y ahora. La probabilidad de que haya fuegos artificiales, debido a las llamas
eroticas y a su fugaz ira, puede hacer que su relacion sea turbulenta, llena de luchas y de
reconciliaciones. Sin embargo, por toda esa expresividad, surelacion es a veces bastante armoniosa,
con una mayor tolerancia mutua y aceptacion de la que se puede hallar en otras parejas. Sin embargo,
cuando un Ares que ha sido herido en sus sentimientos tiende a encolerizarse y es fisicamente
agresivo, se junta con una mujer con baja autoestima y que ha tenido una infancia en la que sufrio
abusos, esta combinacion puede ser una de las mas destructivas para ambas personas.

Las mujeres que se parecen a Atenea, la diosa con la mentalidad de un experto estratega, que
desprecio la emotividad e impulsividad de Ares, suele juzgar del mismo modo a todos los hombres
que son como el. Las mujeres que valoran el futuro economico de un hombre, que se sienten atraidas
por el prestigio y que quieren estabilidad y seguridad, evitan a los Ares como posibles compafieros.
Algunas muyjeres incluso se desaniman ante lo que ellas perciben como un asunto demasiado
personal. De modo que los Ares suelen ser juzgados, las myujeres no les consideran aptos para ellas,
y a suvez estan resentidos hasta que lo expresan con suira, lo cual es mas alienante.



Los hombres Ares tienden a ser amistosos con muchas mujeres con las que son carifiosos con sus
gestos y comentarios sea cual sea su edad, pero en general las mujeres no se encuentran entre sus
mejores amistades. No comparten intereses o asuntos laborales con las mujeres.

Un Ares tiende hacia las mujeres con las que le gusta estar y con quienes puede ser espontaneo y
fisico en sus afectos y acciones. Ya sea haciendo el amor o bailando, disfrutando de la comida o
practicando deportes, esta totalmente involucrado y se siente de lo mas comodo con mujeres que
tambien se implican del mismo modo.

Las relaciones con los hombres

A un Ares le gusta pasar tiempo con sus amigos varones, haciendo cosas, jugando, haciendo
bromas y mirando o practicando algun deporte. No le interesan las conversaciones profundas o
hablar de filosofia; su charla se centra en las mujeres, los deportes, y en cualquier cosa que ¢l y sus
amigos estén haciendo. Se vincula mucho con sus amigos y acude en su ayuda si lo necesitan

Con frecuencia sus relaciones mas profundas son las que ha entablado con otros hombres de
uniforme en un combate o en un conflicto (como soldado, en un equipo o incluso en una banda, donde
¢l ha sido agresivo fisicamente y ha tenido que luchar contra otros para ganar). En estos entornos su
agresividad es valorada, al 1igual que su expresividad. En esas situaciones también puede llorar sin
que le llamen mariquita o dar un caluroso abrazo sin despertar sentimientos homofobicos.

Que sus compafieros le rehuyan o le conviertan en un cabeza de turco —lo cual bien puede
sucederle a un muchacho u hombre Ares— es algo que le resulta extremadamente doloroso e
intolerable. No solo se siente herido, sino tambien desprovisto de esa camaraderia que tanto
necesita.

La sexualidad

Un Ares puede amar a las mujeres o maltratarlas, eso dependera de lo que le haya sucedido en su
infancia. Si esa infancia fue lo bastante buena como para que se desarrollara ese amante que hay en
¢l, sera un hombre al que le encantara hacer el amor, un hombre que adorara los cuerpos de las
mujeres, que podra pasar horas haciendo el amor, que preferira a una mujer madura sexualmente
liberada que disfrute del sexo tanto como ¢l. No es un amante con tendencia mistica en busca del
extasis como Dionisos, m ha conquistado su mente; hace el amor con exuberancia por el puro placer
fisico. En la pelicula 7Tom Jones basada en la novela inglesa de Henry Fielding, Albert Finney
interpreto el papel de protagonista con el materialismo, amoralidad, deleite y apetito de un amante
Ares.

Un Ares no encaja bien en una cultura puritana e hipocrita. Puede considerar su propia lujuria
como pecaminosa, pero sentir que de ¢l depende condenarla y reprimirla, especialmente si se casa
con una mujer inhibida y puritana y si tiene pensamientos adulteros o los pone en practica. S1 actua
respecto a estos sentimientos, normalmente no es lo bastante bueno como para borrar sus pistas o
prever los problemas. De modo que, al 1gual que el dios Ares, le atrapan in fraganti v todo el mundo
se entera.

Al Ares homosexual le fue bastante bien como amante —al menos hasta la epidemia del SIDA-
debido a suimpulsividad, total absorcion en el momento presente, amoralidad y la buena disposicion
de compafieros sexuales en los bares y en las saunas. Por otra parte, la aceptacion en la cultura gay
de las relaciones no monogamas propicia el tipo de relacion de la que gozaron Ares y Afrodita, en la



que ambos tuvieron otros amantes y, sin embargo, mantuvieron una larga y significativa relacion
sexual. Un Ares homosexual puede que se vista con piel, una version contemporanea de la armadura
del guerrero, y que haga musculacion para parecerse al dios.

El matrimonio

Un Ares ni piensa en casarse ni pretende evitarlo. El se involucra a fondo en las cosas y no piensa
en el futuro: no se pregunta “;sera esta myjer una buena compafiera?”, “;sera una buena madre?”,
“;me ayudara a potenciar mi carrera?” “;debo casarme conella?”.

S1 los demas —la myjer, la familia de ella o la de ¢l- piensan en el matrimonio, puede que este se
llegue a producir. Quizas se case nada mas graduarse del instituto, sobre todo en las comurndades de
clase obrera, en las que se espera este patron de comportamiento. Dada su naturaleza sensual y
materialista, es facil que pronto deje embarazada a su mujer. Si ¢l la ama y disfrutan de una buena
relacion sexual, si tiene un trabajo y puede ir a jugar al béisbol o al baloncesto con sus amigos, y s1
su esposa esta contenta con su vida juntos, la vida esta bien para él. El se apoya en su familia y en la
estabilidad de su vida, tiene autoestima y aprecia a los demas.

Cuando las cosas son algo mas complicadas, surgen los problemas. Por una parte, su naturaleza
reactiva e impulsiva puede conducirle a una inestabilidad laboral y a la infidelidad, que pone a
prueba su matrimonio o acaba malograndolo. Por otra, influido por los aspectos no aresianos de su
personalidad, un Ares que se casa joven, que desarrolla ambicion, descubre su intelecto o conoce a
hombres o myjeres que le hacen aspirar a mas, puede descubrir que las mujeres que antes atraian a su
naturaleza fisica son demasiado limitadas para ¢l. Si1 la quimica fisica inmicial entre ambos se ha
perdido o la respuesta de su esposa a su ardor y cortejo ya no es genuina o intensa y se desvanece, o
s1 ella es mas ambiciosa o celosa, la tension que se produce, junto a lo que €l hace, puede provocar
enfrentamientos entre ellos.

La descendencia

Los hombres Ares suelen engendrar hijos sin pretenderlo, son resultado de su naturaleza de “vivir
el momento, sin pensar en las consecuencias” unmda a su sexualidad. Si1 la mujer no pone ningun
medio de control de la natalidad, la paternidad sera una cuestion de azar.

S1 esta presente en la vida de su prole, normalmente ocupa un lugar importante en la misma. S1 la
vida le ha sonreido y s1 su familia es el centro de su gratificante vida, pasara tiempo haciendo cosas
con sus hijos e hijas. Ensefiara a sus hijos a jugar al beisbol y al futbol, les llevara a ver partidos,
luchara con ellos y le gustara tenerlos cerca. Bailara con su hija pequefia, la cogera en brazos y la
llevara sobre sus hombros cuando se vaya a ver a sus amigos. Puede proporcionar a los hijos e hijas
la sensacion basica de tener un padre. Los conflictos suelen surgir cuando los hijos se hacen
mayores, s1 son introvertidos o intelectuales y no comparten sus intereses o sienten que tiene una
personalidad intrusa. S1 se trata de una familia de clase trabajadora y los hijos aspiran a algo mas,
pueden surgir conflictos y sentimientos de frustracion

Sus hijos también pueden padecer malos tratos s1 €l es un Ares enojado y rechazado, inestable en
su trabajo y en sus relaciones. Sus hijos quizas reaccionaran con miedo y terror a la rabia que lleva
dentro y que se desata a la menor provocacion Puede llegar a la agresion fisica, especialmente si
bebe.

Otros mfios de padres Ares son ignorados, sobre todo si los engendro cuando todavia era un



adolescente emotivo. El Ares puede haber plantado muchas semillas salvajes. Quizas no este
capacitado temperamental o economicamente para cuidar de todos los hijos que ha engendrado,
dentro y fuera del matrimomnio, y puede ser un padre ausente. Sin embargo, s1 tiene posibilidades para
cuidar de sus hijos, suele hacerlo. Cuando tiene algo que dar es generoso.

La mitad de la vida

La posicion de un Ares en la mitad de la vida esta intimamente relacionada con la clase social en
la que ha nacido. Por ejemplo, la gran tragedia para un Ares es haber nacido en una familia
ambiciosa que se esfuerza por ascender en la escala social y en la clase media alta, porque valoran
la distancia emocional o la frialdad, el intelecto, la habilidad para manipular a los demas y conseguir
dinero y poder. El destino de tales hombres imita al del dios Ares, que, al ser el blanco del
desprecio de Zeus, fue considerado no merecedor de aprecio y fue rechazado. Muchos hombres Ares
que tienen padres como Zeus y que han nacido en el equivalente contemporaneo de la clase social
olimpica siguen los pasos del dios Ares, son humillados y denigrados por ser un fracaso en el campo
de batalla corporativo.

Para que un Ares de una familia que tiene negocios o carreras, se sienta bien en la mitad de la
vida, ha de haber sido capaz, en una etapa temprana de su vida, de reconocer que siguio otros pasos
que no fueron los de su padre o clase social. Puede que haya recibido apoyo emocional para
perseguir sus propias metas y desarrollar sus talentos, asi como para sentirse bien con su caracter,
que tiende a caliente y ardiente, mas que a frio. El apoyo emocional para que sea ¢l mismo es
esencial. Unas veces la psicoterapia, otras las personas significativas, con frecuencia los padres que
le han amado y que supieron verle tal como es, son los que han hecho posible su eéxito. De todas
formas, para haberse establecido en la mitad de la vida, habra tenido que esforzarse por encontrar su
lugar en el mundo. Su exito es muy individualista y por ende lo habra ganado con esfuerzo.

Para un Ares es mas sencillo alcanzar una situacion estable y satisfactoria en la mitad de la vida,
s1 ha nacido en una familia de clase trabajadora dentro de una comumdad muy unida. Hay mas
medios para que pueda dar rienda suelta a la expresion de su temperamento y naturaleza fisica, tanto
en el ambito laboral como en el ocio. La camaraderia entre hombres, los deportes e incluso una pelea
de vez en cuando sirven de medios para canalizar su agresividad y necesita que los demas hagan
concesiones € incluso que aprecien su lyjuria; todo ello formas de desahogo que no estan permitidas
a los hombres urbanos que aspiran a ascender. En la clase trabajadora, las ocupaciones que
conllevan un trabajo fisico son respetadas, de modo que la aceptacion y la autoestima son mas
viables.

Mas que ningun otro arquetipo, el sino de un Ares parece estar sellado en la mitad de la vida. Esta
mas predeterminado por los factores externos, como la clase social y la familia, porque la cultura en
si misma no le apoya como ¢l es.

Los ultimos afios
Hacia la mitad de la vida, el patron de como va a ser el resto de la vida de un Ares ya esta
bastante defimdo. La estabilidad y autoestima (o falta de la misma) que ha conseguido para entonces
es lo que marca sus ultimos afos.
Muchos Ares no llegan a viejos. La muerte les reclama antes, ya sea a traves de la violencia, los
accidentes o la guerra. Por su temperamento y ocupacion, sus vidas corren mas peligro fisicamente.



Y si el pais esta en guerra, la posibilidad de una muerte temprana es aun mayor. Los Ares abundaron
principalmente entre los soldados y las bajas militares en la guerra de Vietnam, con sus excepciones
y alternativas. Las condiciones relacionadas con el estrés fisico tambieén se cobran las vidas de los
Ares; cuando la 1ra y la impotencia coexisten, suele ser lo mas comun. Cuando la recesion cae sobre
un pais y las empresas y las fabricas se cierran, la seguridad puede terminar y se refleja en la
violencia y la inestabilidad familiar.

Sin embargo, algunos Ares viven felizmente sus ultimos afios, quizas mas que nminguna otra €poca
de suvida. El hombre de clase trabajadora es afortunado porque se jubila anticipadamente, tiene a su
familia cerca, se interesa por eventos deportivos, pasatiempos y cuenta con antiguos amigos con los
que distraerse, jovenes a quienes hacer de tutor, quizas una casa al lado de un lago y la capacidad
nnata de vivir en el presente.

Una satisfaccion ganada a pulso es tipica de los Ares que han luchado contra corriente. En sus
vidas no han recibido mucho apoyo de la comunidad y sus soluciones han sido muy individualistas.
El lugar donde viven, con quien viven y lo que hacen es fruto de su eleccion personal basada en
opciones personales sobre respuestas auténticas y profundas que se han dado a si mismos. Han
aprendido a adaptarse y a ser fieles consigo mismos, y se encuentran entre los hombres mas formados
y evolucionados: la tercera edad es una €época de recoger grandes cosechas.



Conflictos psicologicos

Del mismo modo que el dios Ares fue el mas vapuleado de los olimpicos y sufrio humillaciones y
heridas, también muchos Ares sufren agresiones y son rechazados de nifios y adolescentes. A raiz de
estos rasgos de la personalidad y de los malos tratos, hay una serie de dificultades que perturban a
los hombres Ares.

La identificacion con el dios de la guerra

Un hombre que es “solo Ares” se identifica con este arquetipo y nunca llega a desarrollar la
habilidad de observar y reflexionar sobre sus acciones. Le faltan alternativas y es un amasijo de
reacciones impulsivas. Un ejemplo extremo es el del luchador callejero que no puede resistirse a una
provocacion Algunas veces figuras de Hollywood aparecen en los titulares de los periodicos por
tener este tipo de conducta. Un fotografo hace una foto no deseada y ridicula, o se le hace una burla, y
—a pesar de los titulares, del arresto y de la denuncia por dafios y perjuicios que vendra a
continuacion, cuando alguien le provoca con algun tipo de accion- el enajenado dios de la guerra
explota y se mete en una pelea con los pufios, con todos los flashes disparandose a su alrededor.

El maltratado agresor

Cuando sus puilos y su ira se dirigen hacia las mujeres y los nifios, el Ares suele ser un maltratado
que se ha convertido en agresor, que cuando era nifio fue golpeado y humillado. Sus emociones
desencadenan una respuesta fisica. Un mfio maltratado, aterrado o humillado mora en el cuerpo de
este hombre, que ahora fustiga o golpea a otra persona cuando no se siente bien. De este modo, los
pecados de los padres se perpetuan durante generaciones. Introducete en un grupo de hombres
agresivos —que parecen ser copias de los de Alcoholicos Anonimos— y generalmente descubriras que
estos hombres también fueron mfios maltratados.

Para sobrevivir a su infancia lo mejor que pudo, este hombre reprimio sus sentimientos de terror e
impotencia. A raiz de ello, no se puede poner en el lugar de la victima. El mejor que nadie deberia
poder 1maginarse lo que es que te pegue alguien que esta fuera de control y que fisicamente es capaz
de hacerte mucho dafio, porque eso le sucedio a ¢l. Pero no podra solidarizarse hasta que se
arriesgue a revelar a esa victima que hay enel.

El hogar, pues, se convierte en el campo de batalla del Ares, donde puede lanzarse a maltratar a
los miembros de la familia cuando no se siente bien. El arquetipo del dios iracundo actua en nombre
de su propio nifio interior, el muchacho humillado y maltratado que hay en ¢l y que ahora es lo
bastante poderoso como para arremeter contra alguen.

Cabeza de turco
Como nifio y adolescente, Ares puede ser el muchacho provocado en el patio de la escuela por un
grupo de nifios y que reacciona con rencor y con rabia, cuando mejor habria sido conservar la calma
y la seremdad. La vida puede ser una imitacion del mito s1 le atacan en grupo y le hieren (como
cuando los enormes gemelos encerraron a Ares en una jarra). También puede sentirse herido
emocionalmente s1 es rechazado y apartado del grupo. Este rechazo suele sucederle a un Ares porque
actua sin pensar y hace visibles sus emociones. Por otra parte, s1 tambien ha sido victima de abusos o



denigracion en el hogar, es el mas vulnerable al ostracismo en la escuela.

En la familia puede encontrarse con dificultades no sélo con los padres, sino también como el
perdedor en la rivalidad entre hermanos (como le sucedio repetidas veces a Ares con Atenea). A
menudo se mete en lios y parece ser el malo, ya sea por si mismo o porque ha sido engafiado,
provocado, incitado y luego le pescany “le cae una buena” de uno de los progenitores autoritarios,
que ya desprecia a este nifio por sus inaceptables cualidades.

En la clase, un Ares se puede encontrar en este mismo papel de cabeza de turco. Al portarse mal,
puede que le echen de la clase y le manden al jefe de estudios. También es el cabeza de turco cuando
el profesor le tiene mania. Los demas nifios, al conocer su papel, le dejan asumir la culpa.

Una vez que se ha establecido este patron de ser cabeza de turco, suele continuar como adulto,
donde sigue siendo al que provocan para que actue mal y luego es condenado al ostracismo. Es
probable, pues, que haga a su familia lo que le han hecho a €l.

El trabajo y la baja moral por el desempleo

Un hombre que reacciona con agresividad sin pensarlo dos veces tiene problemas en el trabajo. Se
enciende y le despiden Ares tambieén tiene verdaderas dificultades en seguir las reglas, las
directrices o principios, en lugar de hacer lo que siente que ha de hacer en el momento. Puede tener
dificultades por decir la verdad, cuando no ha sido m diplomatico mi prudente. Quizas siguio las
directrices de su corazon e hizo una excepcion, cuando las reglas indicaban lo contrario. Entonces,
incluso aunque la 1rano sea el problema, Ares no suele durar mucho en la burocracia o en los
negocios.

Prever las cosas también es una de sus carencias. Ares no es un estratega y no tiene vision de
futuro, lo cual tiene efectos negativos en su vida laboral. Puede que haya dejado la escuela
demasiado pronto o que no le haya 1do bien porque no ha podido pensar en el mafiana.

El alcohol y Ares

Ares es disuadido y reprimido como el amante, bailarin, guerrero y agresor del momento presente
y se le oponen otros arquetipos y una cultura que quiere que los hombres vivan en sus cabezas, en
lugar de en sus cuerpos. A menudo el alcohol libera a Ares, tanto de forma positiva como negativa. A
veces el alcohol disuelve las inhibiciones en pro de la espontaneidad y el afecto: es testigo de la
camaraderia entre los hombres que son compafieros de equipo o soldados, que luchan juntos y que
luego beben juntos. Tambien puede desatar al hombre agresivo, cuya violencia se manifiesta con mas
facilidad cuando esta bebiendo.

Esperanzas no cumplidas

El dios Ares fue un amante, no un esposo. Su padre Zeus (el tipo de presidente corporativo)
odiaba la conducta de Ares. Ares como arquetipo carece de las cualidades y la energia que llevan a
una vida marital responsable o a una carrera con éxito. Con frecuencia un Ares no cumple lo que otra
persona espera de ¢l; y, al quedarse corto, se siente mal consigo mismo. S1 esto le sucede con
demasiada frecuencia, siempre se siente derrotado y se considera un perdedor. Este problema puede
surgir cuando al principio es amado por lo que es y luego se espera que sea totalmente diferente. Por
ejemplo, una mujer puede sentirse atraida hacia su sensualidad y vivacidad o hacia su intensidad y
atractivo sexual. Quizas su corazon se haya fijado en el muchacho herido y rechazado que ella ha



percibido en ¢l. Sin embargo, una vez iniciada la relacion, ella puede intentar reformarle para
convertirlo en un profesional de ciudad casado que busca ascender y luego enfadarse con ¢l por no
ser capaz de conseguirlo.



Los problemas para los demdas

S1 los celos son un problema para la pareja de un Ares, su relacion sera turbulenta. Para un Ares,
la fidelidad suele ser un logro que se ha conseguido con mucho esfuerzo que surge de su amor y
lealtad, que no es algo que viene dado. Ha de aprender a decir “no™ a la atraccion que existe en el
momento y “no” a su sexualidad puramente instintiva y amoral; de lo contrario su pene decidira lo
que va a hacer. Las consecuencias posteriores son vagas para €l, en comparacion con la situacion
inmediata, incluso aunque ésta se repita. Su pareja puede sentirse herida —;Como has podido?”—y
llueven las acusaciones. Normalmente, Ares ha de aprender con la experiencia y puede que no
aprenda la leccion hasta que esta se repita muchas veces.

Cuando el problema son los celos infundados de una mujer, Ares los despertara porque no
controla bien su tiempo. Quizas se paro en un bar y se quedo charlando o jugando con alguien, o se
quedo absorto haciendo alguna cosa y perdio la nocion del tiempo. Si los celos son el problema, una
mujer no puede contar con su compafiero Ares para resolverlo. Sin embargo, al enfrentarse a ella y
ver el dolor que siente, podra aprender a decir no o a llamarla cuando vaya a llegar tarde. Otro tipo
de hombre que se comporta de la misma manera puede estar expresando indirectamente hostilidad o
resentimiento porque si que se acuerda y decide voluntariamente no llamarla, pero un Ares por lo
general sencillamente se encuentra inmerso en el momento presente.

Descendencia ilegitima

Al 1gual que el dios Ares engendro muchos hijos con muchas mujeres, un hombre Ares puede
replicar este patron. Al vivir el aqui y ahora de la sensualidad y el erotismo, Ares no piensa en el
control de la natalidad, ademas le gustan los mifios y la 1dea de tenerlos, aunque puede que no le guste
la del matrimomo. Una mujer que tiene una relacion sexual con un Ares ha de tomar decisiones
responsables y realistas respecto al control de la natalidad y la posibilidad de ser una madre soltera.
Seria un error suponer que tener un bebé suyo necesariamente supondra matrimonio. Por otra parte, a
menudo la unica razon que puede ver para casarse es la de tener hijos.

El Ares agresivo

La agresion fisica es la situacion extrema que pueden padecer las mujeres y los nifios que viven
con un Ares que se enfada y descarga su rabia con ellos. Esta mujer ha de saber que las agresiones
fisicas no cesaran si permite que sigan sucediendo y que mantener una situacion en la que ella y sus
hijos reciben malos tratos fisicos no hara mas que agravarla, y que es muy probable que también se
transmita a la siguiente generacion. Ella ha de marcharse o llamar a la policia cuando se produce la
amenaza o el acto abusivo, para autoprotegerse, proteger a sus hijos y ayudarle a ¢l a controlarse. Si
no actua de esta manera la primera vez que se produce esta situacion, hay muchas probabilidades de
que se convierta en una mujer maltratada, que pronto necesitara ayuda del exterior.



Formas de crecer

El crecimiento psicologico sucede cuando Ares puede elegir si va a responder a una provocacion
y como va a hacerlo cuando deje de ser una persona puramente reactiva. Para ello ha de desarrollar
el autocontrol, asi como otros arquetipos.

Aprender el autocontrol

La personalidad de Ares, que se caracteriza por su rapida respuesta emocional, se enciende y
reacciona con agresividad a la provocacion, de modo que el aprender a controlarse es la leccion mas
dificil para un Ares. Aunque es mejor aprenderla temprano con padres coherentes, pacientes y
amorosos, sera una leccion que se le repetira una y otra vez hasta que la aprenda.

Por ejemplo, hace varios afios, a Sean Penn, un actor de Hollywood que ha sido llevado repetidas
veces ante los tribunales por verse envuelto en violentas luchas, cuando tenia veintiocho afios un juez
le condeno a sesenta dias de prision. Consciente de su necesidad de aprender a controlarse, su
abogado Howard Weitzman, presenté su situacion: «El ha de aprender que la gente va a intentar
atraerle a situaciones en las que se vera tentado a reaccionar inapropiadamente. Ha de comprender y
comprende que incidentes como este (pegd a un hombre que pensaba que estaba intentando besar a
Madonna, la estrella del rock que era su esposa por aquel entonces) son inevitablesy 2

El antiguo campeon de tenis, John McEnroe, con su temperamento Ares suspendio la misma
leccion. Conocido por sus arranques dentro y fuera de la cancha, McEnroe fue catalogado por la
prensa como un mal deportista que se comportaba como un nifio.

Para aprender esta leccion crucial, un hombre (o mujer) ha de estar motivado por el cambio y
luego, con la practica, poder retener el impulso de venganza o de reaccionar. La explosividad
contenida en un Ares se puede desactivar s1 el ego puede elegir una respuesta diferente en ese
momento, s1 se puede recurrir a la ayuda de otro arquetipo.

Hermes al rescate: Apolo como aliado

Por suerte, todos los arquetipos estan potencialmente presentes e incluso si uno predomina —
especialmente s1 se trata de Ares—, los demas tambien se pueden desarrollar. En la mitologia,
Hermes fue a socorrer a Ares cuando de pequeiio le encerraron en una gran jarra. Del mismo modo,
el arquetipo Hermes también puede acudir en la ayuda de una persona que de otro modo reaccionaria
como Ares y que instintivamente se vengaria cuando se le provoca, convirtiendose despues en cabeza
de turco para ser catalogado y rechazado, como le sucedio a John McEnroe.

Hermes representa la capacidad de comunicarse y de pensar tocando de pies al suelo,
generalmente de una forma inventiva y astuta. Hermes puede sacar a Ares de una situacion
destructiva. Un adulto Ares acosado por fotografos independientes que quieren una foto suya en un
acto escandaloso, o un nmifio Ares a quien, en el patio, otro mifio le empua deliberadamente para
provocar una pelea, se metera en lios si responde. Catalogado como problematico, le cargaran con
las culpas y se convertira en el cabeza de turco. Pero este patron cambia cuando Hermes le ayuda a
decir lo que piensa, a decir algo que desvie la lucha o calme la situacion

A veces su familia le ayuda a desarrollar el autocontrol, a pensar antes de actuar, a utilizar la
palabra antes que la accion S1 su familia no le ayuda, la oportumidad de aprender despues en la vida



puede que llegue de un tutor o un terapeuta, o de alguien que se preocupe por ¢l y que ve su
necesidad de autocontrol y de tener una forma eficaz de expresarse, en lugar de que le culpen o le
teman

El trabajo academico y salir de casa para practicar algun deporte son propios del arquetipo
Apolo, otro de los grandes potenciales de Ares. Apolo es el arquetipo de la disciplina, de la
distancia emocional, del autocontrol y de los objetivos a largo plazo. Comparte con Hermes la
capacidad de ver las situaciones desde fuera y de pensar en las consecuencias. Ademas representa la
habilidad de utilizar eficazmente la voluntad y el intelecto.

Bobby Kennedy, cuyo Ares le convirtio en el apasionado luchador que fue, podia haber sido
elegido para presidente de los Estados Unidos de no haber sido asesinado. Kennedy fue un hijo
amado en una familia politica donde comunicar las i1deas formaba parte esencial de la cena, las
competiciones deportivas eran un acto que tenia lugar casi a diario y la umversidad y la facultad de
derecho eran la preparacion para una carrera publica. Desde sus primeros afios, la intensidad
emocional del Ares Kennedy fue atemperada por Hermes y Apolo, por eso consiguio ser eficaz y
gozar de una buena reputacion.

Hacer una pausa para reflexionar y tomar decisiones: la influencia de Atenea

El heroe griego de la guerra de Troya, Aqules, fue un favorito de Atenea, aunque por
temperamento se parecia mas a Ares que a Atenea. Cuando Agamenon, comandante de las fuerzas
griegas, ejercio su autoridad fuera del campo de batalla y se llevo a su amante lejos de el, Aquiles
puso sumano en la espada y la saco de su funda. Habria cometido un acto de rebeldia y asesinato de
no haber sido por la intervencion de Atenea. Invisible para los demas, ella descendio del cielo, le
agarro por surubio pelo y le dijo:

He vemdo a aplacar tu ira, pero ;vas a obedecerme? [...|. Venga, entonces, no empufes la
espada en tu mano, evita la lucha, aunque puedes insultarle con tus palabras [... |. Algun dia, tres
veces mas, te seran dados estos brillantes regalos.2

Atenea representaba el momento de reflexion, la voz interior, la pausa que cambia una reaccion
emocional en una opcion de actuar. Para un Ares esto puede ser como otro yo dentro de si mismo, un
consejero al que aprende a llamar. Para algunos hombres es una voz femenina, inspirada por una
madre racional y amorosa, mas que otro aspecto masculino de ellos mismos.

La imaginacion activa: llamar a los arquetipos
La 1mmaginacion activa se puede invocar en busca de ayuda. Una vez ¢l comprende el problema de
reaccionar sin pensar, un muchacho o un hombre puede llamar mentalmente a Atenea. Imaginandola o
intuyendola, puede 1maginar un dialogo. Ella le aconseja que guarde la calma en una situacion
emocional, a que piense en las consecuencias antes de hacer nada. (S1 Aquiles no hubiera escuchado
a Atenea, los griegos habrian perdido la guerra de Troya, y la Iliada habria tenido un capitulo en vez
de veintidos.) Asi mismo Apolo o Hermes se pueden activar mediante la

Recuperar los recuerdos y el dolor de la infancia

S1 un hombre sufrio muchos abusos de pequeiio y, como suele suceder, ha “olvidado™ o reprimido
la experiencia debido al dolor emocional que esta conlleva, entonces la psicoterapia o la
participacion en un grupo de hombres que le apoyen puede ayudarle. Poco a poco puede acceder a



los recuerdos y a la 1ra, pesar e impotencia enterrados durante tanto tiempo, que de lo contrario
seguirian en un plano inconsciente, aunque supusieran una fuerte influencia en su conducta. Con los
abusos, los pecados de los padres a menudo suelen mancillar a las siguientes generaciones, hasta que
el patron se detiene cuando alguien no solo accede a lo que se ha reprimido, sino que en el proceso
también descubre su capacidad de confianza y compasion. Esta tarea es la que se presenta a los Ares
que reconocen que se comportan con la misma agresividad con la que ellos fueron tratados.

Evolucionar de Ares a Marte

Al 1gual que Ares, el dios griego de la guerra amante de la batalla, con el tiempo y en una cultura
distinta evoluciono Marte entre los romanos, y en la transicion se convirtio en el protector de la
comunidad, del mismo modo puede evolucionar y cambiar el aspecto Ares de un hombre. El joven
Ares que habia jugado al futbol o al hockey con brutalidad y artimafias, y que habia amado
luyjuriosamente, puede que no hubiera pensado en sentar la cabeza, aunque la mayoria de los Ares lo
hacen Y si no ha sido un nifio maltratado y no fue rechazado, cuando se convierta en un padre de
familia puede ser un padre terrenal comprometido que disfruta de la compaiiia de sus hijos e hijas y
que esta muy unido a ellos. Es un protector nato: cualquiera que se meta con sus hijos se vera
enfrentado con un padre Ares que lucha fisicamente s1 es necesario. Esta clase de hombre ayuda a sus
hijos a sentirse emocionalmente seguros. Cuando se hace mayor puede convertirse en un cabecilla de
su comunidad dispuesto a batallar por la seguridad y los derechos de los demas.



9. HEFESTO, DIOS DE LA FORJA: ARTESANO, INVENTOR,
SOLITARIO

El don creativo de Hefesto esta firmemente enraizado en la tierra, y en lo que produce hay
magia v magnificencia. En su taller es supremo, no tiene rival, pero, al igual que el hombre
moderno que se identifica con su trabajo, esta totalmente perdido fuera de el.

ARIANNA STASSINOPOULOS, The Gods of Greece

Una fantasia heféstica: el rechazado de la tierra, gracias a cuyo trabajo y sudor ha
evolucionado la civilizacion; con conciencia de clase y bullendo en resentimientos y rencores
piromanos; siempre creativo y origen de la mayoria de los genios del mundo; incansable,
volcanicamente explosivo y dispuesto a tomar las armas contra los amos tiranicos, aunque no
sean amantes de la guerra y el conflicto, sino mas bien pacifistas y humanitarios natos; simple
como el propio fuego e 1gualmente energico.

MURRAY STEIN, “Hephaistos: A Pattern of Introversion”

Hefesto como dios, arquetipo y hombre, encarna una necesidad humana profunda de hacer cosas,
crear objetos funcionales y bonitos. Rechazado y expulsado del Olimpo, Hefesto no fue apreciado en
el arrogante reino de Zeus, donde el poder y la apariencia eran lo mas importante. Por el contrario,
trabajo solo en su forja bajo la tierra. Sus atributos son igualmente menospreciados en un
patriarcado, y los hombres que se parecen a este dios tienen dificultades en alcanzar el éxito.



Hefesto, el dios

Hefesto (denominado Vulcano por los romanos) fue el dios de la forja, el artesano y herrero de los
olimpicos cuya forja se alimentaba con los fuegos volcanicos. Sus adoradores le invocaban para
controlar las fuerzas destructoras del volcan. Fue considerado el dios del fuego subterraneo y su
nombre griego también significaba “fuego™ en un sentido general.

Se le representaba como a un hombre musculoso, robusto y grande con un cuello fuerte y pelo en el
pecho cuyo pie deforme era el responsable de su balanceo al andar. El menos bendecido y
probablemente el menos feliz de los dioses, fue tullido y no estaba seguro de su ascendencia,
rechazado y desafortunado en el amor. Pero también fue un genio creativo y el unico dios que trabajo.

Genealogia y mitologia

En la version mas conocida sobre su origen, una Hera resentida dio a luz a Hefesto
partenogeneticamente, para pagar con la misma moneda una venganza de “yo tambien puedo hacerlo”,
después de que Zeus hubiera creado a Atenea de su cabeza y se reconociera como su Unico
progenitor. Sin embargo, mientras Atenea estaba perfectamente formada, Hefesto nacio con un pie
deforme. Este defecto humillo a Hera, que, al verlo, rechazo a su hijo recién nacido y lo tiro desde el
Olimpo. En otra version, un Zeus furioso —furioso porque el joven Hefesto habia defendido a su
madre Hera en una de sus peleas domesticas— fue el que le despefio del Olimpo, quedandose cojo al
golpearse en la tierra de la 1sla de Lemnos. El hijo paria fue rescatado por dos ninfas marinas, Tetis
y Eurinome, que le cuidaron durante nueve afios. En su compafiia Hefesto aprendio a ser artesano, e
hizo hermosas joyas para sus madres adoptivas.

Hefesto, el artesano

Hefesto es el inventivo artesano del Olimpo. Por ejemplo, Hefesto creo un hermoso trono de oro y
se lo ofrecio a Hera, que se sentd encantada sobre ¢€l. Pero la silla era una trampa exquisitamente
forjada, porque una vez se hubo sentado en ella quedo atada por lazos invisibles y luego levito. Hera
se encontro mortificada e impotente, incapaz de moverse y suspendida en su trono en medio del aire
para que todos la vieran Segun uno de los mitos, Hefesto hizo el trono dorado para atar a Hera,
porque ¢l desconocia su parentesco. Disefio esta trampa como medio de sacarle informacion En
otras versiones, Hefesto exigio a Afrodita o a Atenea que se desposaran con ¢l antes de liberar a
Hera.

Nadie salvo Hefesto podia liberarla y €l se nego a abandonar las profundidades del mar donde
vivia con sus dos madres adoptivas. Su hermano Ares, dios de la guerra, descendio para sacar a
Hefesto por la fuerza, pero este ultimo le expulso lanzandole fuego. Entonces Dionisos, el dios del
vino y del extasis, consiguio emborracharle. Hefesto, que nunca habia visto mi probado el vino antes
y se apresuro a beberlo, pronto se hallo regresando al Olimpo con Dionisos, borracho y montado
sobre un asno.

Ademas, en la Teogonia de Hesiodo, a Hefesto se le atribuye la creacion de Pandora, la primera
mujer humana, como instrumento de la venganza de Zeus. En esta version patriarcal griega, la
humanidad estaba originalmente compuesta solo por hombres, a quienes Zeus les negaba el fuego.
Entonces Prometeo robo una chispa de fuego y se la entrego a los hombres. Esto enfurecio a Zeus,



que hizo que Hefesto creara a una hermosa mujer, modelada a imitacion de las diosas inmortales,
para que llevara miseria y confusion a los hombres. Se la vistio con exquisitez, se le ensefio la
desverglienza y el engafio, estaba dotada de atractivo sexual y tenia una jarra o caja que, al abrirla,
desataba el sufrimiento, el mal y la enfermedad en el mundo.

Hefesto también construyo palacios para los olimpicos, creo los rayos y el cetro de Zeus, fabrico
el carro alado de Apolo, dios del sol, viajo a traves del cielo, hizo flechas para Apolo y Artemisa,
una hoz para Demeter, armas para Atenea, una armadura para Aquiles y un collar para que Armonia
lo llevara el dia de su boda. También creo sirvientas doradas, maravillas de su ingenuidad que eran
como hermosas mujeres, que podian hablar y hacer habilmente lo que se les ordenaba.

El amante engafiado y rechazado

Hefesto fue el cornudo esposo de Afrodita, diosa del amor y de la belleza, conocida por sus
multiples aventuras con dioses y hombres mortales. Al sospechar que su amante la visitaba cuando ¢l
se marchaba al trabajo, Hefesto coloco una trampa de redes invisibles atadas a los postes de la cama
y suspendida de las vigas del techo. Asi atrapo a Afrodita en la cama con Ares. Cuando Hefesto
convoco a los dioses para que fueran testigos de su infidelidad, en lugar de solidarizarse con ¢€l, se
echaron a reir a carcajadas ante la vision de los amantes.

Hefesto una vez se enamoro de la diosa virgen de la sabiduria, Atenea; lleno de pasion intento
hacerle el amor. Ella le apartod, puesto que ¢l intentaba fecundarla y su semen cayo a la tierra
fecundando a Gea (la Madre Tierra) en su lugar. El fruto fue Eric-tonio, el fundador de la casa real
de Atenas, que fue educado por Atenea.



Hefesto, el arquetipo

Al 1gual que Hefesto fue arrojado desde lo alto del Olimpo, del mismo modo este arquetipo es
menospreciado y rechazado en una cultura en la que se valora lo heroico, el intelecto, los valores
espirituales nobles, el poder y la capacidad de adaptarse a lo que se espera de uno y a prever el
siguiente movimiento. En una cultura de un dios celestial, como la de los patriarcas, lo “terreno” es
menospreciado u oprimido: la Madre Tierra, los sentimientos apasionados, el instinto, los cuerpos,
la mujeres y los hombres que son como Hefesto.

Hefesto de pequefio fue rechazado por su padre Zeus, que gobernaba desde el Olimpo con sus
rayos, y por sumadre Hera, la reina de los cielos. El Olimpo era inaccesible para Hefesto, tambien
como adulto. En los mitos, cuando se atrevia a entrar alli era el bufon ridiculo, el borracho o el
marido cornudo. Sin embargo, en su propio elemento, en su trabajo en la forja, Hefesto era el maestro
artesano que usaba el fuego y las herramientas para transformar la materia prima en hermosos
objetos.

Este patron de vida es el arquetipo del trabajo creativo, trabajo que surge de las metaforas del
fuego volcanico y de la forja, trabajo que se produce a raiz de haber sido expulsado del Olimpo y
haber caido a la tierra, trabajo que redime y mediante el cual se expresa el creador herido. El
arquetipo Hefesto representa el instinto profundo de trabajar y crear inspirado por el “herrero del
alma”, metafora que James Joyce ut1lizo en suRetrato del artista adolescente.

Cuando este arquetipo esta presente, la belleza y la expresividad que de otro modo permanecerian
ocultas en el interior de un hombre (o de una muyjer) se pueden liberar mediante el trabajo que da una
forma tangible a estos aspectos de si mismo. Esta forma de hacerse consciente es la vision opuesta a
aquella en la que la experiencia exterior se traduce en un significado interior. En su lugar, algo que
esta presente interiormente se vuelve literalmente visible, tras lo cual se puede adquirir la conciencia
de lo que ello significa.

El propio Miguel Angel se veia liberando a sus magnificass estatuas de los bloques de marmol en
las que habian sido “encarceladas”. Me pregunto si1 alguna vez se volveria atras para contemplar un
trabajo recién acabado y darse cuenta de que ¢l habia hecho visible algo en si mismo. Cuando el
arquetipo de Hefesto forma parte de un hombre (o una myjer), lo que se siente profundamente y no
esta expresado en la psique adopta una forma cuando €l crea y fabrica algo.

El fuego subterrdneo y la forja

El fuego asociado con Hefesto es el fuego subterraneo, esa masa fundida profunda que surge de las
entrafias en forma de lava volcanica. El fuego subterraneo es una metafora de los sentimientos
apasionados, de la sexualidad intensa y del fuego erotico contenido dentro del cuerpo hasta que se
manifiesta, de la ira y la rabia que se retiene o se intenta apagar, o de la pasion por la belleza que se
agita y se siente en el cuerpo (o la tierra de la persona).

Estos sentimientos, que residen bajo la superficie en una persona muy introvertida, pueden entrar
en erupcion de repente. Cuando sonrevelados a otra persona en un momento de conversacion intima,
casl siempre esa persona se sorprende: «no tenia la menor 1dea de que sintieras esto tan fuerte».

El arquetipo Hefesto predispone al hombre (o a la mujer) a no hablar sobre sus sentimientos o no
manifestarlos. Prefiere crear su propia version de la forja y del trabajo en soledad. Alli o bien
sublima sus sentimientos o los expresa mediante su trabajo. Por ejemplo, el arquitecto que ansia tener



un hogar tranquilo y ordenado puede plasmar estos sentimientos en los planos de la casa que esta
disefiando (en lugar de comunicar a su familia lo mal que se siente con el desorden): el abstracto
pintor expresionista crea en su lienzo la atmosfera que anhela o bien puede expresar la ira y el dolor
al sentir que sus necesidades estan tan desatendidas (no expresadas o, en el mejor de los casos, mal
comunicadas).

La forja se encuentra dondequiera que realice su trabajo de transformar o traducir lo que siente en
profundidad en algo externo a ¢l mismo. Muchas buhardillas o sotanos de artistas son verdaderos
lugares adonde los hombres van para estar solos con el arquetipo Hefesto, un lugar donde pueden ser
el Hefesto de la forja subterranea.

El amor no consumado, una mujer inalcanzable o un amor no correspondido pueden avivar el fuego
de la forja transformadora cuando Hefesto es un arquetipo activo. El fuego de la forja es la pasion no
expresada que inspira el trabajo creativo.

El artesano cojo

Tal como hemos visto, Hefesto fue el unico olimpico fisicamente disminudo, la unica deidad
principal imperfecta. Fue rechazado del Olimpo por haber nacido con un pie deforme, lo cual
ofendio a sumadre Hera, o por haber enfurecido a Zeus, que le lanzo por la montafia y le dejo cojo.

La deformidad fisica de Hefesto no se puede separar de la herida emocional causada por sus
padres. A raiz de su cojera y de surechazo, Hefesto se convirtio en el dios de la forja, el arquetipo
del instinto de trabajar como medio de evolucion y de sanar las heridas emocionales. Hefesto es el
arquetipo del artesano cojo (o del artista, escritor, sanador, inventor, fabricante herido) cuya
creatividad es inseparable de sus heridas emocionales.

Hefesto, el artesano, se parece mucho al sanador enfermo cuya motivacion de sanar procede de sus
propias heridas, las cuales se curan cuando €l cura a los demas. Hefesto tenia un pie deforme y
caminaba balanceandose, lo cual divertia a los otros olimpicos, que le ridiculizaban. No podia ser
hermoso, por eso creaba belleza; su pie no se movia como debia, pero lo que ¢l hacia funcionaba
perfectamente. Mediante su trabajo, Hefesto y los hombres (y mujeres) como ¢l pueden verse a si
mismos reflejados intactos y funcionando correctamente; a traves de esta proyeccion fluye la
autoestima y el respeto hacia uno mismo, asi como la estima y el respeto hacia los demas. De este
modo se curan las heridas que motivaron el trabajo.

Tal como el escritor junguiano James Hillman comenta: «Nuestros padres son los que nos hieren.
Todos llevamos una herida de nuestros padres y tenemos un padre o una madre heridos. La imagen
mitica de la herida, o del padre o la madre heridos, se convierte en la afirmacion psicologica de que
el padre o la madre son los heridos».: Literalmente, hacemos responsables a nuestros padres; pero
esa misma frase “el padre o la madre son los heridos”, puede significar metaforicamente que nuestras
heridas también pueden hacernos la funcion de padres. Nuestras heridas se pueden convertir en los
padres y las madres de nuestros destinos.

Cuando el arquetipo Hefesto es uno de los principales componentes de la personalidad de un
hombre, entonces puede que €ste siga el patron del artesano cojo, y su rechazo y su herida pueden
“apadrinar” su creatividad. Pero esto solo sucede si, al 1gual que Hefesto (que tuvo dos madres
adoptivas), es lo bastante afortunado como para recibir apoyo y tiene la oportunidad de hallar un
medio para desarrollar las habilidades que le permiten expresar su creatividad.

Al ser lanzado desde el monte Olimpo y “bajar a la tierra”, es como Adan y Eva cuando fueron
expulsados del Jardin del Eden. En ambos mitos, el sufrimiento y la necesidad de trabajar vienen a



raiz de la “caida”.

Reconciliador de la paz familiar

Hefesto sufri6 malos tratos de pequefio cuando fue arrojado desde el monte Olimpo por su padre o
sumadre y se quedo cojo para siempre a raiz de ello. En las familias conflictivas, con frecuencia el
mio suele adoptar el papel de pacificador. Muchas veces es un nifio vulnerable que es
extraordinariamente sensible a los primeros signos del conflicto inminente: en el Olimpo, este nifio
fue Hefesto.

Una descripcion de los acontecimientos al principio de la Iliada es la del conflicto que tiene lugar
en la mesa entre los padres, y que amenaza con ir en aumento s1 no fuera por la intervencion de
Hefesto, el pacificador de la familia. Esta experiencia es muy frecuente en muchos hogares. “jNo
hagas enfadar a papa porque se metera con todos nosotros!”, es la actitud de Hefesto:

Los dirigentes estan en desacuerdo; el sefior de los cielos ha prometido a Tetis que
concederia honores a su hijo y que humillaria a quienes le contradijeran Entonces empieza la
pelea en el cielo; Hera lanza vigorosos reproches a su esposo y éste la reprende con fuerza.
Ella, reteniendo su ira, se sienta en silencio y la rebelion empieza a cocerse entre las filas de
los dioses. Entonces su hijo Hefesto se levanta para reinstaurar la paz. Dice que es intolerable
para los dioses pelearse por los hombres y estropear el placer del banquete olimpico; todos
estarian bien s1 su madre se reconciliara con su padre y le hablara amistosamente, asi €l no se
enfadaria m les haria sentir su poder superior. Y Hera sonrie. Contenta acepta la copa que le
ofrece suhijo.2

Hefesto y Afrodita: unir el trabajo con el amor y la belleza

En la Odisea, Afrodita, la diosa del amor y de la belleza, se caso con Hefesto y tuvo muchas
aventuras. Cada una de ellas dio como fruto un hijo o hija. Solo con Hefesto no tuvo descendencia; en
su lugar su matrimonio se veia como una personificacion de la union de la artesania y la belleza, que
da a luz a hermosos objetos. En la Iliada de Homero, Hefesto se caso con Caris o Gracia; en la
Teogonia de Hesiodo, su esposa, Aglaya era la mas joven de las gracias o (en una version menor)
una doncella de Afrodita. Cada una de éstas es una version del matrimonio de la belleza o la gracia
con la artesania.

Hefesto busca la union con Afrodita en muchos planos: en las relaciones personales y en el
trabajo, el arquetipo Hefesto se siente atraido hacia la belleza y el amor, eso que le ha sido negado y
que, sin embargo, ansia tener. Los sentimientos profundos y apasionados de un Hefesto pueden ser
atizados por una hermosa mujer que sea como Afrodita en su intensidad y sensualidad. Ella puede
inspirar su trabajo y encender sus sentimientos.

En este proceso, los papeles de hombre y mujer estan invertidos, puesto que es ella la que
psicologicamente le “fecunda”, fertilizando su creatividad gracias a la cual surgira un nuevo trabajo
enel.

Hefesto y Atenea: la union del trabajo creativo y la inteligencia
Como ya he dicho antes, Hefesto una vez persiguio a Atenea, diosa de la sabiduria y de la



artesania, e intento forzarla. Ella se resistio a su indeseado abrazo y su semen cayo sobre el suelo y
fecundo a la Tierra, Gea. A su debido tiempo nacio Erictonio, cuyo nombre significaba “hijo de la
Tierra” y se le entrego a Atenea para que lo cuidase. Tiempo despues engendro el linaje de reyes
legendarios de Atenas.

Atenea, que adopto al hijo que Hefesto le habia entregado, representa el intelecto que sabe como
hacer algo. Su sabiduria era la del general de campo cuya estrategia tiene exito o como la del tejedor
que puede visualizar un tapiz, disefiarlo y, linea a linea, materializarlo. Las ateneas contemporaneas
pueden hacer planes de negocios en lugar de disefiar planes de batalla y consiguen victorias en el
mercado.

La union de Hefesto con Atenea dentro de la psique de un hombre le permite saber como plasmar
su trabajo en el mundo. La persecucion de Atenea por parte del arquetipo Hefesto puede conducir a
un hombre a casarse con una mujer que posea estas cualidades. La tarea de apoyar el trabajo creativo
de su esposo o de hallar una forma para que el gane dinero (s1 €l no desarrolla este aspecto de si
mismo), recae sobre ella por defecto. El apoyo de la creatividad de Hefesto al estilo de Atenea
también se produce en parejas del mismo sexo.

Cultivar a Hefesto

La unica forma de cultivar este arquetipo es dedicarle tiempo, apartarse de la compaiiia de los
demas y quedarse absorto haciendo alguna cosa manual, algo que conozcamos intuitivamente, que
durante el proceso de creacion cambie, exprese y transforme algo reprimido en nosotros.

Desarrollar la introversion de Hefesto es algo valioso que ensefiar a los nifios extravertidos y que
siempre dependen poten-cialmente de las otras personas para hagan cosas con ellos. Los padres
pueden cultivar a Hefesto en los hijos acentuando la importancia de los periodos de silencio, de
aprender a entretenerse ellos solos (sin depender de la television, que es un pasatiempo pasivo). Los
juegos de construcciones y la arcilla son los comienzos: hay una serie de posibilidades donde la
1maginaciony el trabajo manual van juntos. Permitir a los mfios el privilegio de unirse a ellos en una
actividad creativa paralela y silenciosa, mientras el padre o la madre se convierte en un Hefesto
trabajando en la forja, transmite al mfio el valor de esta forma de pasar el tiempo. Es importante
destacar la importancia de estar absorto en un tiempo creativo. Los adultos que quieren desarrollar
este aspecto de Hefesto han de amimarse de la misma manera que lo harian con un nifio.

Cuando Jung fue rechazado por Freud por no estar de acuerdo con e¢l, expulsado de la cumbre
psicoanalitica donde una vez habia ocupado el puesto de principe entre los seguidores de Freud,
atraveso uno de sus periodos mas oscuros. Se quedo aislado y padecio un periodo de incertidumbre
interior y de presion interna constante, convirtiendose en una figura de Hefesto ridiculizada y
rechazada. Sin embargo, hallo una forma de expresar sus fuentes creativas, al 1gual que haria Hefesto.

Jung escribio:

Lo primero que acudio a mi mente fue unrecuerdo de la infancia, quizas de cuando tenia diez
u once afios. Por aquel entonces me encantaba jugar con juegos de construcciones. Recuerdo
perfectamente como construia casitas y castillos, utilizando botellas para formar los laterales de
las verjas y las bovedas. Algun tiempo despues empece a utilizar piedras normales y barro
como mortero. Estas estructuras me fascinaron durante mucho tiempo. Para mi1 asombro, este
recuerdo surgia acompafiado de una buena dosis de emocion. “jAjal —-me dije a mi mismo—, en
estas cosas hay vida. El chiqullo todavia esta por aqui y posee la vida creativa que a mi me



falta. Pero, jcomo puedo conseguirla?”, puesto que, como hombre adulto, me parecia imposible
salvar la distancia desde el presente hasta mis once afios. Sin embargo, si queria restablecer el
contacto con aquel periodo, no tenia mas remedio que regresar a ¢l y reanudar aquella vida de
nifio con mis juegos infantiles. Aquello supuso un momento decisivo en mi destino, pero solo
cedi a ¢l tras incontables resistencias y con resignacion, pues fue una experiencia dolorosamente
humillante darme cuenta de que no habia nada mas que hacer que jugar a juegos de nifios.

Asi pues, comence a reunir piedras apropiadas, que recogia en parte de la orilla del lago y en
parte de dentro del agua. Despucs empece a construir casas de campo, un castillo y luego todo
un pueblo. ..

Cada dia despues de comer me ponia a construir [... | en el transcurso de esta actividad mis
1deas se aclararon y pude captar las fantasias cuya presencia en mi mismo apenas percibia.

Como es natural, reflexione sobre el significado de lo que estaba haciendo y me pregunte a mi
mismo “;Que estas haciendo realmente? jEstas construyendo una ciudad en mimatura y lo haces
como si1 fuera un ritual!” No tenia respuesta para mi pregunta, solo la certeza interna de que
estaba en vias de descubrir mi propio mito. Pues el juego de construccion era solo el comienzo.
Este desato una serie de fantasias que fui anotando a continuacion

Este tipo de cosas me ha seguido sucediendo, y mas tarde en mi vida, siempre que me
quedaba en blanco, pintaba un cuadro o esculpia una piedra. Cada una de estas experiencias
demostro ser un rite d’entrée para ideas y trabajos que se fueron sucediendo .3



Hefesto, el hombre

Un Hefesto es una persona intensa e introvertida. Es dificil para los demas saber lo que esta
pasando en sus adentros o para ¢l expresar sus sentimientos directamente. Se puede convertir en un
tullido emocional, en un volcan latente o en un hombre muy creativo.

Los primeros afios

Un nifio Hefesto puede ser dificil de educar, porque posee una intensa energia y sensibilidad
respecto a lo que esta pasando en su interior. Tiene una tranquilidad que es como muelle presionado
que puede soltarse de repente y agitarse con resentimiento e indignacion, aunque solo se manifieste
como una burbua de aire o de un colico. No suele ser un bebe placido, mimoso, encantado con lo
que esta pasando a su alrededor y que se divierta con facilidad. A veces su cuerpecito se siente como
s1 fuera mas denso que el de otro mfio con una personalidad mas liviana. Tiene mente propia y se
queda absorto en lo que le fascina, no en lo que otra persona quiere que preste atencion.

S1 los primeros afios son dificiles y ¢l —al 1gual que Hefesto— es rechazado por su madre por no
encarnar sus esperanzas de lo que deberia ser un bebeg, o si tiene la desgracia de nacer en un hogar
violento, entonces estos rasgos de la personalidad se intensificaran No es un bebé con una
personalidad naturalmente alegre que se puede ganar a las personas. Por lo tanto s1 no es aceptado y
amado tal como es, se puede convertir en un nifio retraido y obsesivo.

En la escuela puede ser un solitario, un mfio que observa desde la periferia, que no encaja y que
nunca parece estar en el centro de las actividades. Esta mas interesado en las cosas y en las maquinas
que en las personas, necesita a los demas para que se relacionen con ¢l a traves de lo que esta
haciendo, a menudo jugando en solitario. El profesor o la madre que le saca de su mundo, suele
hacerlo interesandose por lo que ha captado su interes, prestando atencion cuando ¢l o ella les
muestra y explica como funciona o como lo ha hecho.

Puede conseguir autoestima si1 se le aprecia por su individualidad, s1 se le ama por ser ¢l mismo y
se le amima activamente a seguir sus propios intereses (en lugar de forzarle a seguir el ritmo del
grupo). Este apoyo le permitira vivir sin agobios y desarrollar sus habilidades creativas en una etapa
posterior de la vida.

Sus padres

El Hefesto mitologico fue un hijo rechazado y el rechazo también puede ser el destino de un
muchacho Hefesto. S1 sumadre es como Hera, que quiere un bebé que realce su autoestima —como un
logro o un acto competitivo, una muestra de “mira lo que puedo hacer” y si tiene un hijo que no
cumple lo que espera de ¢l (que es o que suele suceder con este tipo de mujer no maternal y
narcisista), ella le rechazara por no ser perfecto.

S1 la vida imita al mito en cuanto a que el recien nacido tenga algun tipo de deficiencia, entonces
el rechazo total es bastante posible. Para una madre que necesita a un hijo como medio de
autoafirmacion, un hijo con alguna deformidad asesta a su ego un severo golpe y se convierte en una
fuente de humillacion. Puede reaccionar desproporcionadamente ante cualquier deformidad y estar
resentida y rechazarle por completo, creando de este modo un tullido emocional. S1 el internamiento
es posible, inmediatamente se deshara de ¢l y lo abandonara en alguna institucion



El rechazo de su padre y sus abusos tambien pueden dejarle tullido (como en el otro mito). Puesto
que Hefesto no se guia por lo que otras personas esperan de ¢l, no es diplomatico y tiene
sentimientos intensos, puede provocar la rabia de un padre autoritario (especialmente si tambien es
alcoholico). Un padre asi puede pegarle, quizas incluso por defender a su madre, que fue lo que
provoco a Zeus. Hstos abusos pueden acabar en lesiones fisicas permanentes, asi como dejar
cicatrices emocionales.

Incluso en las familias normales y corrientes, un hijo Hefesto puede ser el menos favorecido, el
que es distinto por ser “demasiado serio”, “demasiado intenso y susceptible”, “demasiado retraido”
o “demasiado insociable”. Suelen criticarle por su falta de éxito y de ambicion y lo comparan
desfavorablemente con los demas. Un Hefesto padece dos veces por este rechazo y desaires, primero
por la experiencia negativa y luego por guardarsela en sus adentros y darle vueltas a la misma.

Sin embargo, en una situacion ideal de crecimiento, un muchacho Hefesto tiene padres que estaran
complacidos con la forma en que funcionan sus manos y su mente. Le valoran y animan a crecer con
sus tendencias naturales y le ayudan a adaptarse a la sociedad a la vez que valoran su naturaleza
introvertida.

La adolescencia y los primeros afios como adulto

S1 el joven Hefesto ha sido lo bastante afortunado como para descubrir los medios para ser
creativo y se ha lanzado a desarrollar sus habilidades y suvision artistica, entonces la adolescencia y
la juventud supondran el principio de convertirse en €l mismo a traves del trabajo creativo. Puede
conseguir este exito mnicial s1 tiene mecenas artisticos que fomenten su talento, lo reconozcan y le
proporcionen las herramientas y habilidades para que los pueda desarrollar. Puede entrar en un
mundo diferente: en una gran escuela de artes y oficios de una gran ciudad, por ejemplo, donde por
primera vez tiene un lugar en un entorno escolar y gracias a su trabajo cuenta con un medio de
expresion y de hacer amistades.

Como nifio, el introspectivo Hefesto puede haber sentido una fuerte sensacion de no pertenecer a
su familia. Ahora, como joven, puede abandonar el hogar en busca de su “verdadera” familia:
personas que se parecen mas a €l, que trabajan la tierra con sus manos, artesanos o artistas. S1 ha
sido rechazado y ha sufrido abusos, puede ser un adolescente obsesivo, furioso y deprimido, que
fantasea sobre la revancha. Hefesto no devuelve el golpe con sus pufios, sino que ingenia elaborados
planes para humillar a sus ofensores. Tambien puede convertirse en un artista de grafitti en las
paredes de los metros y en las de los edificios. Como persona solitaria que es no suele pertenecer a
ninguna banda.

S1 el joven Hefesto atraviesa una crisis de crecimiento vy si no esta contento y esta furioso, puede
empezar a intimidar a las personas (especialmente si les sobrepasa en estatura), aunque en general no
lo hace intencionadamente. Puesto que reprime sus intensos sentimientos, puede estar resentido y
lleno de rabia contenida. Las personas que perciben esta rabia puede que vayan con cuidado con €l,
pero lo mas tipico es que ¢l reprima su ira o la descargue contra si mismo en lugar de hacerlo sobre
ofra persona.

Lo que micialmente suele salvar a los jovenes Hefesto rechazados de padecer graves depresiones,
sea cual fuere el grado de alienacion y rabia que alberguen, es el trabajo fisico duro. Pueden
descubrir este alivio reparando un coche o descubriendo algun trabajo artesanal que les fascine. Por
consiguiente, el trabajo gratificante les ayuda a crecer —el trabajo en el que pueden emplear su
creatividad y energia psicologica—, incluyendo suira.



El trabajo

Hefesto fue el unico dios que trabajo. En su forja, que equvale a un estudio, un taller, un
laboratorio de pruebas, trabajo prodigiosamente para crear objetos hermosos y funcionales, armas y
armaduras, vehiculos y sirvientas doradas que parecianreales, incluso a Pandora.

Ningun otro hombre esta tan absorto ni se dedica tanto a su trabajo como un Hefesto que ha
encontrado su oficio. En los afios que pase en los centros medicos haciendo practicas para conseguir
mi titulo de medicina, conoci a muchos hombres cuya pasion por el trabajo y algunas habilidades les
convertia en hefestos. Algunos eran cirujanos admirados por los residentes debido a sus habilidades
quirurgicas y sus investigaciones, asi como por su energia, que agotaba a internos y residentes que
eran veinte afios mas jovenes que ellos o incluso mas.

Como estudiantes de medicina, nos preguntabamos como estos hombres podian llevar una vida que
se pareciera a la de un mortal ordinario. Un neurociryjano hacia habitualmente seis operaciones
diarias, y una vez nos dijeron que hizo una operacion que duro veinte horas, agotando a varios turnos
de ayudantes. Algunos cirujanos cardiologos, especialmente en los primeros afios de la etapa de
perfeccionamiento, parecia que vivieran en el hospital, lo cual ahora es algo bastante comin. Cuando
no estaban operando o visitando pacientes por el hospital, se dedicaban a la cirugia amimal para
ensayar nuevas técnicas o practicaban autopsias para averiguar lo que le habia sucedido a un
paciente al morir. Tenian una pasion por el trabajo que facilmente se podia observar, pero que de
otro modo no habrian expresado.

Al 1gual que el dios que creo a Pandora y a las sirvientas doradas, el ciryjano trabaja para que el
cuerpo humano funcione. El (o ella) es un habil artesano, un artesano muy desarrollado: presenciar
una operacion de un cirujano Hefesto es observar a un artista. Si alguien asi se parece a Hefesto en
su personalidad, también es una persona introvertida, con pocas artes sociales o politicas: solo
recibe reconocimiento por su trabajo. (Apolo es el otro dios que también esta dedicado a la
medicina, que se encarna en el medico locuaz que posee grandes dotes de diagnosis y teoria, que se
sabe comunicar bien Apolo es el arquetipo que permite ascender dentro del sistema jerarquico de la
medicina, sin el cual la habilidad y la pasion de Hefesto puede que no lleguen a expresarse
totalmente en el trabajo.)

Un entorno mas tipico para Hefesto es el del campo creativo, donde muchos hombres se
consideran “extrafios”, poseen una intensa pasion por el trabajo y realizan una labor que les
proporciona un medio para expresar sus intensos sentimientos. Un pintor, un arquitecto y un escultor
de metal son los ejemplos que acuden a m1 mente de hombres Hefesto con los que he trabajado como
psiquiatra. Todos venian a mi consulta debido a su ansiedad y a su deseo de ser mas conscientes de
sus fuertes sentimientos que eran incapaces de expresar. Al 1gual que los ciryjanos Hefesto, estaban
muy dedicados a sus trabajos, sus horarios laborales eran igualmente heroicos, pero no los
consideraban de ese modo. Buscar la manera de hacer lo que creian posible también les mantenia, les
absorbia vy, al 1gual que con el ciryano que pasaba horas en el laboratorio con los ammales, estos
hombres pasaban horas construyendo y experimentando, realizando el trabajo que surgia de sus
1magenes.

Para un Hefesto, el trabajo es mas que un empleo, una forma de alcanzar posicion social o de
ganarse la vida. Es un medio para realizar el instinto que le presiona a trascender cualquiera de sus
ultimas soluciones creativas en pro de un nuevo esfuerzo que le absorba por completo. El trabajo da
a su vida profundidad y sentido; lo que sabe acerca del dios que hay en su interior lo experimenta en
los momentos de creatividad.

El Hefesto que sabe que esta haciendo el trabajo de suvida, el trabajo que continua desafiandole y



dandole placer cada vez que completa una parte significativa del mismo, esta realizando la tarea que
le gusta: este trabajo suele hacerle sentirse intimamente relacionado con su propia evolucion, es una
expresion de su psique que se ha hecho tangible. Si, ademas, le proporciona los medios para vivir
bieny tener reconocimiento, entonces sera realmente afortunado.

Una gran parte de hefestos no son tan afortunados. Para realizar un instinto laboral profundo, un
hombre en primer lugar ha de descubrir que es lo que le gusta, tener la oportumdad de desarrollar las
habilidades necesarias y por ultimo tener la posibilidad de ponerlas en practica. Trabaja mejor en
solitario, sin estar motivado por el provecho ni influido por la competitividad. El mundo corporativo
le es ajeno y carece de sentido para ¢l. No se sabe vender a si mismo ni a sus productos. Cuando
tiene €xito es porque sus obras hablan por €l y porque hay otra persona, u otro arquetipo en €l, que
tiene sentido de los negocios. Dados todos los requisitos previos necesarios para hallar un trabajo
que le llene, no es de extrafiar que la falta de un trabajo signficativo desmoralice a un Hefesto, que
sufrira una profunda depresion relacionada con el trabajo o con el desempleo.

Las relaciones con las mujeres

Las mujeres son muy importantes para un Hefesto: pueden tener el poder de “construirle o
destruirle”. Puede que necesite a una myjer que cuide su bienestar personal, que sea la fuente de su
mspiracion creativa, mentora de sus habilidades sociales y que represente su trabajo ante los demas.
Las personas importantes en su vida que tienen poder sobre ¢€l, a menudo son muyjeres: la madre,
profesoras, jefas de estudios, directoras de galerias de arte y jefas. Dada su admiracion genuina por
las mujeres inteligentes, seguras de si o por la belleza, se siente atraido hacia mujeres con estas
cualidades y puede llegar a concederles poder sobre €l.

S1 una mujer es capaz de percibir su profundidad y sensibilidad y a su vez estimular su
1maginacion, se convertira en el mayor acontecimiento de su vida. Sin embargo, aunque la relacion
sea breve o larga, ésta durara afios (quizas para siempre) en su mundo interior. Para la mayoria de
los hefestos, las relaciones significativas son pocas y separadas entre ellas.

La intensidad de su naturaleza introvertida le hace sentirse incomodo. Su conducta puede llegar a
ser inapropiada y no es muy bueno iniciando relaciones en fiestas sociales. El juego de las citas es
algo que suele evitar.

El hombre Hefesto (o la parte de Hefesto de una persona) es capaz de hacer un trabajo inspirado
que surja de las profundidades de su vida interior, de la cual extraiga imagenes y emociones de lo
inconsciente colectivo de la humamdad. La intensidad de sus sentimientos, especialmente hacia una
mujer con la que no puede tener una relacion de todos los dias, y por ende a la que no puede
convertir en una mujer ordinaria, puede conducirle al trabajo creativo que surge de las profundidades
de su alma. Este parece ser el caso del destacado pintor Andrew Wyeth, hombre de estudiada
reclusion, que en 1986 revelo lo que la revista Time describio como su “sorprendente secreto™: 246
obras, realizadas durante quince afios, dedicadas todas a la misma mujer, de la que solo revelaba su
nombre, Helga. Es evidente que ella inspiro lo mejor de ¢l y fue la musa de su obra mas prolifica.

Las relaciones con los hombres
Un Hefesto no es de esa clase de personas que se suelen integrar en alguna fratermidad estudiantil:
le repele la camaraderia superficial externa y los compaineros de estudios que pertenecen a
fraternidades (que tiempo después se convierten en miembros de corporaciones y organizaciones



profesionales) le encuentran demasiado diferente a ellos. S1 tambien tiene otros arquetipos, como
Apolo o Hermes, que hacen posible que se pueda integrar, su naturaleza Hefesto le impedira sentir
que pertenece a alguna de ellas.

Las relaciones con los hombres que estan juntos por cuestiones de negocios no funcionaran con €l.
Se encontrara con la misma dificultad que tiene con los encuentros superficiales en una fiesta. De
modo que se siente —o es— un extrafio. Normalmente ha sido rechazado por los “antiguos compafieros
de estudios”, por lo tanto lo mas frecuente es que le asignen el papel de forastero o que se lo asigne
¢l mismo.

Muchas veces tiene problemas especificos con los hombres de autoridad. Ya sea su padre,
profesor o supervisor. Quienquiera que intente cambiar su forma de ser —de la forma como los
marines de los Estados Unidos “hacen hombres™ de sus reclutas—, suele fracasar en su intento, v,
enfurecido por no conseguirlo, es probable que le expulse. Hefesto no esta motivado por las
exigencias externas de adaptarse y vivir segun lo que esperan de €l los demas, en parte porque esta
muy enfocado hacia dentro y en parte porque las criticas y la ira que recibe para que se amolde
despiertan una colera intensa, que entonces reprime. Esta ira dificulta mas que pueda hacer lo que se
espera de €l. Las personalidades autoritarias reaccionan desproporcionadamente ante cualquier cosa
que parezca una insubordinacion o una falta de respeto, lo cual empeora las cosas.

Ares, el dios de la guerra, intentd una vez infructuosamente llevar a Hefesto al Olimpo por la
fuerza. Hefesto le lanzo tizones ardiendo y se marcho. Al 1gual que el dios, el hombre Hefesto se
resiste a la fuerza, que cuando se utiliza contra ¢l le hace “arder” en hostilidad. N1 siquiera el dios
conocido por su incontrolado poder y sed de combate pudo obligar a Hefesto a hacer algo que no
queria, y tampoco suele funcionar este sistema con un hombre Hefesto, aunque sea joven

Sin embargo, Dionmisos le convencio con el vino y le persuadio para que le acompafiara montado
sobre un asno. Dionisos no recurrio a la fuerza, suavizo la testarudez de Hefesto y consiguio lo que
Ares no pudo conseguir. Se relaciono con €l en su propio terreno, cambiando su postura dura con el
alcohol, que hizo de Hefesto un ser mas flexible, en lugar de belicoso.

La vida se asemeja al mito en la amistad entre Hefesto y Dio-nisos. Con frecuencia solo otro
forastero que hace un esfuerzo por conocer a Hefesto tiene €xito en su intento. Beber juntos puede ser
un ritual de union entre hombres: con Hefesto, no funciona como 1niciacion en un clan, pero si con
otro hombre que aprecie la belleza y conozca el sufrimiento y que no teme demostrar sus
sentimientos, como es el caso de un Dionisos. El Dionisos mas extravertido y expresivo puede
expresar, exteriorizar o representar lo que esta oculto v sin manifestar en Hefesto. Esta
complementariedad ofrece una base comun para las pocas amistades profundas y duraderas que
puede tener un Hefesto.

La sexualidad

La intensidad y la intimidad caracterizan todos los aspectos de la vida de un hombre Hefesto,
especialmente su sexualidad. Es monogamo y fiel, y espera que su pareja le corresponda. Muchas
veces sufre el mismo destino que el dios: descubre que la mujer de su vida le ha traicionado. El
contribuye a su infidelidad despreocupandose de ella, aunque siempre conserve su imagen en su
mundo interior. Un Hefesto tipico se involucra en exceso en su trabajo, no esta mucho con ella, no es
comunicativo y tambien puede pasar mucho tiempo sin mantener relaciones sexuales.

Puede sublimar el fuego sexual en su trabajo y pasar largos periodos de celibato incluso dentro de
una relacion. Su trabajo se convierte en una especie de amante que le exige su tiempo y su



sexualidad.

Cuando un Hefesto hace el amor, es posible que su experiencia interior sea mas profunda que la
propia sensualidad del acto. Aunque puede que no comparta la experiencia con su pareja como una
comunicacion o comunion entre ambos, sin embargo esta pareja es la fuente de su experiencia interior
y verdaderamente puede considerarla como un tesoro.

Normalmente no ve en su verdadero contexto a la mujer Afrodita, que se siente atraida por su
intensidad y a la que le fascina su creatividad, como una mujer atractiva con muchas relaciones.
Cuando descubre que ella tiene otros amantes, se suele sentir muy traicionado, aunque no lo
exteriorice. A veces, este tipo de mujer simplemente le seduce y luego le engafia.

Un Dionisos homosexual puede seducir y traicionar del mismo modo a un Hefesto homosexual, y el
alcohol puede desempenar un papel importante en la situacion Sin embargo, Hefesto no esta bien
representado en la cultura social gay: no le van las relaciones superficiales m la i1dentificacion con
un grupo, lo que hace que para ¢l las fraternidades y la vida corporativa no le resulten atractivas. Y a
suvez es rechazado por los grupos gay por no encajar en ellos.

El matrimonio

Para el Hefesto, el matrimonio es tan importante como problematico: su bienestar en el mundo
exterior tanto como en el interior dependera de con quién se case y de como le vaya el matrimonio.
De lo contrario se sentira emocionalmente aislado. Tradicionalmente (y estereotipicamente) para la
mayoria de los hombres, pero muy en especial para el introvertido Hefesto, las relaciones son algo
de lo que se ocupa su mujer. Ella imnvita a los amigos, hace planes para las vacaciones, mantiene el
contacto con la familia y recuerda las fechas importantes.

La esposa de un Hefesto también puede ser crucial para establecerse y conservar su trabajo en el
mundo. El artista o el artesano Hefesto que crea su obra en soledad, suele necesitar a alguien que le
haga de agente. Es normal que sumyjer venda sus obras o encuentre al agente, la galeria o el medio
que lo haga por ella.

En su mitologia, Hefesto se caso con Afrodita v ésta le puso los cuernos. El también intentd
fecundar a Atenea sin éxito, porque se le resistio, y cred a Pandora (asi como a las sirvientas
doradas). Estas tres relaciones miticas reflejan tres tipos de matrimonio para Hefesto.

Hefesto y Afrodita

Las mujeres que se parecen a la diosa del amor se sienten atraidas por la intensidad en las
relaciones que Hefesto puede proporcionar. Si crea hermosos objetos de arte, la sensualidad estética
de ella tambien se siente atraida hacia su trabajo. Ademas la ve como su Afrodita personal y
proyecta su imagen en ella. Ella se siente como una diosa en su presencia.

Ambos poseen la intensidad del momento presente; ¢l se puede retraer y vivir la relacion como
una experiencia interior, lo cual ella no suele hacer. Normalmente un Hefesto “desaparecera™ de esta
forma y dirigira esa intensidad hacia su trabajo, esperando que, mientras tanto, ella permanezca
monogama. A menos que canalice su energia en un trabajo creativo o uno de sus principales
arquetipos sea el de la esposa Hera, ella tendra una aventura mientras ¢l este trabajando.

Hefesto y Atenea
De todas las deidades del Olimpo, Atenea, diosa de la sabiduria y de la artesania, fue la que tuvo



la mente mas clara. Podia disefiar un plan para sitiar una ciudad del mismo modo que disefiaba un
tapiz. Las mujeres Atenea evaluan muy bien las situaciones, favorecen a los hombres que tienen éxito
o que triunfaran con su ayuda. Los celos no son un problema para ellas. Los hombres Hefesto
admiran, aprecian e incluso se maravillan de como las mujeres Atenea pueden hacerse cargo de las
finanzas y de las alianzas que necesitan para triunfar.

Andrew y Betsy Wyeth parecian tener este tipo de union. Betsy es la manager de Andrew. Cuando
se revelo el secreto de Wyeth y su aparente obsesion por pintar a Helga, la respuesta de Betsy fue la
de la tipica Atenea segura de si misma: «Es una persona muy reservada. El no se mete en mi vida ni
yo no me meto en la suya, y vale la pena. Mira los cuadros, joh, Dios, los cuadros son increibles! Y
cuantos hay!» 2

Ella vendio la coleccion por mas de diez millones de dolares, segun los informes.

Hefesto y Pandora

Hefesto fue el ultimo creador cuando, a instancias de Zeus, cred a Pandora, la primera mujer
mortal. No fue la unica mujer que creo. Homero observo que habia resuelto su problema del servicio
domeéstico creando sirvientas doradas que parecian mujeres de verdad y que no solo podian hablar y
usar sus miembros sino que estaban dotadas de inteligencia y entrenadas para realizar trabajos
manuales.

Asi mismo cuando un Hefesto mayor y amedrantador se casa con una mujer mas joven que se
parece a la diosa virgen Perséfone, que es receptiva y docil, puede moldearla hasta convertirla en
una esposa que se comporte como una sirvienta dorada.

Puede que no la moldee tan intencionadamente. Su falta de definicion (tipica de una Persefone) y
su aspecto proporcionan la “pantalla” sobre la cual recae su imagen “proyectada”. Su receptividad
para ser lo que el quere que sea es consciente (ella quiere agradarle y asi tendra en cuenta sus
preferencias) e inconsciente (con su receptividad psiquica, ella transforma el aspecto de si misma
para que este mas proximo a la imagen que ¢l tiene de ella).

Ella también puede ser un “invento” de su propia mente y corazon, que le conducira a desatar todo
tipo de infortunios sobre €l. Introvertido como es, a menudo con muy poca practica en conocer a las
mujeres, puede que se enamore de la imagen que tiene de ella, a la vez que supone que ella siente lo
mismo por €l con la misma intensidad. Dada su intensidad y su monogamia, que puede 1r unida a un
anhelo de intimidad y aceptacion que nunca ha tenido, su erronea suposicion de que ella es como ¢l
habia 1maginado acaba en un desastre personal. Ella se puede convertir en una Pandora para ¢l,
dotada con sus mismas caracteristicas: astucias femeninas, atractivo sexual y desverglienza, palabras
Ingeniosas, mentiras y engafios.

La descendencia

El dios no tuvo hijos, y muchos hombres Hefesto prefieren no tenerlos, especialmente si su
infancia no fue feliz. La respuesta de Hefesto a su propio hijo no es facil de predecir. El hecho de
que llegue a vincularse al mfio sera decisivo. (Ese vinculo sera mas probable s1 esta en el quirofano
en el momento del parto.) Si se vincula a ¢l o a ella su apego sera profundo, casi visceral. Le gustara
tener a su hijo o hija cerca, aunque no juegue o hable mucho con ¢l o ella.

Los hijos o hijas pueden sentirle distante, que es una persona reflexiva e irritable cuando alguien
le interrumpe, que se enfada cuando hacen ruido y que no es consciente de que lo que espera de ellos



no es lo adecuado para su edad. Una hija de un Hefesto me conto que cuando solo tenia seis afios, su
padre le p1dio que le preparara cafe y se enfurecio cuando vio que no sabia.

Hay algunos problemas predecibles entre los padres Hefesto y sus hijos, que empeoran por suira y
depresion cronicas y su necesidad de controlarse. Por ejemplo, rara vez es directo y explicito a la
hora de comunicarse. Los hijos a menudo aprenden a andar de puntillas, intuir y deducir sus
reacciones.

Muchas veces sus hijos se opondran a su autoridad porque sus razones para lo que hace son
subjetivas y no se sabe comunicar. Por otra parte no le gusta el cambio, y los nifios y los
adolescentes estan siempre cambiando. A raiz de ello se producen fricciones.

Los padres Hefesto colericos y controladores con hijas maleables las convertiran en “sirvientas
doradas™, que hacen lo que se les dice. Estaran aplastadas bajo su pie. Coartaran su autonomia y
exigiran obediencia, reprimiéndolas y convirtiendolas en victimas propiciatorias para caer bajo el
dominio de otro hombre. Los hijos a menudo se rebelan contra un padre Hefesto furioso y dominante,
las hijas rebeldes tambien se rebelan, generalmente fuera de su territorio.

Tanto hijos como hijas se pierden el haber tenido a su padre como mentor, ya que es demasiado
individualista e introvertido como para ayudar a los hijos e hijas a abrirse camino en el mundo. El
propio Hefesto suele estar fuera de la corriente, por lo que la red de relaciones con los antiguos
compafieros de estudios rara vez le sirve de recurso para sus hijos y €l no suele ser un modelo de rol
a seguir para alcanzar el exito.

Aunque muchos nifios tienen dificultades con sus padres He-festo, tambien es posible una relacion
especial muy positiva s1 el padre no es una persona que se enfurece con facilidad y se siente
vinculado a sus hijos. Al 1gual que el padre artesano cuyo taller detras de la casa es un calido
santuario para que sus hijos desarrollen su creatividad y esten con el, los mos que tienen relaciones
positivas pasan tiempo con sus padres Hefesto. Su creatividad, confianza y autoestima crece a raiz de
la experiencia de estar con ¢l, de hacer cosas juntos, de que su padre le muestre como se hace algo y
de crear algo por ellos mismos.

La mitad de la vida

La primera mitad de la vida en general le resulta dificil porque no se ajusta a lo que la sociedad
espera de los hombres: no es un hombre competitivo, logico, extravertido, que disfruta con los retos
y que triunfa en el mundo. Aunque la mayoria de los hombres hacen lo que se espera de ellos al
establecer su carrera y una familia en la primera mitad de la vida y dejan el viaje interior para la
segunda mitad, el hombre Hefesto ha estado siempre orientado hacia su mundo interior y ha
necesitado expresar sus callados e intensos sentimientos.

S1, a pesar de ir de por libre, ha podido establecerse en el mundo profesional y en la vida familiar,
la segunda mitad de la vida suele ser mas feliz que la primera. Por primera vez en comparacion con
sus homologos de la misma edad, Hefesto puede entrar en esta nueva fase de la vida con ventaja. Ha
tenido que luchar para ser €l mismo y cumplir con las tareas externas, y ha podido hacer ambas
cosas. (Cuanto mas extravertido es el hombre mas se adapta sin demasiado esfuerzo a hacer lo que se
espera de ¢l en la primera mitad de la vida. Su individualidad sufre v exige cosas que le causan
conflictos y depresion en esta etapa de la vida.)

Sin embargo, el enojado y cronicamente deprimido Hefesto que es antagonico con las personas, las
intimida o se aparta de ellas, puede llegar a la mitad de la vida sin intimidad ni trabajo gratificante.
El patron puede que esté demasiado arraigado para cambiar, salvo para empeorar. Si hace inventario



y se compara con otros hombres, puede que entre en una crisis de la mitad de la vida en la que podra
realizar un cambio importante. (Véanse secciones posteriores sobre conflictos psicologicos y formas
de crecer).

Los ultimos afios

En los ultimos afios de su vida se ve claramente “el final de la historia”, los hombres Hefesto
pueden terminar satisfechos y trabajando creativamente en su “forja™ elegida, son artesanos cuyas
habilidades han madurado y se han perfeccionado. Sin embargo, los Hefesto tambien estan
ampliamente representados entre los que han fracasado y han quedado marginados.



Conflictos psicologicos

La mayoria de los hombres Hefesto han tenido que soportar el sentirse inaceptables, el no ser
capaces de encajar en el estereotipo (o las expectativas) de como deberia ser, primero como nifio y
luego como adulto. Si tiene una vida familiar complicada o en la que padece abusos y ademas es un
nifio rechazado, esta experiencia generalmente le volvera mas solitario de lo que ya habria sido de
todos modos. Con su actitud cerrada, introvertida, no suele compensar la falta de amor o de
aprobacion en el hogar mediante la popularidad o el éxito escolar (a menos que también se
encuentren otros arquetipos).

Como hombre seguira hallando dificultades en encajar y adaptarse. En su trabajo puede descubrir
que es una persona productiva, valorada y creativa, pero le faltan aptitudes politicas, sociales y de
comunicacion, de modo que esta via tampoco se le abre con facilidad. Por consiguiente se pueden
prever los problemas psicologicos.

Cojera emocional: la consecuencia del rechazo

Hefesto fue rechazado al nacer por su nada maternal madre Hera cuando descubrio que no era
perfecto. Avergonzada por su aspecto, lo arrojo desde el Olimpo, un destino literalmente compartido
por esos bebes recien nacidos que se encuentran en los contenedores de basura, cuyas madres los
tratan como si fueran vergonzosos errores que hubieran de ser eliminados. Este sino también lo
comparte metaforicamente un gran numero de bebes que no cumplen con las expectativas y son
rechazados emocio-nalmente.

Los bebes a los que no se coge en brazos n se les acaricia no llegan a crecer emocionalmente y
(tal como se descubrio en Inglaterra en tiempos de guerra) sin el contacto humano (que equivale al
amor), un bebé morira, aunque se le alimente con regularidad y est¢ en un entorno limpio. Muchos
bebés bajos de peso, apaticos “que no llegan a prosperar”, eran ingresados en las urgencias de los
dos hospitales estatales del distrito en los que yo estaba de practicas; su principal problema parecia
ser el rechazo materno y la falta de atencion

Incluso aunque un bebé rechazado sobreviva fisicamente, el dafio psicologico sigue provocando
una cojera emocional. A esa criatura le falta la confianza basica de que el mundo es un buen lugar y
padece ansiedad y desconfianza. Comienza su vida como un solitario porque no tiene a quién
vincularse.

En otra version del rechazo, Hefesto fue lanzado desde el monte Olimpo y herido por un iracundo
Zeus cuando se puso al lado de sumadre en una pelea entre Hera y Zeus. Esta vez era la conducta del
nifio la inaceptable y la causa del rechazo paterno. En esta version, Hefesto se convirtio en un tullido
a causa de los malos tratos. De nuevo, la vida imita literalmente este mito con mucha frecuencia,
cuando una mujer con un hijo pequefio vive con un hombre que no es el padre de la criatura y a quien
le molesta la presencia del nifio, ya sea porque le considera su rival o porque le pone nervioso y lo
maltrata. Al quedarse desprotegido por la madre y sufrir malos tratos por parte de una figura paterna,
este niflo puede sobrevivir a los abusos fisicos, pero quedara emocionalmente afectado, y el temor y
la ira estaran latentes en su interior.

Un mfio Hefesto que se vuelve emocionalmente cojo puede vivir una serie de experiencias con sus
padres, desde los extremos del abandono materno o los abusos paternales hasta los efectos mas
sutiles del distanciamiento de la madre y las criticas del padre. El grado de afectacion no tiene por



que estar directamente relacionado con el grado de dificultad al que se enfrenta, sino mas bien con su
experiencia subjetiva. Puede llegar a observar mucho despues que, considerada objetivamente,
aquella experiencia “no habia sido tan mala”, pero esta sensibilidad al rechazo, unida a su
introversion mnnata, produce fuertes reacciones y sentimientos dolorosos. A este mfio se le puede
“herir” facilmente, lo que aumenta las dificultades.

Sus caracteristicas intensifican los efectos de las experiencias dolorosas. Un nifio mas extravertido
o 1mpulsivo que padece abusos puede convertirse en una persona vengativa y que intimide a los
demas, o puede explicarle a alguien su situacion y acaparar la atencion hacia ella. Hefesto no hara
ninguna de estas cosas y se retraera sin revelar hasta qué punto esta herido, furioso y tiene miedo; no
habla con nadie de lo que le pasa y puede quedar emocionalmente trastornado, con dificultades para
comunicarse y alienado de los demas. Como hombre puede repetir sus experiencias de la infancia,
ser rechazado por las mujeres en las que busca el afecto y ser juzgado negativamente por los
hombres.

Distorsion de la realidad: problemas con la emocion introvertida

Al albergar sentimientos ocultos y ser facil de herir hace que sea probable que distorsione lo “que
realmente ha pasado”, lo cual es un problema tanto para Hefesto como para quienes le rodean. El
efecto emocional que tiene sobre ¢l, mas que la intencion de la otra persona o los hechos de la
situacion, son lo que determina su perspectiva.

Pequefias heridas que a otro hombre les pasarian inadvertidas a €l pueden causarle estragos. Y al
no mencionarlo o no poder aceptar la version de otro, cualquiera que fuere el incidente para ¢l se
convierte en “lo que ha sucedido”. Si meses o incluso afios mas tarde, al final habla de ello, la otra
persona puede que no recuerde el incidente y se sienta atacada, triste, consternada o furiosa con ¢l
por sentir de ese modo respecto a ella.

Los sentimientos positivos también pueden despertar con pequefios gestos, una ternura que le
conmueve y le da moral durante afios. Y estos gestos pueden haber sido o no una expresion
significativa por parte de la otra persona.

Con el sentimiento de introversion, la reaccion interna al acontecimiento externo queda retenida.
El recuerdo de la persona no es de los hechos, sino de los acontecimientos tefiidos por las
emociones. Todo el mundo lo hace hasta cierto punto, por supuesto, pero Hefesto mucho mas.

Falta de éxito en el mundo

Hefesto fue arrojado desde lo alto del Olimpo, que es el pinaculo simbolico del poder. Y cuando
visito el Olimpo, era evidente que no pertenecia al grupo de gente rica y bella de la cima. Lo mismo
sucede con los hombres Hefesto. La imagen de Hefesto en su forja recuerda al obrero siderurgico, al
soplador de vidrio o al herrero en el horno: el aristocrata trabajador que ya no goza de mucho
prestigio en un mundo dominado por amasadores de dinero. No se confieren demasiados honores a
los hombres que trabajan con sus manos en lugar de con sus mentes, tanto s1 son expertos, mediocres
o trabajadores rasos. Las cimas olimpicas estan pobladas de hombres que no hacen nada tangible por
si solos: son hombres de negocios e inversores.

La rabia se esconde en muchos hombres Hefesto que en su adolescencia se dan cuenta de que
nunca seran “alguien”. Un hombre puede sentir esa misma rabia cuando se da cuenta de que una muyjer
no le mirara como un posible compafiero porque es de clase trabajadora o cuando no puede dar a sus



hijos algo que necesitan y que esta fuera del alcance de sus medios. S1 nunca encuentra un trabajo
gratificante y s1 (de acuerdo con su naturaleza hefestiana) su forma de manejar surabia es contenerla,
se deprimira y amargara. En esto no es como Ares y Poseidon, que bajo circunstancias similares
explotan descargando surabia contra los demas.

El papel de bufon: problemas con la baja autoestima y sentirse inadecuado

Fuera de su taller, Hefesto se convirtio en un bufon. Los dioses del Olimpo se partian de risa
cuando veian a Hefesto con sus peculiares andares yendo y viniendo afanosamente por las salas de
palacio sirviendoles néctar que extraia de un gran cuenco. Se rieron cuando les 1nvito a contemplar la
escena de ver a su esposa Afrodita y Ares atrapados en sured invisible, en lugar de solidarizarse con
el.

Philip Slater, autor de The Glory of Hera, en su interpretacion psicologica de la mitologia y de la
familia griega, vio en el papel de Hefesto como payaso “suresignacion a la humanidad”™:

Hefesto transmite el mensaje interpersonal: “No tenéis nada que temer de mi, tampoco hay
nada en mi que pueda despertar envidia o resentimiento. Soy unicamente un pobre payaso cojo,
dispuesto a serviros y a haceros reir con chistes sobre mi”.2

El Hefesto que sigue este patron se convierte, muchas veces sin darse cuenta, en un payaso. Con su
“descompasada’ personalidad introvertida, siempre esta haciendo algo 1napropiado, que provoca la
risa o el ridiculo. Es el mifio cuyo atuendo escolar incita a los comentarios despectivos de los demas,
0 que no sabe que decir a la chica mas popular de la clase, y le dice algo memorable y que provoca
la risa de todos. Es el muchacho que reacciona desproporcionadamente a una burla y que a raiz de
ello recibe una paliza despiadada. Quizas aprenda que su humillacion siempre es peor si se opone a
ella y se d¢ cuenta de que s1 hace de bufon suaviza la situacion En el Sur profundo cuando a los
hombres de color se les llamaba “negros” y se les podia linchar, un hombre de color podia salvarse
de la agresion convirtiendose en el arrastrado y modesto Hefesto. El hombre Hefesto que actia de
este modo suele estar en una posicion similar por sentirse un rechazado solitario, sin nadie que le
respalde.

Pero esta solucion suele ser autodestructiva. Cada incidente que tiene lugar es a expensas del
respeto hacia si mismo y hacia los demas. A menudo incita a alguien que disfruta humillando a los
demas a que se meta con él.

Una persona o “rostro publico” mucho mas sutil que algunos Hefesto utilizan es el de la
afabilidad: el eterno “seflor Buen chico”, que bajo su mascara alberga ira o depresion porque fue
rechazado de alguna forma significativa por sus padres. Un patron bastante comun es el de la relacion
de Hefesto con Zeus y Hera: es un hijo “sin padre” de un padre ausente o distante, que también estuvo
“huerfano de madre™ por ser €sta egoista y narcisista.

La rabia vertida hacia dentro: problemas de depresion
La depresion puede ser un grave problema cronico para los Hefesto, cuya naturaleza introvertida
hace que sea mas frecuente que repriman su dolor y su ira a que expresen externamente estos
sentimientos. El rechazo, la falta de aceptacion y de exito —las susceptibilidades de este patron— son
fuentes evidentes de ira y de dolor: tiene razones para enfurecerse, pero no lo hace. Cuando se
reprime y se encierra en si mismo, la depresion es el resultado.



Las adicciones

Los hombres Hefesto pueden recurrir al alcohol para acallar sus sentimientos y sentir con menos
intensidad. El alcohol tambien les puede ayudar a ser afables con los demas, es un medio para ser
mas dulces. Muchos hombres de clase trabajadora, cuyo trabajo es duro fisicamente y cuya
sensibilidad esta enterrada y reprimida por naturaleza y por cultura, se emborrachan deliberadamente
cuando tratan de sobreponerse a alguna pena. Beber demasiado, seguido de una resaca, es una forma
aceptable de permanecer insensible y de sufrir: una semana dedicada a superar algo de este modo
también se considera como una cosa de hombres.

Las copas del final del dia, de después del trabajo, cuando ya no hay nada que hacer, que se toman
para acallar el dolor que producen los sentimientos no compartidos o expresados, sirven de
anestesico emocional. El alcohol, utilizado a modo de droga, se puede convertir en el propio
problema. La television se utiliza de modo similar para aplacar los sentimientos y apartarse de la
intimidad pasando horas delante de la pantalla.

Pagar un precio muy alto por la paz

Cuando un nifio maltratado y emocionalmente traumatizado se convierte en el mediador de la
familia —papel que puede durar toda una vida—, suele hacer algo para calmar la situacion en cuanto
nota que la tension va en aumento, para evitar a toda costa un estallido del temido padre o madre.
Muchas veces el nmifio o el hombre m siquiera se da cuenta de esa percepcion, m elige
conscientemente lo proximo que va a hacer. El potencial explosivo de la situacion no hace mas que
crecer y ¢l se va poniendo cada vez mas ansioso hasta que se ve obligado a hacer algo apaciguador.

Para apaciguar a un padre o madre temibles, un Hefesto puede llegar a sacrificar esas partes de si
mismo que le ponen en peligro. Suele reprimir lo que siente, conduciendo su propia ira y hostilidad
cada vez mas hacia dentro. El precio que paga por ser conciliador y tranquilizante es muy alto: se
desconecta de lo que realmente siente y tampoco puede tolerar la ira en los demas. Como adulto, el
precio es su propia autenticidad y la falta de tolerancia por la expresion de los sentimientos ajenos,
lo cual pasa factura en cualquier tipo de relacion

Las dificultades para los demdas

La comunicacion con un Hefesto en la vida de una muyjer puede resultar problematica si ella quiere
o necesita que ¢l hable de lo que esta sintiendo o de lo que piensa hacer respecto a alguna cosa.
Encaja en el estereotipo del hombre fuerte y silencioso. Puesto que siente las cosas con mucha
intensidad, la atmosfera puede resultar pesada a su alrededor y, sin embargo, si se le pregunta que
esta pasando no dice nada.

Cuando ella le habla de s1 misma, nunca sabe exactamente como se lo va a tomar. Aflos mas tarde
puede descubrir que le afecto o conmovid mucho aquella conversacion, a la que parecia no
responder en aquel entonces.

Los intentos de cambiarle y de hacerle mas comunicativo pueden funcionar o no; generalmente no
funcionan. Una mujer casada con un Hefesto a menudo ha de plantearse s1 abandona sus intentos de
hacer que ¢l se comunique.

Relaciones de abusos
El fuerte, silencioso y furioso hombre que se siente impotente, bebe demasiado y estalla con los



que tiene mas cerca es el padre en el caso de muchos hijos de alcoholicos que ya son adultos.
Aunque Hefesto suele reprimir su ira, cuando empina el codo puede abrirse la tapadera de esa rabia.
Sus hijas a menudo han observado la sensibilidad y el dolor de sus padres o conocido habilidades
que nunca han desarrollado o han sido reconocidas. Crecen con un punto debil en su corazon respecto
a estos hombres, con la esperanza de hacer que su vida tenga sentido y con una gran capacidad para
tolerar los abusos. Estas mujeres son susceptibles de entablar relaciones en las que se abusa de ellas,
como hicieron antes sus madres.

Inversion de los papeles

S1 un Hefesto tiene problemas en ganar dinero porque es un artesano al que no le pagan, porque los
que le contratan no necesitan sus habilidades o no aprecian su personalidad, entonces una mujer que
le ame puede ser la que mantenga la familia. Los papeles también pueden cambiar cuando surgen
tareas en las que uno de ellos ha de negociar algo. S1 es ella la que posee una mente mas logica y mas
habilidades sociales, sera ella la que les represente a los dos en el mundo.

En la mmversion de papeles, ella puede complacerse en su propia competencia y aceptar la
situacion o puede estar resentida contra é1. Este a su vez puede sentir resentimiento o gratitud. Dado
el poder de “lo que deberia ser”, una relacion que va en contra de la tradicion suele ser estresante
para ambos.



Formas de crecer

S1 el hombre Hefesto es rechazado o infravalorado por no ir al son de los demas y a raiz de ello
siente que hay algo que esta basicamente mal en ¢€l, el crecimiento comienza cuando se da cuenta de
que habia algo que no funcionaba en la forma en que fue tratado. A continuacion viene el
descubrimiento y la valoracion de “quien” es, mediante lo que hace cuando es verdaderamente ¢l
mismo, y luego habra de trascender el arquetipo de Hefesto para desarrollar otros aspectos de si
mismo. Estas dos ultimas tareas son lo que todo Hefesto hombre o mujer ha de realizar.

“Conocete a ti mismo”

Un Hefesto necesita aplicar el decreto de Apolo “Conocete a ti mismo”. Puede empezar por
comprobar cuanto se parece a Hefesto v que es lo que eso ha supuesto. Ha de revisar hasta que punto
ha cumplido o no lo que los demas esperaban de €l, como ha sentido que era un bufon socialmente
epto cuando ha intentado actuar como una persona con facilidad de palabra, social y con una mente
recreativa “olimpica”, y ha de recordar su dedicacion y maestria en alguna de sus creaciones,
generalmente manuales. El conocimiento objetivo respecto al arquetipo y el conocimiento subjetivo
sobre si mismo pueden ayudarle a descubrir lo que le confiere un sentido de competencia y
significado.

S1 existen situaciones traumaticas o abusivas en su vida, entonces la psicoterapia sera
imprescindible, porque por naturaleza tiende a guardarselo todo para si mismo, a apartarse de la
gente y a la depresion, por encerrar su rabia dentro. Ademas de necesitar una catarsis, necesita la
empatia y la perspectiva de otra persona. En el proceso, también desarrolla su habilidad de
comunicarse y de expresar mas las cosas verbalmente.

Conocer a los demdas

Hasta un Hefesto muy introvertido suele tener algunas personas importantes en su vida. A
diferencia del Hades que se siente a gusto en su reclusion, Hefesto tiene sentimientos profundos y
reacciona intensamente a las personas que tienen algun efecto en sus emociones. Por ende ha de
aprender a saber estar en las relaciones de una forma menos subjetiva. Es especialmente importante
que sepa que “esto que yo siento” no necesariamente es “lo que realmente ha pasado”. La fuerza y la
intensidad de sus reacciones subjetivas distorsionan la realidad de lo que verdaderamente hizo o dijo
la otra persona. Solo a traves del dialogo, que a menudo evita, se pueden aclarar los malentendidos y
las malas interpretaciones. El dialogo ofrece el medio para apreciar las diferencias entre personas
que se importan. Esta objetividad es especialmente importante para Hefesto, quien de otro modo
puede representar equivocamente su propia imagen subjetiva como si fuera una realidad. Una
persona mas extravertida suele partir de una base con mas informacion, de modo que el contexto de
la situacion normalmente forma parte de toda su vision. Sin embargo, el sentimiento subjetivo
introvertido suele necesitar la vision de otra persona y solo el dialogo puede proporcionarla.

Desarrollar otros arquetipos como ayudantes
S1 un muchacho Hefesto permanece en el sistema educativo hasta la universidad, probablemente
desarrollara habilidades de comunicacion (Hermes), vision objetiva (Apolo) y pensamiento



estrategico (Atenea), quizas hasta llegue a desarrollar ambicion (Zeus). El desarrollo de estos
aspectos ayuda sobremanera a un Hefesto innato a estar motivado y a funcionar con eficacia en el
mundo laboral. Le permiten aprender y desarrollar las habilidades a través de las cuales puede hacer
el trabajo que quere desempefiar, negociar para que le paguen adecuadamente, recibir
reconocimiento, buscar una posicion o vender sus creaciones. En resumen, le permiten realizar el
trabajo practico que pondra de manifiesto su naturaleza hefestiana. Sin embargo, el mundo no suele
aclamar a Hefesto, y los otros arquetipos, mas reconocidos, puede que no lleguen a desarrollarse. El
hombre (o la myjer) Hefesto puede entonces trabajar durante toda una vida en algo que nunca sera
nada mas que un trabajo, por mas que progrese, porque no esta profundamente satisfecho m es lo
bastante creativo o significativo en el ambito personal. Para ¢l o ella, ser un artesano muy habilidoso
es mas gratificante que trabajar en una oficina del centro de la ciudad; hacer trabajo de investigacion
en un laboratorio es mucho mas satisfactorio que estar en una oficina de ventas; practicar la cirugia
es mucho mas fascinante que ser el jefe del departamento de cirugia.

Convertirse en algo mas que un Hefesto
Cuando un Hefesto encuentra el trabajo que le gusta, el problema es que se puede quedar tan
absorto en el mismo que no llegue a desarrollar minguna otra faceta de si mismo o hacer sitio para
que coexistan otras. Otros potenciales permanecen encerrados e incluso aunque se i1dentifique con las
cualidades positivas de este arquetipo, éste le limitara. Este hombre habra de darse cuenta de que ha
de ser algo mas que un Hefesto para poder liberar tiempo y energia y tomar decisiones que le
permitan evolucionar.

Ser elegido por Afrodita

Afrodita, diosa del amor y de la belleza, eligio a Hefesto como esposo: €l no compitio por ella y
la consiguio, pero tampoco la cortejo. Del mismo modo, el gusto por las cosas bellas puede estar
presente en la psique de un hombre trabajador, aunque no haya realizado ningun esfuerzo, estudio o
haya estado en contacto con cosas bellas. Es un don de la diosa del amor y de la belleza, que por eso
le “escoge”. Entonces, cuando €l hace cosas, por funcionales que sean, su artesania esta unida a la
belleza y al amor, y se pone de manifiesto en la forma, en el equilibrio y en los materiales. Hacerlo
de otro modo iria en contra de su integridad artesanal y estética. Para ser fiel a sus exigencias
internas y para que su trabajo prolifere, ha de respetar esta umon Los demas quizas no aprecien su
trabajo artesanal o el elemento estetico de su obra, y quizas se sienta presionado o tentado a
infravalorarla. Pero s1 lo hace, perdera la dicha y la satisfaccion que de otro modo habria disfrutado.
Cuando el trabajo llega por su union Hefesto-Afrodita, se siente inspirado por lo divino cuando crea.
Es un instrumento de inspiracion a traves del cual la belleza se manifiesta en la materia.

Darle unos nuevos padres a Hefesto

S1 la vida imita al mito, Hefesto necesitara encontrar unos “padres adoptivos”, o figuras paternas o
maternas sustitutas que puedan afirmarle, valorarle e incluso hasta ensefiarle o hacerle de mecenas
mientras intenta abrirse camino en su mundo. S1 alguno de los padres biologicos le rechazo por no
cumplir con lo que se esperaba de €l, su herida sera profunda, pero se podra curar si se relaciona con
personas maternales o paternales que le aprecien tal como es. A menudo necesitara padres “tierra”
que le ensefien a hacer cosas tangibles que requieren habilidad y esfuerzo fisico para substituir a sus



padres “celestiales” que le rechazaron y que hacian hincapi¢ en los logros y en que ascendiera en la
escala social del exito.

Por ultimo, ha de descubrir y desarrollar actitudes dentro de si mismo que le apoyen y le acrediten
como persona y en lo que esta haciendo. Y entonces, cuando trabaje el desarrollo de sus talentos

creativos, la promesa en el mito de Hefesto es que superara la adversidad, las humillaciones y los
defectos.



10. DIONISOS, DIOS DEL VINO Y DEL EXTASIS: MISTICO,
AMANTE, VAGABUNDO

Afirmar lo dionisiaco es reconocer y apreciar el centro de dolor y muerte que existe en la
vida y tolerar toda la gama desde la muerte a la vida y desde el dolor al éxtasis, incluyendo la
herida con la que uno es “liberado” desde el monotono hastio de adormecedora conformidad
hasta las expectativas culturales y familiares.

ToMm MooRE, en James Hillman, ed., Puer Papers

Dionisos fue el dios del éxtasis mas beatifico y del amor mas enardecido. Pero tambien fue el
mas perseguido, el dios que sufrio y murio, y todos aquellos a quienes amaba, todos los que le
servian, tuvieron que compartir su tragico destino.

WALTER F. Otto, Dyonisus: Myth and Cult

Dionisos como dios, arquetipo y hombre estaba por naturaleza mas proximo a las mujeres. El reino
mistico y el mundo femenino le eran familiares. A menudo era un elemento no deseado y perturbador,
causa de conflicto y locura en la mitologia, al 1gual que puede serlo en la psique del hombre.



Dionisos, el dios

Dionisos (conocido entre los romanos como Baco) fue el dios del vino y «el dios del extasis y del
terror, del delirio y de la liberacion mas beatifica» .1 Fue el mas joven de los olimpicos y el tnico de
madre mortal. La vid, la hiedra, la higuera vy el pino eran sus preferidos. Sus simbolos arumales eran
el toro, la cabra, la pantera, el cervato, el leon, el leopardo, el tigre, el asno, el delfin y la serpiente.
Su dominio «se extendia a toda la naturaleza y especialmente a su fludo seminal otorgador de vida:
la savia que recorre un arbol, la sangre que fluye por las venas, el fuego liquido de la uva, el fluyjoy
reflyjo de todas las misteriosas e incontrolables mareas de la naturalezax .2

En su mitologia y rituales, Diomsos estaba rodeado de mujeres: de madres y nifieras del joven
Dionisos como nifio divino o de enardecidas amantes, las enajenadas menades o bacantes, que
estaban poseidas por el dios. Se le representd como a un nifio 0 mas comunmente como a un hombre
joven con una guirnalda de hiedra u hojas de vid en la cabeza, llevando una piel de ammal alrededor
del cuerpo y con un baculo denominado “tirso”, cuya punta estaba coronada por una pifia de pino y a
menudo estaba envuelto con una parra u hojas de hiedra.

Genealogia y mitologia

Dionisos era hijo de Zeus y Sémele, una mujer mortal hija de Cadmo, rey de Tebas. Sémele habia
atraido el amor de Zeus, que la fecundo cuando 1ba disfrazado de mortal. La celosa Hera lo
descubrio y se propuso vengarse de Sémele y de su hijo nonato. Se aparecio a Semele bajo la forma
de su anciana nodriza, Beroe, y persuadio a la incauta joven de que se asegurara de la divinidad de
su amante y le insistio para que €l la visitara con el mismo esplendor con que se presentaba ante
Hera.

Aquella noche, cuando Zeus acudio a su lado, Sémele le pidio que le concediera un favor, y Zeus
le juro por la Estigia —lo cual hacia que su promesa fuera irrevocable—, que haria cualquier cosa que
ella le pidiese. Sémele, engafiada por Hera, le p1dio que se le apareciera con toda su majestuosidad
como dios principal del Olimpo; ella no sabia que eso le provocaria la muerte. Obligado por su
palabra, Zeus se transformo en el dios del rayo, ante cuya presencia ningun mortal puede sobrevivir,
El fuego de los rayos de Zeus mato a Semele pero su hijo nonato se convirtio en inmortal. En el
mismo momento de su muerte, Zeus saco a Dio-nisos del vientre de su madre y se lo cosio en el
muslo, que sirvio de incubadora hasta que fue el momento de nacer. (“Dionisos” puede significar “la
cojera de Zeus”, nombre que describe el modo como caminaba Zeus cuando le llevaba en su muslo.)
Hermes actuo de comadrona en este peculiar nacimiento.

Dionisos fue entregado a la hermana de Sémele y a su cufiado para que fuera educado como una
nifia, pero ni siquiera este disfraz le protegié de Hera. Esta hizo que sus cuidadores enloquecieran e
intentaran matarle. Dionisos fue salvado una vez mas de la muerte por Zeus, que le transformo en un
cabrito y le llevo a las ninfas del monte Nisa (un pais montafioso mitico y divino, habitado por
hermosas ninfas). Le educaron en una cueva (que explica otro de los significados de su nombre: Dio-
nisos o el “divino Nisos”).

Alli su tutor Sileno le ensefio los secretos de la naturaleza y a hacer vino. Sileno suele
representarse como un amable anciano, a veces un poco borrachin, que tambien era medio caballo.



La locura y la violencia

De joven, Dionisos viajo por Egipto y desde la India hasta Asia Menor, cruzando el Helesponto
hasta Tracia y de alli a su lugar de nacimiento, Tebas, en Grecia. Dondequiera que 1ba, ensefiaba el
cultivo de la vid. La locura y la violencia le acompafiaban. En algunos mitos se dice que fue Hera
quien le enloquecid y que cometio asesinatos; en otros mitos, las personas que lo rechazaron se
volvieron locas y violentas. Por ejemplo, despueés de que el rey Licurgo rechazara a Dionisos, se
volvio loco y mato a su hijo con un hacha, creyendo que estaba cortando una cepa. Las mujeres que
rechazaban a Dionisos corrian la misma suerte: las hijas del rey Preto y del rey Minias que le habian
rechazado, enloquecierony en su frenesi mataron a sus propios hijos haciendolos pedazos.

Tras suregreso de la India, la diosa Cibeles o Rea (ambas grandes diosas madre preolimpicas) le
purificaron de los asesinatos que habia cometido en su locura y, significativamente, le ensefiaron sus

misterios y ritos de iniciacion. Asi Dionisos se convirtio en el sacerdote de las grandes diosas y en
un dios.

Matrimonio con Ariadna

Ariadna, hija del rey Minos de Creta, se enamoro del héroe ateniense Teseo. Con su ayuda, Teseo
entro en el famoso laberinto, mato al Minotauro y volvio atras sobre sus propias huellas para
encontrar la salida. Teseo y Ariadna zarparon para Atenas, pero ¢l, despiadadamente, la abandono en
la 1sla de Naxos, donde se podia haber suicidado de desesperacion de no haber sido por Dionisos,
que la salvo y la convirtio en su esposa. Por Dionisos, Zeus hizo inmortal a Ariadna. Ella estaba
intimamente relacionada con Afrodita, la diosa del amor y de la belleza, y en Chipre fue adorada
como Ariadna Afrodita. En su mitologia, los griegos habian hecho de Ariadna, una vez diosa lunar
cretense, una mortal victimizada y, a traves de Dionisos, la volvieron a deificar.

La resurreccion de su madre Sémele
Dionisos descendio al Hades en busca de su madre Semele, para devolverla a la vida. Juntos
ascendieron al Olimpo, donde ella se hizo inmortal. Al 1gual que Ariadna, la mortal Semele en los
antiguos tiempos prehelenicos habia sido adorada como diosa asociada con la Luna y con la Tierra.
En la mitologia griega, Dionisos es el unico dios que rescata y restaura (en lugar de dominar o
violar) a las mujeres que representan anteriores diosas reducidas, cuyos seguidores y adoracion
habian sido conquistados.

La adoracidn de Dionisos

Los adoradores de Dionisos, principalmente las mujeres de la antigua Grecia, se comunicaban con
este dios en los sitios mas salvajes de las montafias. Alli tambien entraban en el reino de lo
emocional y lo irracional, dejandose llevar por el cautivador poder de la danza al compas de una
musica emotiva en sumo grado y poseidas por el dios. Alternar entre estados de pandemonium y un
silencio sepulcral eran las caracteristicas principales de la adoracion a Dionisos.

La celebracion de Diomisos se denominaba “orgia” del dios (de donde procede la palabra orgia).
Con el vino o con otras substancias sagradas y las danzas ritmicas acompafiadas de musica frenética
de caramillos, tambores y cimbalos, los celebrantes entraban en un estado de éxtasis y se sentian
“uno con” el dios.

La orgia llegaba al climax cuando despedazaban y comian la carne cruda de un amimal que se



habia ofrecido en sacrificio, que se creia que era una encarnacion del dios. Esto era un acto
sacramental de comunion, a traves del cual la divinidad de Dionisos entraba en el celebrante.

En Delfos, Apolo entrego su santuario a Dionisos durante los tres meses de invierno. El festival de
Dionisos en Delfos fue orgiastico, pero estaba limitado a las mujeres oficiales representantes de las
ciudades griegas, y se celebraba bienalmente. Alli no se reprimia a Dionisos; era reconocido,
moderado e institucionalizado. Tambien en Delfos, las mujeres celebrantes iniciaron una danza anual
sagrada con el descubrimiento ritual y el despertar del bebé Dionisos en una cuna.

En el festival de las flores (antesterias) que marcaba el comienzo de la primavera en el
Mediterraneo, se llevaba vino nuevo y era ceremoniosamente bendecido delante de una mascara de
Dionisos. Los ojos de la mascara miraban fijamente al adorador, para quien el propio dios se
encarnaba en la mascara.

Dionisos ocupo un lugar importante en el orfismo (siglo -1v), que tomo su nombre del poeta mitico
Orfeo. En la teologia orfica, el bebe Dionisos era descuartizado y devorado por dos celosos titanes,
pero Atenea pudo salvar su corazon y volvio a nacer a traves de Zeus, en algunas versiones como
hijo de Semele. Fue adorado como Zagreo, el nombre orfico del Dionisos del mundo subterraneo.

El destino de Dionisos
La vida y la muerte estan interconectadas en la mitologia y la adoracion de Dionisos. Su tumba
estaba en el santuario de Apolo en Delfos, donde se le adoraba anualmente como un bebé que se
acababa de despertar. Fue un dios adulto que murio, un dios que paso un tiempo en el mundo
subterraneo y un dios recién nacido.



Dionisos, el arquetipo

El arquetipo Dionisos tiene potenciales positivos y negativos muy poderosos, que despiertan los
sentimientos mas etéreos y basicos, y crean conflictos en la psique y en la sociedad. Es un arquetipo
que esta presente en algunos misticos y asesinos. En el medio se encuentra el arquetipo en hombres (y
mujeres) que experimentan momentos de extasis e impulsos intensamente contradictorios.

El nifio divino

Una de las imagenes con las que se representa a Dionisos es la del mifio divino. El arquetipo del
nifio divino lleva consigo un sentido de caracter unico de una persona y de su destino. En los suefios
de las personas de nuestra €poca, el arquetipo suele estar representado por un nifio precoz que habla
al sofiador o que, de alguna otra forma, evidentemente no es un nifio ordinario. El sentimiento
personal de que “mi1” vida tiene un sentido sagrado o de que hay elementos humanos y divinos en
“m1” psique, tiene lugar cuando una persona entra en contacto con el arquetipo del nifio divino, que a
menudo presagia el comienzo del viaje espiritual de un adulto o el camino de 1a individuacion

Sin embargo, debido a la intensidad instintiva del arquetipo Dionisos, un ego es muy susceptible
de sentirse desbordado por ¢l. Si se 1dentifica con el arquetipo del nmifio divino, a ¢l o ella a menudo
les costara adaptarse a la vida ordinaria. El esperara un trato o reconocimiento especial y albergara
resentimientos cuando su calidad de unico no sea respetada y se espera que cumpla con su parte de
trabajo mundano. S1 hablamos en terminos psicologicos, se infla con un desbordado y no merecido
sentido de su importancia.

S1 el arquetipo Dionisos es reprimido y con el el aspecto del mifio divino, vienen otras
dificultades: no sentirse auténtico, estar desconectado con una vaga sensacion de no hacer algo
1mportante, o sentir que su vida no tiene sentido. El arquetipo Dionisos esta activamente reprimido en
los hombres. Desde la infancia a los nifios se les disuade para que no tengan ningun rasgo
“afeminado”, para que no sean “sofiadores™ (el aspecto mistico de Dionisos™ o para que no sean
sensuales y se les dice que no han de tocarse.

El eterno adolescente

Dionisos y Hermes son los dos arquetipos que mas predisponen a un hombre a ser siempre joven
(o, como Jung lo denomino, al puer ceternus), independientemente de su edad real. La version
dionisiaca del adolescente arquetipico es la de una persona intensa y emotiva, que se queda absorta
en cualquiera de sus pasiones del momento, que olvida las obligaciones, deberes o citas que pudiera
tener. Por consiguiente, no parece que se pueda comprometer a trabajar de una forma estable para
alcanzar una meta a largo plazo. Tampoco parece probable que se comprometa para mantener una
relacion estable. La regularidad y la constancia le son ajenas, puede ir de un lugar a otro, atrayendo a
mujeres, interfiriendo en sus vidas y luego dejandolas.

Puede tener un humor muy cambiante: ahora puede padecer una desesperacion profunda vy, al
momento siguiente, dejarse transportar en €xtasis a un nuevo plano elevado por algo o alguien Se
siente atraido hacia cualquier cosa que intensifique una experiencia. Le atraen las drogas
alucinogenas que alteran el animo, asi como la musica.

En los afios sesenta, el movimiento hippy fue una expresion de este aspecto del arquetipo



dionisiaco, con el consumo de LSD y de marihuana, el llevar prendas de colores y materiales
sensuales, pertenecer a los “hijos de las flores”, hacer loveins®, celebrar la revolucion sexual y
abandonar los estudios o el trabajo. Esta 1dentificacion con Dionisos puede haber sido una fase para
la mayoria, pero, para algunos que han permanecido como eternos jovenes, este estilo de vida
continua. Ahora son “hippies que envejecen” con canas en sus barbas: puede que tengan varios hijos,
pero el patron prosigue.

El arquetipo dionisiaco del joven eterno fue encarnado por las estrellas y la cultura del rock Jim
Morrison, del grupo The Doors, y Mick Jagger, de los Rolling Stone encarnaron este arquetipo en los
afos sesenta, David Bowie adopto el patron desde la decada de los setenta hasta los ochenta y Prince
y Michael Jackson le siguieron en los ochenta. La mayoria de estas estrellas han cultivado un aspecto
androgino y muchas han tenido su lado oscuro, que se acentuo en los roqueros punk.

El hijo de la madre

La madre de Dionisos murio cuando éste todavia era un feto. En su mitologia y su adoracion esta
rodeado de madres adoptivas y mifieras, que fueron incoherentes e inestables en su educacion
Posteriormente Dionisos descendio al Hades en busca de su madre. A menudo los hombres que se
1dentifican con este arquetipo también parecen buscar a una muyjer idealizada que es madre y amante
a la vez, y buscan infructuosamente en una serie de relaciones para “hallarla”. Este caso se da
especialmente cuando ha existido una separacion fisica o emocional entre la madre y el hijo.

El arquetipo también puede predisponer a un hombre a tener una relacion interna psicologica con
la Gran Madre. Luego se siente conectado con el mundo maternal, posiblemente atraido hacia la
expresion del “instinto maternal” a traveés de ocupaciones de cuidador e intereses domeésticos que
tradicionalmente son mas femeninos. La relacion con la Gran Madre puede ser de indole espiritual
(especialmente ahora con el retorno de la Diosa como principio espiritual en la cultura), que quizas
se manifieste convirtiendose en un seguidor de una carismatica mujer lider espiritual.

Tambien puede suceder que sea un hombre que se sienta intimamente ligado a las muyjeres, que
prefiera la compafiia de las féeminas, que es un amante de la mujer, que se funde con ella en el éxtasis
del acto de hacer el amor y que intuwitivamente comprende la experiencia fememna. D. H. Lawrence,
autor de El amante de Lady Chatterley, de Hijos y amantes y de Mujeres enamoradas, en uno de
estos ejemplos.

Las myjeres a menudo se sienten atraidas a cuidar de un hombre Dionisos, del mismo modo que ¢l
busca que ellas le hagan de madre. En su necesidad, parece un muchacho “huerfano de madre”, que
evoca sentimientos maternales si este “mfio de mama™ no esta casado —por ejemplo, porque es
sacerdote u homosexual—, entonces se puede rodear, como hizo Dionisos, de tres o cuatro mujeres
maternales.

El chamdn: mediador entre dos mundos
En la sociedad tribal de los nativos americanos, el chaman es muy importante como mediador e
intercesor enfre el mundo 1nvisible y el mundo fisico. El hombre que se convierte en chaman suele
estar ya marcado desde la infancia por ser diferente de sus compafieros. Normalmente suele estar en
compaiiia de mujeres y mas tarde incluso se viste como ellas, experiencia compartida por Dionisos,
que fue educado como una niia durante un periodo de su infancia.
La psique chamanica con frecuencia es la de un androgino, un hombre-mujer, tal como se describia



a Dionisos como “hombre-afeminado™ y se le llama “el afeminado”? Los curas catolicos, cuya
funcion sacramental es la de mediar entre el mundo invisible y el visible, hasta la fecha con
frecuencia todavia llevan prendas que son vestidos. La aparente androginia psicologica, la
experiencia interior de la percepcion masculina y la femenina, es la clave para entrar en su reino.

La vision chamanica es la de la realidad no ordinaria, es el estado alterado de conciencia del que
Carlos Castafieda y Lynn An-drews hablan en sus libros sobre sus propias iniciaciones por chamanes
o curanderas. En la psicologia junguiana, donde se valora el desarrollo de lo femenino en los
hombres, el mundo invisible es el mundo de los arquetipos, de los suefios y de la imaginacion activa.

Dionisos sacaba a las myjeres de sus vidas ordinarias para gozar en la naturaleza y descubrir un
elemento extatico en ellas mismas. Esencialmente, las iniciaba en la experiencia chamanica. Dionisos
fue un dios iniciado y un sacerdote de la Gran Diosa. En el movimiento contemporaneo de la
espiritualidad de la myjer, Dionisos esta presente en algunas mujeres que encarnan el arquetipo de la
sacerdotisa como mediadora entre dos mundos. Metaforicamente, funcionan como la Morgana de
Marion Zimmer Bradley en Mists of Avalon, un sacerdote o sacerdotisa de la Diosa puede atravesar
las brumas hasta llegar a Avalon y conducir a otros al reino de la espiritualidad femenina, la 1sla de
la Diosa.

Ser un hombre con una personalidad chamanica en una cultura que valora el “triunfar en la vida
real”, implica nadar contra corriente. El mistico religioso adolescente que tiene una vision extatica
de la Virgen se siente tan inaceptable como el que toma alucinogenos. A los demas les parece que
ambos —al 1gual que Dionisos— rozan la locura.

S1 Dionisos es uno entre varios arquetipos fuertes dentro de un hombre, no se 1dentificara
totalmente con este aspecto chama-nico, pero tendra una predisposicion hacia los estados alterados
de conciencia. El ambito del mundo invisible le resulta familiar y fascinante, y puede conducirle a
profundas introspecciones. Puede llegar a ser un “mistico disfrazado™ que, mientras actua en el
mundo con normalidad, descubre que su elemento dionisiaco le proporciona una fuente oculta de
sentido.

La personalidad dualista
De todos los arquetipos masculinos, Dionisos es el arquetipo de los opuestos intensos. Tal como
lo describe el erudito Walter F. Otto:

Su dualidad se nos ha manifestado en la antitesis del extasis y el horror, la infinita vitalidad y
la destruccion salvaje; en el pandemomum en que el silencio sepulcral es inherente; en la

inmediata presencia que es a un mismo tiempo lejania absoluta.?

Cuando este aspecto del arquetipo dionisiaco se impone, la persona puede cruzar rapidamente la
frontera entre estos opuestos. Los grandes cambios emocionales se precipitan con cualquier pequefio
acontecimiento. Tener una relacion con un hombre o con una mujer que esta siempre cruzando a uno y
otro lado de esa frontera, supone ser tratado como una persona valiosa y muy apreciada, y al
momento siguiente como s1 fueras un terrible monstruo. Al mismo tiempo puedes fluctuar entre ser un
amante apasionado y un frio extrafio. Mantener una comumon extatica con un hombre que luego
arremete contigo y te hace pedazos es conocer y padecer este aspecto dualista de Dionisos.

Las mujeres tambien pueden estar poseidas por este arquetipo. Las ménades —las mujeres
adoradoras que buscaban al dios en la cima de las montafias— podian ser adorables mujeres



maternales y al momento convertirse en devastadoras meénades sin piedad.

La belleza y el peligro mortal eran las caracteristicas de esta dualidad. La pantera, el leopardo y el
lince eran sagrados para Dionisos, reflejaban este aspecto suyo. Estos grandes felinos son los
animales mas graciles y fascinantes, pero tambien los mas salvajes y sangrientos.

La forma en que esta tendencia dionisiaca por los sentimientos extremos e intensos perturbe
habitualmente su vida y afecte a los demas dependera de lo fuerte que sea el arquetipo y de lo estable
y fuerte que sea su ego. Por ejemplo, una persona con un ego sano puede decir sintiendolo: «solo
porque yo quiera matarte o cortarme las venas, no significa que vaya a hacerlo». Si el ego es
mnestable y ha sufrido varios traumas emocionales, puede surgir un asesino en serie, como Charles
Manson, que era un mistico, un amante y un asesino. Sin embargo, cuando nos encontramos con un
ego fuerte y estable, el arquetipo Diomisos aporta amplitud y profundidad a los sentimientos y
aumenta la posibilidad de tener experiencias emocionales cumbre, a la vez que intensifica las
reacciones erotico-espirituales y fisicas.

Elvagabundo perseguido

Las grandes persecuciones y huidas forman parte de la mitologia de Dionisos y de sus seguidoras.
Por ejemplo, debido a la hostilidad del rey Licurgo, Dionisos fue golpeado y obligado a arrojarse al
mar, mientras las mujeres que le adoraban fueron apaleadas sin piedad conmocionadas ante el horror
de suhuda.

En su mitologia, Dionisos viajo por el conocido mundo de los griegos, encontrandose a menudo
con hostilidades a medida que ¢l iba llamando a las puertas de las mujeres y las sacaba de sus
hogares y telares para que le siguieran a las remotas montafias a fin de experimentar el goce del
extasis. Desde el momento de su concepcion, Hera, diosa del matrimonio, fue su enemiga mortal, lo
que no es de extrafiar teniendo en cuenta el choque de valores que representan estas dos deidades.
Hera honra el matrimonio duradero con sus obligaciones sociales, la continuidad y la fidelidad,
mientras que Dionisos evoca la pasion perturbadora e incita a las myjeres a que olviden sus roles
tradicionales.

El arquetipo desmembrado

La causa de su desmembramiento esta entretejida entre los mitos de Dionisos que comparten el
mismo destino que Osiris, un dios egipcio anterior. Siglos depues, Jesucristo crucificado represento
el papel del hijo divino que muere y resucita. El arquetipo dionisiaco predispone a un hombre (o
mujer) a la posibilidad de un desmembramiento psicologico o crucifixion, provocado por su
incapacidad para reconciliar los poderosos opuestos que hay en su interior. “Estar en la cruz (el
cruce)” entre dos tendencias opuestas es una afliccion comun para un hombre Dionisos. Por ejemplo,
puede querer fusionarse con su amada y dejarla al mismo tiempo. El “desmembramiento” —
metaforicamente tener dificultades en “mantener una unidad” o sentirse dividido en muchas partes—
es bastante normal en estos hombres.

El aspecto del desmembramiento es especialmente fuerte cuando el arquetipo Dionisos se
encuentra en un entorno religioso que pone enfasis la culpa, como en las religiones judeo-cris-tianas,
que dicen: «s1 tumano 1zquierda te ofende, cortala». Dado que el misticismo y la sensualidad son dos
aspectos de Dionisos, un joven puede sentirse atraido hacia el misticismo catolico, por ejemplo, y
sin embargo, sentir que es un terrible pecador por su sensualidad o sus fantasias eroticas. Los suefios



de desmembramiento que incluyen espadas, cuchillos y automutilaciones los tienen hombres y
mujeres cuyos conflictos internos suelen ser irreconciliables dentro de sureligion

Cultivar a Dionisos

Muchos hombres no dionisiacos padecen aridez emocional y estan desconectados de sus
emociones mas profundas. A algunos les falta sensualidad (ya no digamos extasis) aunque practiquen
el sexo a menudo. Para ellos cultivar a Dionisos podria suponer una forma de ensalzar su vida. La
atencion dionisiaca se centra en el momento presente, no en alguna otra meta que est¢ mas adelante.
Tiene la capacidad para conmoverse por lo que sucede entre las personas o dentro de si mismo en
respuesta a los acontecimientos. Bailar y hacer el amor son terrenos en los que Dionisos es
especialmente importante, para permitir la intensidad, espontaneidad y fusion con la musica o con el
amante. Tener una “teécnica”, seguir mentalmente unos pasos especificos en una danza o un manual de
sexualidad, evita que un hombre esté realmente en lo que esta haciendo. Siempre que esté pendiente
del reloj, Dionisos no esta presente. Siempre que hayan otros pensamientos que aparten a un hombre
de la inmediatez del momento, Diomisos le ha abandonado. Cuando el hombre no es consciente de
tener un cuerpo, no esta sintonizado con Dionisos.

Invitar a que Dionisos este presente puede implicar salirse del entorno habitual, dejar de llevar la
ropa de siempre, abandonar a la persona o el rol: el regalo del vino, la musica que transporta al
bailarin a una sensualidad espontanea, un baile de martes de Carnaval o de mascaras—, cualquier
cosa que afloje la rigidez mental y la nocion del tiempo hace que Dionisos esté mas cerca.

S1 abandonamos la ciudad y nuestra preocupacion por el trabajo y las responsabilidades que
dejamos atras en busca de la comunion con la Madre Naturaleza, también podemos conectar con
Dionisos. Dionisos puede llegar cuando estamos en contacto con la naturaleza y somos uno con ella.
Cuando dejamos nuestra conciencia habitual del tiempo o de la distancia para marcharnos y
perdernos en la experiencia, nos transportamos a otro reino extatico que se siente en un plano
subjetivo.



Dionisos, el hombre

Como en todos los capitulos anteriores, esta seccion ofrece una breve vision de como es la vida de
un hombre que se identifica con un dios en particular. Sin embargo, esta impresion compuesta no
funciona 1gual de bien con Dionisos, puesto que este arquetipo se caracteriza por las tendencias y
extremos opuestos.

Aunque resulte dificil describir con certeza como se manifestara Dionisos, esa persona
generalmente tendra algunos rasgos reconocibles que los demas suelen rechazar o provocarles
desconfianza. Segun la opinion de los antiguos amigos de la escuela, el hombre Dionisos tiende a ser
demasiado femenino, mistico, contraculturista, amenazador o atractivo y fascinante para que ellos se
encuentren comodos con €l. Dionisos trastorna la vida mundana, no solo incitando a los demas a
divertirse, sino haciendo que ésta sea dificil o imposible para €l.

Los primeros afios

El dios Dionisos tuvo dos experiencias tempranas inusuales que nos dan una vision de lo que son
algunas experiencias psicologicas analogas para algunos hombres que se 1dentifican con Dionisos. El
dios fue educado como una nmifia y sus madres adoptivas enloquecierony se convirtieron en asesinas.

S1 un padre o una madre tiene esperanzas estereotipadas respecto a lo que ha de interesar a un
muchacho —armar jaleo, la mecanica y los deportes—, entonces al nifio Dionisos que vaya a su aire,
probablemente le diran de un modo u otro que se esta comportando como una mifia. El pequefio
Dionisos se siente atraido hacia lo que hacen las mujeres porque le gusta usar sus cinco sentidos,
quiere que sumundo este cargado de experiencia sensual. Le gusta el tacto de la seda y de la piel, le
gustan los colores y puede dejarse llevar por la musica. La cocina, con sus olores y sabores, es
mucho mas interesante para ¢l que el garaje. El teatro es infinitamente mas fascinante que el estadio,
la ropa es mucho mas cautivadora que el ordenador. Estos intereses naturales generalmente invitan a
los demas a llamarle “mariquita”, por comportarse como una hermana, una chica.

S1 sus intereses no le apartan de lo que “se supone que le ha de importar”, su emotividad si lo
hara. Un joven Dionisos rara vez es capaz de ser estoico, aunque se espere que lo sea. Hay muchas
probabilidades de que le hayan dicho que “los nifios mayores no lloran”, pero ¢l llora con facilidad,
aunque tambien rie alegremente. Le cuesta “controlar” sus emociones, lo que para la mayoria de los
chicos supone aprender a sofocarlas. Esto de nuevo le hace parecerse “mas a una chica”.

Hacer que sus cuidadores enloquecieran y se volvieran asesinos fue otra de las caracteristicas de
la infancia de Dionisos. La psicoanalista Alice Miller, en su libro Prisoners of Childhood, describe
como un hijo brillante y perceptivo aprende a estar en el lado bueno de unos padres narcisistas,
generalmente la madre, que se volvera hostil contra ¢l a menos que ¢l actiie como ella quiere. El
presta atencion a las pistas emocionales y aprende a complacer (que es una de las facetas de “ser
educado como una nifia”). Si las reacciones emocionales de su madre (o su padre) son extremas
debido a un estado psicologico limite, tan pronto sera su “tesoro” como descargara su ira contra €l a
lo que seguira el rechazo hostil —la 1ra asesina.

Con un padre o una madre que actuaba de este modo, la mayoria de los pacientes de Alice Miller
aprendieron de pequefios a anular sus respuestas emocionales (las cuales nunca desarrollaron) y a
VIVIr en sus mentes. Sin embargo, cuando el arquetipo principal es Dionisos, un mifio no suele ser
capaz de esto. Puede que huya y se convierta en un delincuente, lance espectaculares amenazas o



desarrolle sintomas fisicos.

Sus padres

La buena 1magen que el pequefio Dionisos tenga de si mismo dependera mas de sus padres que en
el caso de los otros tipos de muchachos, porque no encaja en un molde para “todos los chicos™ y, por
lo tanto, el mundo fuera de su familia no le apoyara. Sin embargo, la falta de aprobacion de los
padres es una experiencia bastante comun para un nifio Dionisos que, al ser €l mismo, nunca parece
complacer a su padre. Es bastante comun que intente ser el hijo que su padre espera de ¢l, lo cual
producira variados resultados.

El propio Dionisos tiene un padre poderoso que se preocupaba por €l. En su mitologia, Dionisos —
mas que los otros hijos de Zeus— fue cuidado por su padre, que empezo por ser una madre y un padre
para ¢l, y cuya proteccion prosiguio tras su nacimiento. Mas tarde Zeus hizo que Ariadna, la esposa
mortal de su hijo, fuera immortal. Tener un padre Zeus carifioso, que le aprueba y apoya sus
decisiones, es 1deal para un Dionisos cuya personalidad y masculinidad se afirman de este modo.

Ademas Dionisos fue el hijo menor de Zeus e, independientemente del orden real de nacimiento,
un nifio Dionisos se comporta siempre como el hijo menor. Es jugueton, puede vivir el presente y no
le preocupa el éxito.

La mayoria de los Dionisos parecen ser “nifios de mama”: son mas como sus madres que como sus
padres en lo que a intereses y a personalidad respecta. Si tienen un padre emocionalmente distante,
que les rechaza o fueron educados por madres solteras, a menudo se 1dentifican en exceso con sus
madres y se sienten alienados de los otros varones y de su propio sentido de la mas-culinidad.

La alienacion madre-hijo también se puede dar cuando ¢l no cumple lo que espera sumadre acerca
de como deberia ser un nmifio. Esto es bastante probable cuando su madre es una Atenea arquetipica,
la mas logica de las deidades y la diosa patrona de los héroes. Es una madre tutora que puede ayudar
a su hijo en el mundo, pero no es especialmente maternal. Se siente decepcionada y frustrada por su
falta de ambicion y €l encuentra a faltar una madre maternal, que buscara en otra muyjer.

La adolescencia y los primeros afios como adlilto

La adolescencia suele ser un periodo de crisis. Todo lo que pase en esta etapa se vera
intensificado por Dionisos. Sus altibajos emocionales son mas agudos que en otros adolescentes. Sus
preguntas respecto a su identidad sexual son mayores y se enamora de chicas o chicos —o de ambos—
con una intensidad alarmante. Las drogas son un riesgo importante para el. Es probable que se vista
de forma nada convencional. Las notas en sus estudios no le importan y esta indiferencia aumenta a
medida que todo lo demas se intensifica.

Sus padres se alarman y las autoridades escolares pueden estar 1igualmente polarizadas. Su falta de
conformidad o de seguir la corriente, que siempre estuvo presente, pero quizas no de una forma tan
evidente, se vuelve patente.

A veces el conflicto se encuentra en el interior del muchacho Dionisos, mas que entre ¢l y los
demas. Su esfuerzo por adaptarse y reprimir esa parte dionisiaca de si mismo ahora se dificulta mas.
Los choques emocionales se pueden producir a medida que el muchacho se siente mas incomodo
consigo mismo, hecho pedazos. A raiz de ellos puede padecer graves trastornos mentales. Cuando
una religion y una familia represivas condenan el mero hecho de tener “pensamientos impuros”,
entonces su sentimiento de culpa y de pecado puede ser profundamente perturbador.



Aparte del hogar, entre la adolescencia y los primeros afios como adulto, el torbellino emocional y
las experiencias de la adolescencia continian. Buscar la experiencia extatica en el campo espiritual,
sexual o0 a traves de las sustancias intoxicantes, suele interferir en su educacion y en que llegue a
miciar una carrera. Esta suele ser una é€poca de meterse en politica, que acostumbra a ser
extraordinariamente arriesgada.

También es posible que explore y exprese los elementos dioni-siacos de su personalidad sin llegar
a extremos arriesgados s1 es que le vieron y le aceptaron tal como era mientras crecia y tambien si
recibio alguna guia. Por ejemplo, puesto que Dionisos vive en el momento presente, se le ha de
enseflar pacientemente a pensar hoy en lo que llegara mafiana, asi como qué y como aprender de las
experiencias del pasado (lecciones que de otro modo no suele ser capaz de aplicar).

El trabajo

S1 la busqueda del eéxtasis le lleva al misticismo y la religion, un joven Dionisos se convertira en
un sacerdote, atraido por el ritual y el misticismo de los sacramentos y las ceremonias. Tambien se
puede 1r a un ashram, donde se suelen usar los tambores y los cantos para alterar la conciencia. Mas
dionisiacas son aun las experiencias del yoga tantrico o las practicas sexuales de los seguidores de
Bhagawan Shri Rajnesh. En este entorno, su trabajo quedara defimdo por la comunidad religiosa, que
encaja muy bien con el Dionisos no competitivo.

Un hombre Dionisos no se siente atraido a seguir una carrera competitiva impulsada por la
ambicion personal, ni tampoco le interesa el mundo académico de las ideas. Desarrollar una
competencia en algo que implique afios de estudio va contra su naturaleza. Conseguir poder y
prestigio no es especialmente significativo para €l. No es de extrafiar, pues, que el mundo laboral sea
un problema para muchos Dionisos.

Hay muchos parados que no han tenido exito y unos pocos con un exito espectacular en el mundo
laboral. Algunos Dionisos triunfan en las esferas creativas donde el talento y la experiencia de
afrontar su lado oscuro o sus conflictos dionisiacos pueden ir unidos en su trabajo. La obra de
Eugene O’Neill Iiene el hombre del hielo refleja los afos de incontrolable alcoholismo del autor.
Otro dramaturgo y ganador del premio Pulitzer, Sam Shepard, utiliza pares de hermanos para
describir la polaridad de su propia personalidad. También podemos hallar hombres dionisiacos entre
las estrellas de rock, los musicos y los actores, algunos de los cuales han temdo que luchar contra su
adiccion al alcohol y las drogas.

Las relaciones con las mujeres

El dios Dionisos estuvo rodeado de mujeres y lo mismo sucede con el hombre. Las mujeres
maternales suelen verle como un hombre atormentado y vulnerable al que hay que cuidar. Ya sea
joven o de mediana edad, su jovialidad hace que algunas mujeres deseen cuidarle. Puede haber sido
tratado con dureza o haber sido rechazado y ver como se lame sus heridas emocionales atrae a la
madre que hay en algunas mujeres.

Su sensualidad y aprecio por la belleza atrae a las mujeres hacia él, algunas como amigas, otras
como posibles amantes. Cuando hace el amor con una mujer, especialmente si, hasta ese momento,
ella nunca ha hecho el amor con un hombre para el que ese acto sea una experiencia extatica de
fusion, ella quedara profundamente afectada. Una puede que despierte a su propia sexualidad y
sentirse muy agradecida; otra puede que se vuelva adicta a ¢l; otra, puede volverse ferozmente



celosa. Cuando ¢l es importante para una mujer, el drama y los problemas suelen aparecer tras su
entrada en la vida de ella, puesto que ahora debera seguir sus tipicas subidas y bajadas.

El hombre Dionisos ama sinceramente a las mujeres y desde la guarderia probablemente ha tenido
mas amigas del alma con las que compartir sus intereses, confidencias y una amistad profunda, que la
mayoria de los hombres, que generalmente nunca llegan a entablar este tipo de relacion con las
mujeres.

Las relaciones con los hombres

Un Dionisos suele seguir su propio ritmo, distinto al de sus compafieros. No se siente en su
ambiente en el vestuario del gimnasio o en la sala de juntas porque las relaciones en estos entornos
son muy impersonales. Es demasiado individualista para ser un jugador de un equipo, esta muy poco
interesado en la competicion y es demasiado inconformista para ser “uno de los muchachos”.

Paradojicamente, puede tener amistades masculinas mas intimas que la mayoria de los hombres
que encajan en los patrones de sus compafieros. Tener una serie de amigos varones puede ser muy
importante para e¢l, de diversas formas. Con un amigo Her-mes, alcanza niveles profundos de
conversacion, y un Hefesto descubre que Dionisos realmente aprecia lo que €l crea, que toca sus
obras de arte con el mismo respeto que sinti6 Hefesto al crearlas. Apolo también se siente atraido
hacia Dionisos, que es su opuesto.

Dionisos fue un dios que podia llorar en el hombro de un amigo, como también puede hacerlo un
hombre Dionisos. Cuando su amigo Ampelos murid, Dionisos llord sobre su tumba y en parte se
consolo con la cepa de vid y el vino que broto de sus lagrimas.

La sexualidad
La expresion de una sexualidad innata e intensa es un tema esencial para Dionisos. Dionisos puede
ser heterosexual, homosexual o bisexual. Tanto s1 es una estrella de rock extraordinariamente
promiscua como un sacerdote celibe, la sexualidad es una de sus principales preocupaciones. De
naturaleza sensual, su personalidad erética se despierta facilmente. El puede canalizar tanta energia
psiquica en el terreno sexual, como otro hombre en su carrera. Puede tener experiencias de extasis
sexual, a veces mas intensificadas por la musica o por sustancias intoxicantes que por estar
mvolucrado en una relacion personal profunda. Una pareja sensible puede darse cuenta de que esta
tan absorto en hacer el amor, pasando a un estado de conciencia alterado, que el acto resulte algo
immpersonal. En ese momento puede estar teniendo una experiencia dionisiaca arquetipica, no una
comunion personal.
Puede sentirse verdadera y repetidamente atraido hacia gran variedad de mujeres, o a repetir una
experiencia con la misma muyjer si ella también puede amar en el momento como lo hace el. La
conquista no es su motivacion, sino la experiencia en si.

El matrimonio
La mujer tradicional no considera a Diomisos un “buen partido”, lo cual es una valoracion muy
precisa. No se puede contar con €l como sustentador de la familia que pase toda suvida en un tipico
trabajo de nueve a cinco, nm que llegue a la cima de los negocios o del mundo profesional y le pueda
ofrecer prestigio, posicion y seguridad. La vida con €l sera impredecible tanto econdomica como
emocionalmente.



Los problemas surgen cuando una mujer se enamora de un Dionisos v al casarse con ¢l espera que
cambie, como los hombres corrientes y previsibles hacia los que no se sentia atraida y que ahora ella
espera que ¢l sea. Contraer matrimonio probablemente fue idea de ella, puesto que lo mas probable
es que €l viva el momento y no piense en compromisos de por vida. Esperar que el matrimonio le
convierta en monogamo es otro error que puede hacerla sufrir.

Y de nuevo, paradojicamente y al igual que el dios, en alguin momento de su vida puede casarse y
honrar el matrimonio, amar y apreciar a su esposa, a la que conoce empaticamente.

La descendencia

Un Dionisos muchas veces es tan “nifio grande™ que es una revelacion con los hijos de los demas.
Sin embargo, sus propios hijos a menudo tienen experiencias que les dejan destrozados. Puede ser
increiblemente interesante (cuando es jugueton, 1maginativo y generoso, y sus estados alegres son
contagiosos) o terriblemente decepcionante (cuando ha prometido hacer algo especial con ellos y no
se acuerda, o ha perdido su anterior entusiasmo por algo que debia haber sido una experiencia
compartida). Tener un padre encantador que cree en lo que dice en ese momento y en quien no se
puede confiar con que cumpla lo que ha dicho, puede resultar desgarrador. Sus incoherencias y la
falta de confianza en €l aumentan s1 se trata de un padre divorciado, y hay muchas posibilidades de
que eso suceda.

El hombre Dionisos no suele llevar muy bien las responsabilidades tradicionales de la patermdad:
el papel del sustentador de la familia, de disciplinario y mediador entre su familia y el mundo
exterior, de tutor vy el rol modelo para tener ¢xito en la vida. Sin embargo, cuando sus hijos nacieron
puede que participara muy activamente en el parto de su esposa, que estuviera presente en todo el
proceso, emocional y fisicamente. El parto puede haber sido para €l una experiencia mistica o
extatica compartida que le vincula a sus hijos y a su esposa. Aunque un hombre Dionisos nunca sera
por temperamento un padre celestial tradicional, distante y que este en el mundo exterior, es posible
que se convierta en un padre tierra que este en el hogar e instintivamente cerca de sus hijos.

La mitad de la vida

Dionisos hombre puede atravesar una crisis emocional en la mitad de la vida. S1 el exceso o la
falta de disciplina se han cobrado su precio, puede que tenga que enfrentarse a una adiccion al
alcohol o a las drogas, o bien a fracasos laborales o en sus relaciones. Las deficiencias educativas o
profesionales, o una vida laboral erratica, ahora se vuelven evidentes. Su situacion matrimomal no
suele ser mucho mejor. Muchas figuras dionisiacas publicas no superan la mitad de la vida; por
ejemplo la muerte por sobredosis se cobro la vida de la estrella de rock Jim Morrison del grupo The
Doors y del actor John Belushu.

Lo mas normal de todos modos es que la crisis se alargue durante afios, y el alcoholismo sera el
problema mas evidente. El poeta Dylan Thomas y el actor Richard Burton tuvieron que luchar contra
su adiccidn al alcoholismo, la expresion creativa y sus dificiles relaciones con las mujeres. Estas son
las clasicas luchas dioni-siacas de la mitad de la vida, y Thomas y Burton las tuvieron todas; un
hombre Dionisos también, o quizas solo algunas de ellas.

No obstante, gracias a heroicos esfuerzos por mantener un trabajo que tenga sentido y por trabajar
los temas de la intimidad y el compromiso en las relaciones, un Dionisos puede convertirse en un
hombre maduro y profundo que seguira siendo intenso e integrara sus momentos de extasis y



creatividad en su vida.

Los ultimos afios

El paso de Dionisos por la mitad de la vida determina cual de los tres patrones seguira en sus
ultimos afios.

Un patron comun es la continuacion de la lucha de la mitad de la vida (contra la adiccion al
alcohol, las dificultades laborales o los problemas con sus relaciones) sin que llegue a una
resolucion hasta la muerte, que suele ser prematura.

Un segundo patron implica la combinacion de un arquetipo Dionisos y la riqueza heredada, que
predispone a un hombre a ser eternamente joven a pesar de su avanzada edad. Sea cual fuere su
orientacion sexual, suele tener parejas sexuales mas jovenes vy, tras haberlo probado o hecho todo, la
vida le resultara monotona.

Una vida individual llena de sentido y profundidad es la tercera posibilidad ganada a pulso. Al
haber integrado a Dionisos en una personalidad madura, sera capaz de vivir plenamente el momento,
ese momento que forma parte de un tapiz de una vida emocionalmente rica que tiene una continudad
y compromisos. Las experiencias de éxtasis le proporcionan un sentido de umidad espiritual
subyacente a la realidad, de formar parte de la naturaleza y de la humanidad. Esta integracion
espiritual hace que la muerte sea la siguiente experiencia que desee abrazar plenamente cuando

llegue.



Conflictos psicologicos

Cuando Dionisos determina las emociones y la conducta de un hombre en quien mora el arquetipo,
su potencial para padecer graves trastornos psicologicos es mucho mayor que con cualquier otro
arquetipo. El grado de perjuicio que se produzca dependera del poder del arquetipo, de lo fuerte que
sea en relacion con la debilidad de su ego. Solo un hombre con un ego fuerte y sano puede reprimir
apropiadamente la influencia del arquetipo y elegir como, cuando, con quen y bajo que
circunstancias encarnara a su Dionisos.

Ademas, una sociedad moralista y puritana manda mas mensajes fuertes y negativos a Dionisos que
a cualquier otro arquetipo; otra de las razones por las que este padece problemas psicologicos.
Puede tener problemas de autoestima, asi como consecuencias negativas por reprimir el arquetipo.

Distorsiones en la percepcion de si mismo.: baja autoestima y orgullo

Nuestro estereotipo cultural de como deberia ser un chico o un hombre, le dice a un joven
Dionisos que algo no funciona bien en ¢l. Aprende muy pronto que es demasiado emotivo, intenso o
interesado en cosas que solo les preocupan a las chicas. Como es natural, su autoestima se resiente.

Por otra parte, el aspecto de nifio divino del arquetipo le otorga un sentido de ser especial y un
privilegio no realista. Con frecuencia fluctia de un extremo a otro, tan pronto siente que no es
adecuado para realizar la tarea que tiene delante como que lo que estda a punto de hacer le hara
famoso al instante.

Le falta constancia en su percepcion de si mismo vy, al basarse tanto su autoestima en sentimientos
puramente subjetivos, puede resultarle imposible conseguir tener una vision realista de si mismo o de
su valia. La reaccion de los demas respecto a ¢l es 1igualmente incoherente. La gente reacciona de
forma positiva o negativa respecto a €l, pero casi nunca de manera neutral.

Ser el eterno joven

Dionisos fue un dios joven En una famosa descripcion que se hizo de ¢l se le presenta como un
joven elegante con pelo largo que le caia sobre los hombros, vestido con una tunica de color
purpura. En este mito fue secuestrado por los piratas que pensaron que era un hijo de un rey, por el
que pagarian un rescate. La imagen es esencialmente la de un joven eterno privilegiado. Y cuando
este arquetipo va acompafiado de riqueza, el resultado es un sensual playboy, el joven Ali Khan, por
ejemplo. Muchos hombres que se i1dentifican con Dionisos como el eterno joven, de hecho guardan
alguna similitud con sus homologos ricos y famosos, en cuanto a que pueden vivir solo para la
proxima fiesta o intensa aventura amorosa. La posibilidad de ser el eterno joven esta presente
siempre que Dionisos sea el arquetipo dominante.

La lucha contra los opuestos
Los hombres con personalidades dionisiacas luchan contra la paradoja y los opuestos que existen
por un 1gual en su interior. En ellos —del mismo modo que en el dios—, la embriaguez extatica y la
destruccion, la pasiony la frialdad, la inmediatez y la distancia, pueden existir todos a la vez
El dramaturgo y guionista Sam Shepard —que es un ejemplo de hombre Dionmisos— describio la
tarea de hacer frente a estos opuestos:



En algun lugar existe el mito del lobo y los corderos [... ]. Y el proceso de seguir vivo es intentar
que ambos puedan vivir juntos, intentar llegar a un equilibrio entre estas dos partes, porque uno
siempre esta intentando devorar al otro. El que quere devorar —el lobo— actua por impulso y es
bastante irracional. No cabe duda de que hay una lucha constante, a la que se responde de distintas
formas. Algunos lo hacen bebiendo o tomando drogas. La dificultad es intentar aceptar que é€sta es la
condici6n con la que hemos de convivir, la condicion de estas dos partes que chocan entre ellas y el
temor constante de ser vencido por la otra 2

La psicosis como potencial

Dionisos fue conocido como el dios loco y que enloquecio a sus seguidores. Hacia tambalear la
mente. Cuando de pronto aparecia, sus meénades eran transportadas por el éxtasis y la enajenacion,
tan pronto bailaban frenéticas como se encolerizaban.

Algo dionisiaco debe pasar en los conciertos de rock, especialmente cuando la estrella aparece de
pronto en el escenario y la audiencia enloquece. Esta el frenesi, las drogas, el baile y los rostros de
los asistentes, expresiones de éxtasis y embriaguez. Esporadicamente, como en el concierto de los
Rolling Stones en Altamont, tambiéen hay violencia y terror.

Cuando Dionisos se aparecia ante sus seguidores, estallaba la confusion, seguida de un silencio
sepulcral o una profunda melancolia cuando desaparecia de pronto. Este arco desde las cumbres del
extasis y la comunion con el dios hasta la melancolia describe el proceso psicologico intenso de
“pillar un globo™ tras el cual viene una apatica depresion o un periodo de alucinaciones y conducta
delirante, seguida de horror y de culpa.

Frederick Nietzsche, el filosofo aleman que escribio Asi hablé Zaratustra, padecio once afios de
enfermedad mental degenerativa. Equiparo su locura y la disolucion de su psique con el
desmembramiento de Dionisos, Nietzsche subrayo los aspectos extaticos, excesivos, barbaros,

titanicos e incluso criminales de Dionisos.®

Los efectos secundarios del vegalo de la vid: problemas con el consumo de sustancias

La adoracion de Diomisos implicaba beber vino u otras sustancias embriagadoras para alcanzar un
estado de comumon con el dios. Sus seguidores sentian que estaban ingiriendo al dios en su interior y
estaban poseidos por ¢l.

S1 un Dionisos contemporaneo busca extasis o estados alterados de conciencia a traves de las
drogas, sera un buen candidato para tener problemas de drogadiccion. Puede poner en peligro su
salud fisica s1 toma drogas alucindgenas o que alteren el animo.

Cuando estaba en urgencias psiquiatricas como residente en el Hospital General de San Francisco
en los afios sesenta, a menudo traian personas que estaban bajo la influencia de drogas alucinogenas
y de estimulantes que habian comprado en la calle. Las drogas que tomaban para sentirse mejor les
provocaban paranoias y terror, les ponian en peligro fisicamente puesto que no tenian en cuenta las
sefales de trafico o las alturas, o amenazaban la seguridad de los demas si actuaban bajo las
alucinaciones o falsas percepciones inducidas por las drogas que habian tomado. Una década mas
tarde o mas, las drogas alucinogenas de “disefio”, que difieren por una sola molécula de los farmacos
de prescripcion facultativa, son creadas por expertos quimicos interesados en el dinero, para ir por
delante de cualquier otro producto que se ofrezca en el campo de la ilegalidad. El riesgo lo corren
ahora los jovenes profesionales de ciudad. Las drogas que se venden como una “buena experiencia”,



en algunos casos conducen a la muerte.

Los consumidores contemporaneos descubren que las drogas que se toman para que les
proporcionen un estado elevado pueden ir seguidas de resacas, desesperacion y adiccion Cuando las
personas buscaban la comumon con Dionisos, este les inducia a extasis maximos seguidos de
melancolia y depresion, o de alucinaciones horribles y de sentido de culpa: no es diferente de hoy en
dia.

La comunion con Dios puede ser una motivacion inconsciente primordial para beber, que luego
podria llegar a conducir al alcoholismo. Bill W, cofundador de Alcoholicos Anomimos, tuvo un
intercambio de correspondencia con Jung que aclara esta conexion entre el alcoholismo y la
espiritualidad. Bill W. le escribio para contarle la importancia de una conversacion que Jung habia
tenido en los afios treinta con Rowland H., que desempeio un significativo papel en la fundacion de
A A (Rowland H. era un alcoholico y antiguo paciente de Jung, a quien este ultimo, en su
conversacion, le decia que no podia ayudarle.)

«Cuando ¢l (Rowland H.) le pregunto si habia alguna otra esperanza, usted le respondio que quizas
si, siempre que pudiera convertirse en objeto de una experiencia espiritual o religiosa.»

(Rowland H. tomo en serio las palabras de Jung y entonces busco y hallo la experiencia espiritual
que le ayudo.)

Jung respondi0: «su ansia por el alcohol era equivalente, en un plano mas bajo, a la sed espiritual
de nuestro ser por la plenitud, expresada en el lenguaje medieval como la union con Dios».

«Como ve —escribi6 Jung—, “alcohol” en latin es spiritus y usted usa la misma palabra™ tanto para
la experiencia religiosa mas sublime como para nombrar el veneno mas mortifero. La formula es
pues: spiritus contra spiritum. »

La frase spiritus contra spiritum se traduce en el principio de utilizar la comunion espiritual
contra la adiccion de los espiritus alcoholicos, que sustituyen a Dios (en cualquier forma que tenga
sentido para la persona) por el alcohol. Cuando el uso del alcohol o de cualquier otra sustancia es
motivado por Dionisos, un hombre o una myjer esta buscando la comunion espiritual a traves de estos
medios; cuando esto es asi, no es extrafio que una relacion con Dios le ayude a recobrar la sobriedad.

Sintomas psicosomaticos

Se creia que Dionisos entraba en el cuerpo de sus adoradores de forma parecida a como el alcohol
recorre los vasos sanguineos, afectando los sentidos, influyendo en el cuerpo y en la mente. Cuando
Dionisos es un arquetipo fuerte, ese hombre se convierte en una encarnacion suya, es decir, reacciona
con su cuerpo, que para ¢l es su organo sensorial, y siente las emociones en el mismo. Al estar
totalmente en su cuerpo, cuando baila o hace el amor es la expresion positiva de esta encarnacion. El
hecho de que su cuerpo reaccione psicosomaticamente es el aspecto negativo. Es susceptible de tener
sintomas de conversion; por ejemplo, paralisis o ceguera histérica. La anorexia es otra expresion de
su susceptibilidad a la enfermedad cuerpo-mente.

Tambien puede temer que a su cuerpo le pase algo, porque expresa emociones a traves del mismo
y es muy consciente de sus sensaciones corporales. Le molestara un dolor o una molestia, que otro
hombre que viva en su cabeza m siquiera notara.

Las dificultades psicoldgicas para los demdas
S1 un Dionisos es un hombre importante en la vida de una mujer, m que decir tiene que su vida no



sera aburrida. Lo tumultuosa, dichosa o dolorosa que sera surelacion dependera de ¢l, de como sea
ella y de la estructura de la misma. ;Se trata de una amistad poco corriente o de una nueva aventura?
;JUn arreglo de convivencia o un matrimonio? Y lo que es igualmente importante: ;que es lo que se
espera de ella en esta relacion?

S1 se trata de una Hera con proyectos (diosa del matrimonio, esposa arquetipica), que espera que
un apasionado romance se convierta en un matrimonio monogamo y duradero, la relacion puede ser
desastrosa para ella, exponiendola a los peores aspectos de sus sombra, sus celos y sus venganzas.

Sin embargo, Dionisos suele ser una figura significativa en una época de transicion importante.
Puede entrar en la vida de una mujer e “incitarla a abandonar su hogar para gozar”, y con ello ¢l
puede destruir su hogar y su matrimonio, y activar la pasiony la ira que ella ha estado reprimiendo
durante toda su vida, primero cuando tenia que ser una buena chica y luego actuando como buena
esposa. Los principales perjudicados pueden ser los hijos.

El periodo tras la finalizacion del matrimonio debido al abandono del esposo es otro periodo de
transicion en el que suele entrar un Dionisos en la vida de una mujer. En este caso vuelve a ser un
miciador, un hombre sensual que despierta su erotismo y emotividad. Puede que la introduzca en el
consumo de drogas, al ritmo palpitante de la musica o a una practica de éxtasis meditativo. Un
amante Dionisos también puede presentarse cuando ha desaparecido la chispa en la vida de un
matrimonio.

Recordemos que el dios Dionisos transformo a las mujeres en delirantes meénades que compartian
su destino y que podian ser destrozadas, desmembradas o cruelmente perseguidas; este es el
potencial mas oscuro de involucrarse con un hombre Dionisos. Las mujeres que son como Persefone
en cuanto a que son victimas propiciatorias para ser secuestradas al mundo subterraneo —como
metafora de depresion grave y perdida de la realidad— son las mas vulnerables. Tambien debido a su
capacidad de adaptacion camaleonica a una poderosa personalidad, se pueden convertir en dociles
seguidoras de un Charles Manson o, como la secuestrada y violada Patty Hearst, pueden caer bajo el
dominio de un Diomisos asesino. Ademas, aunque Dionisos fuera un dios varon que llamaba a las
mujeres, este arquetipo puede encarnarlo un hombre o una muyjer, y los que responden pueden ser
tanto del otro sexo como del mismo.



Formas de crecer

El trabajo psicologico que ha de realizar un hombre o una mujer para crecer es mas complejo que
otros porque el arquetipo es mas complicado. Se requiere un ego observador y aceptador. Se han de
desarrollar otros arquetipos, no solo como medio para no ser tan parcial, sino como medio de
supervivencia. Hay dos tareas principales que se han de llevar a cabo —un heroico encuentro con el
inconsciente v una relacion comprometida— para que pueda tener la vida ordinaria que esta buscando,
aunque no es probable que llegue a ser alguna vez una persona ordinaria.

Desarrollar un ego observador y aceptador

Una persona puede tener o acoger a este arquetipo sin reprimirlo, enloquecer, realizar actos
violentos o ser rechazado por compafiias ordinarias, s1 posee un ego muy observador que acepte
cualquier pensamiento e imagen que pase por su cabeza, cualquier sensacion de su cuerpo, cualquier
pasion que surja sin critica ni verguenza, o sin actuar al respecto. S1 Dionisos es un arquetipo
poderoso en nosotros, descubriremos que el mero hecho de conocerlo es la actitud que hemos de
lograr para que nos sea util. La psicoterapia es un medio de aceptacion de si mismo, especialmente si
el rechazo y la critica formaron parte de nuestra experiencia infantil.

Desarrollar aliados: Zeus, Hermes y Apolo

En la mitologia de Dionisos hubo varios dioses que le prestaron una valiosa ayuda. Zeus, Hermes
y Apolo, sus aliados, son arquetipos que un Dionisos ha de desarrollar.

Zeus le salvo dos veces la vida a Dionisos, primero sacandolo del vientre de su madre muerta y
cosiendolo a sumuslo. Luego, cuando Hera volvio locos a sus padres adoptivos, volvio a rescatarle.
Un arquetipo padre positivo —encarnado en un Zeus fuerte y protector— sin duda puede ayudar a
Dionisos a aceptar que sigue un camino distinto al de sus compaferos y a vivir con pensamientos
irracionales o sentimientos intensos sin reprimirlos ni rechazarse a si mismo. Un Dionisos puede
desarrollar un arquetipo Zeus padre positivo en si mismo de forma natural s1 su padre biologico le
ama y le acepta. Este desarrollo tambieén se puede propiciar mediante una relacion positiva con una
figura paterna que ejerza de tutor o terapeuta.

Hermes fue comadrona en el nacimiento de Dionisos o el dios que le llevo con sus padres
adoptivos. Hermes, como dios mensajero, viajaba con facilidad entre el mundo subterraneo, la Tierra
y las cimas del Olimpo. La capacidad para ir desde las profundidades hasta las alturas sin quedar
atrapado emocionalmente es una habilidad que han de cultivar los Dionisos. Un Dionisos vive en el
presente, que es la Unica realidad para €l. Por consiguiente, si1 desciende “al pozo” y se deprime, le
resulta interminable y eterno. Esta desesperacion puede conducirle a pensamientos suicidas como
“tnica salida”. Hermes, sin embargo, sabe que en cualquier lugar donde se encuentre estara solo
temporalmente.

Hermes fue tambien el dios comumcador. Al aprender a expresar sus sentimientos en palabras y
compartirlos con los demas, un Dionisos desarrolla este aspecto de Hermes. Los demas a menudo
pueden ayudarles a adquurir una perspectiva mas amplia que le sera muy util.

El racional Apolo es el tercer aliado a desarrollar. En sus rituales, Dionisos compartio Delfos con
Apolo. Ambos dioses fueron adorados en Delfos, Dionisos durante los tres meses de invierno, Apolo



durante el resto del afio. Estos dos dioses son los opuestos tradicionales. Apolo es el pensador lineal
que valora la claridad, que como dios solar puede verlo todo desde una distancia objetiva. Es la
personificacion de la funcion del hemisferio 1zquerdo. Dionisos es el dios irracional, emocional,
encarnado, que es subjetivo, en quien los opuestos y las contradicciones van a la par; representa el
hemisferio derecho. Ambos han de estar presentes en la psique de un hombre. Una buena educacion
es el medio a través del cual Dionisos suele desarrollar la habilidad del arquetipo Apolo para pensar
racionalmente.

La tarea del héroe: el viaje al mundo subterrdneo

S1 ha de crecer psicologicamente, Dionisos ha de dejar atras su identificacion con el nifio divino y
el eterno adolescente, y convertirse en el heroe. El psicologo Erich Neumann, en su descripcion
clasica del origen y crecimiento de la conciencia masculina, habla de la necesidad del hijo-amante
androgino de convertirse en heroe. Para ello, dice Neumann, ha de exponerse deliberadamente al
inconsciente y al no-ego, que es la oscuridad, la nada, el vacio, el pozo sin fondo, el mundo
subterraneo, el utero primordial de la Gran Madre donde el ego se puede disolver en el inconsciente
y ser devorado o poseido por miedos irracionales, los monstruos y diablos del inconsciente. El héroe
ha de afrontar los peligros del mundo subterraneo y emerger con su ego intacto y fortalecido por el
encuentro.®

En la mitologia de Dionisos lo ultimo que realizo antes de conseguir su puesto en el Olimpo fue su
papel de heéroe. Tomo la decision de rescatar a su madre mortal Sémele, que habia muerto y que se
encontraba en el Hades. Un acceso al mundo subterraneo era a traves del lago sin fondo en el pantano
de Lerna. Dio-nisos se sumergio y a su debido tiempo llego a la oscura casa de Hades. Alli consiguio
la libertad de sumadre y la condujo de nuevo a la Tierra y luego al Olimpo.

En el plano psicologico, Dionisos separo su madre personal de la Gran Madre, superando su
miedo a lo inconsciente y el temor del ego masculino al devorador femenino. Cuando un hombre
puede amar y reaccionar con su madre (al 1gual que una mujer) como s1 fuera una mujer de tamafio
natural que no tiene terribles poderes sobre ¢l (que no puede debilitarle), ha realizado un acto
similar. Ha liberado a su madre personal de la Gran Madre. Su ego adolescente se ha convertido en
un heroe; ha madurado.

Amor personal con compromiso. hallar a Ariadna

En uno de sus viajes, Dionisos se encontro con Ariadna en la 1sla de Naxos. Teseo, que la habia
utilizado para matar al Mino-tauro y huir de Creta, la habia abandonado alli. A mitad de camino de
Atenas, Teseo zarpo de la 1sla mientras ella dormia en una playa solitaria, que fue donde la encontro
Dionisos. Este la honro y la amo. Gracias a Dionisos, Zeus la hizo inmortal, concediéndole vida y
juventud eternas.

Las relaciones erdticas de un Dionisos es probable que sean intensas y extaticas: el sentido de
fusion que facilmente crea conduce a ambos a sentir que estan extraordinariamente unidos y, sin
embargo, faltar conexion personal. La experiencia es impersonal o transpersonal (al igual que las
muchas relaciones de Dionisos con sus meénades) hasta que siente compasion y empatia por una mujer
en particular, como le sucedi0 al dios al encontrar a Ariadna abandonada y traicionada. Solo cuando
crea un vinculo con una persona a la que también ama cuando no hace el amor con ella, el hombre
Dionisos puede dejar de ser el amante arquetipi-co para entablar una relacion personal.



* En los afios sesenta eran las manifestaciones pacificas en las que imperaba el lema “Haz
el amor, no la guerra” (N. de la T)
** Eningles el licor se llama “spirit”. (N. de la T)



PARTE IV
HALLAR NUESTROS MITOS: RECORDARNOS A NOSOTROS
MISMOS



Cuando sabemos quiénes son los dioses, estos pueden decirnos mas sobre nosotros mismos. En
algunos de ellos podemos ver reflejos nuestros, puesto que proyectan la grandeza, el sentido y las
limitaciones de los arquetipos que encarnamos. Otros dioses actuan sobre nuestra memoria y
recordamos que una vez les conocimos. En otro dios podemos ver el rostro del dios que rechazamos,
ese arquetipo que temiamos que nos hiciera maceptables.

Tras leer sobre los dioses, ;jcual ha sido con el que mas nos hemos 1dentificado? Ahora puede que
sepamos por que nos resulto facil tener éxito en la vida y a que precio o por que ha sido tan duro
conseguirlo.

Los viajeros que 1ban a Atenas —metaforicamente esos hombres (y mujeres) cuya meta es triunfar,
buscan estar en el centro del poder, del comercio o de los logros académicos— eran atrapados por
Procusto, colocados en su cama y alargados o cortados para que encajaran con sus medidas.
“Procusteano” ha pasado a significar desconsideracion arbitraria y despiadada de las diferencias
individuales. La conformidad es el actual lecho de Procusto; el estereotipo de lo que se espera de un
hombre provoca violencia en su psique. Entonces, un hombre queda aislado de esas partes de si
mismo que no encajan, o la parte que si se adapta se ensancha para ocupar mas espacio.

El mundo tal como lo conocemos es un lugar donde el patriarcado moldea a los hombres para ser
heroes solitarios. Se espera que los hombres abandonen a sus madres y renuncien a cualquier
semejanza que tengan con ellas. Los padres son distantes y se contienen. Los hombres compiten con
otros hombres, niegan la vulnerabilidad, rechazan lo inaceptable, se separan de los compafieros
menos competentes y siguen adelante.

El desmembramiento psicologico tiene lugar cuando hombres (v mujeres) son separados de sus
arquetipos que no encajaban en el lecho de Procusto, asi como de sus apegos a las personas que se
espera que abandonen a medida que van avanzando. Ademas, debido a que el control de las
emociones forma parte del estereotipo masculino, un hombre también se aleja de sus propios
sentimientos.

El siguiente capitulo “Hallar nuestros mitos: recordarnos a nosotros mismos” trata de reconectar
con aquello de lo que nos hemos separado y de hallar el camino de vuelta a casa. El regreso al hogar
esta relacionado con ser aceptados y amados, ser acogidos tal como realmente somos, adoptados en
nuestra totalidad.

“El dios ausente” es el ultimo capitulo de este libro. Es el hijo que se habia anunciado que 1ba a
suplantar a Zeus y que llegaria a gobernar entre dioses y seres humanos. Este es el arquetipo que se
puede convertir en el principio que rija la psique de un hombre, y s1 asi sucediera en suficientes
hombres, también cambiaria la cultura.



11. HALLAR NUESTROS MITOS: RECORDARNOS A
NOSOTROS MISMOS

Para los hombres, la vida es una serie de separaciones y desidentificaciones, comenzando por la
madre, a la que han de dejar y a la que no se han de parecer. Se espera que sean hombrecitos que no
lloran, van a la guarderia y de alli, afio tras afio, tienen dos culturas a las que enfrentarse. Dentro de
la clase, el mundo —especialmente al principio— esta gobernado por las mujeres. La maestra suele ser
una mujer que gratifica la cooperaciony la limpieza, el ordeny el trabajo escolar.

En el patio, los nifios mas mayores son los jefes y ser aceptado por un grupo paritario masculino
es esencial, porque se pueden meter con un milo solitario o ser utilizado de cabeza de turco. La
conformidad con las normas del grupo es basica para la supervivencia en el patio de recreo, y la
dinamica de i1dentificacion con el agresor se representa alli fuera. Un mfio ha de nadar entre dos
aguas: la de la escuela y la del patio, y puede que fracase en una de ellas. El brillante muchacho
atleta suele ser el que es mas capaz de jugar libremente en ambos mundos; su destreza atlética es una
fuente de respeto que le facilita la tarea.

A veces oigo hablar de ¢pocas doradas en la infancia y la adolescencia de algunos hombres,
tiempos en los que podian actuar con naturalidad consigo mismos y con los demas muchachos. Yo
opino que estos muchachos tuvieron la suerte de ser una excepcion. Eran preadolescentes o
adolescentes que pasaban mucho tiempo con sus compafieros y tuvieron muchos momentos libres,
cosa que a los milos de clase media se les ha acabado. Puede que fueran muchachos que se hicieron
grandes amigos en el internado. El verdadero amor hacia otra persona se genero unicamente en esos
periodos dorados. Luego llego el momento de la separacion, como suele pasarles a los hombres. En
cada paso del camino tradicional que se supone que han de seguir los hombres, existe alguna
variacion cuando se separa el grano de la paja, los muchachos de los hombres, o los triunfadores de
los fracasados. Los hombres que tienen exito en el mundo han de sufrir toda una serie de
separaciones de los compafieros que no pudieron seguir su paso.

Puesto que el mundo patriarcal requiere una separacion tras otra para los hombres, cada
amputacion tiene un efecto doble: el muchacho que se separa de sumadre lo hace emocionalmente y
se desconecta de esa parte interior suya que estaba proxima a ella. E1 muchacho que va a la escuela y
descubre que no puede mostrar su inocencia o su ignorancia, porque sera objeto del ridiculo, se
adapta imitando una actitud aceptable. Entonces se aleja del muchacho inocente que hay en ¢l. El
nifio cuyo mejor amigo no pudo seguir sus mismos pasos, no solo cortd con su amistad, sino que
corto una parte de si mismo que estaba de duelo por su amigo. El muchacho que podia llorar cuando
estaba triste y aprendio a no hacerlo, detuvo sus lagrimas pomiendo una barrera entre ¢l y sus
emociones. Y hay un momento en el que “se han de separar los hombres de los nifios”, cuando algo
que todavia esta tierno en un joven se ha de sacrificar para que pueda unirse a las filas de los
hombres.

En un mundo Zeus patriarcal, donde las recompensas economicas determinan que es lo que vale, la
mayoria de los hombres con exito trabajan con sus habilidades mentales en oficinas. Algunos de ellos
estan en su elemento y medran en este entorno. Una gran mayoria no. A algunos les encantaria cultivar
la tierra, hacer cosas con sus manos, componer musica, ensefiar a niflos o hacer una serie de cosas, y
no las hacen; se amputan esa parte de ellos mismos para trabajar en un despacho.

Las perdidas se van sumando, hasta que en algun momento en la mitad de la vida se instaura la



depresion y con ella llegan los sentimientos de tristeza, soledad, una sensacion de que nada tiene
sentido.



Re-membrar

Hay una alternativa —que no se suele presentar hasta la mitad de la vida— a la que los hombres que
veo en mi practica se acogen por necesidad cuando la vida se vuelve dolorosa y vacia, para
descubrir sus sentimientos y hallar el sentido de su vida. Puede que sean hombres que han luchado
por conseguir su puesto en un mundo competitivo y que controlan gran parte de sus vidas. Sin
embargo, la depresion, la ansiedad, las ulceras, la hipertension, los infartos, las pesadillas o una gran
crisis en su relacion sentimental les indica que algo no funciona y les envian a un viaje de
autodescubrimiento para descubrir que les ha sucedido en el pasado y que es lo que les esta pasando
ahora. Para todos los hombres, este proceso es un descenso gradual para encontrar sentimientos
enterrados, para descubrir su mundo interior, donde pueden volver a empufiar las riendas de su
historia personal. La historia siempre empieza con la infancia: jquen era entonces?, ;que le
proporcionaba placer?, jque le encantaba?, jen que podia pasarse horas?, jquién le amaba? Y por el
contrario, ;que le avergonzaba?, ;que es lo que los demas no podian aceptar de €l o de su familia?,
jquien intento ser?, ;de quien busco el amor y la aprobacion?, jcomo fue tratado y por quien?

Descubre que, a “quienquiera” que enterro y expulso de su mente consciente y abandono en el
pasado —el nifio que fue en diferentes edades, a sus padres como figuras eternas, a un cuidador, a un
animal domeéstico, a los hermanos tal como eran entonces, a las personas que una vez amo o temio—,
todavia estan vivas en su interior. Y “cualquier cosa” que tambien fuera enterrada sigue viva alli
dentro: la inocencia, la traicion, el miedo, la dicha, la culpa, la verglienza, el amor y los arquetipos
que nego formaban parte de e¢l. Hay desmembramientos adolescentes y como adulto: los principales
amores y amigos de los que se separo, un hijo que podia haber engendrado, un amigo homosexual al
que rechazo, una “esposa” asiatica que dejo en Corea, Japon o Vietnam, una mujer que era el amor de
su vida pero con la que no pudo casarse: las personas y las partes correspondientes de si mismo que
no “encajaban” y que fueron “desmembradas”.

Todo aquello que sea desmembrado y enterrado a traves de la represion es “enterrado vivo™:
cuando es descubierto, sigue existiendo tal como era. Esta verdad es especialmente espectacular
cuando, como suele suceder, lo que una vez se enterro era el dolor no expresado. Cuando se vuelve a
conectar con €l es como si la pérdida hubiera sido ayer, no hace décadas o incluso el afio pasado. La
rabia contenida es mucho mas accesible; al 1gual que brasas ardiendo cubiertas por una capa de
tierra en una hoguera, la ira reside bajo la superficie en muchos hombres, quizas en la mayoria,
aunque este tan profundamente reprimida como lo esta el sufrimiento en algunos de ellos.

Incluso aun mas importante que descubrir los sentimientos es resucitar (o re-membrar) “quien” fue
“enterrado vivo”: el nifio sacrificado, que fue apartado cuando no era aceptable o deseado, o fue
maltratado o avergonzado; el adolescente inspirado, que fue ridiculizado y desaparecio; quienquiera
que pareciera inapropiado; esos arquetipos negados que ahora pueden revitalizar suvida.

Descubrir lo que sucedio y por qué continua en el presente. Cada uno de nosotros tenemos una
historia personal, con un reparto de personajes y un papel que nos fue asignado por nuestra familia,
una historia que continuamos viviendo inconscientemente, re-clutando a otros para que representen
los papeles familiares, hasta que nos damos cuenta de las tramas y subtramas subyacentes.

La persona que intentaste ser y como te vieron los demas puede que sea muy distinta de tus propios
arquetipos y, por lo tanto, de tu propio mito.



Hallar tu mito

S1 conocemos a los dioses como arquetipos, puedes verte a t1 mismo y a los demas con claridad.
Te puedes 1dentificar con quien mas te pareces, ver cual de ellos has intentado ser y cual no has
aceptado. Cuando te llega el conocimiento de la dimension mitica, te puede ayudar a descubrir tu
orientacion y una senda que sea autentica para ti; que refleje quién eras en realidad; que haga que la
vida tenga sentido.

S1 has temdo reacciones “jaja!” como las que has leido en este libro, tu intelecto y tus sentimientos
se fusionan y se manifiestan como la verdad intuitiva. Tu corazon o tu cuerpo afirmaron lo que tu
cabeza ha estado aprendiendo. Sin embargo, s1 el conocimiento de los dioses hasta ahora solo ha
sido intelectual y los mitos no son mas que viejas historias, entonces todavia no has aprendido v te
estas perdiendo la esencia del mensaje de este libro. Conocer a los dioses es solo un medio para dar
fuerza a la autenticidad, su valor reside en hacer que podamos decir: “jesto me importa!» y actuar en
consecuencia.

Paradojicamente, todavia es necesario hallar nuestro propio mito, aunque nos los hayan contado
todos y no nos hayamos relacionado personalmente con minguno. Pero no hemos de conocer cual es
nuestro mito, sino vivirlo.

Como?

En el siguiente dialogo, el mitologo Joseph Campbell nos lo explica:

—;Como puede hallar una persona su propio mito? —preguntd un hombre en una conferencia a
Campbell, quien respondio con otra pregunta:

—;Donde reside tu sentido de armomnia y beatitud mas profunda?

—No lo s€. No estoy seguro —respondio.

—Descubrelo —replicd Campbell—, y luego siguelo



Hallar armonia y jubilo

La armonia es estar en el camino correcto, ser uno con ¢l, realizar un trabajo cotidiano para
ganarnos la vida que nos guste y sea coherente con nuestros valores personales, es hacer aquello para
lo que hemos nacido. La armonia es estar con un socio, compafieros o solo, con amimales o con la
naturaleza, en una ciudad, pais o lugar en particular, y tener la sensacion de que “estas donde debes
estar”. La armonia es experimentar un profundo pesar que corresponda a una gran perdida. La
armonia es espontaneidad desinhibida y natural, la intimidad de la risa, el brotar de las lagrimas. La
armonia sucede cuando la conducta y la creencia se unen, cuando la vida arquetipica interior y la
exterior son una expresion la una de la otra, y estamos siendo sinceros con quienes somos. Y solo
podemos decir y saber: “aqui me siento como en casa”, “estoy totalmente absorto haciendo esto”,
“esto me gusta”, “te quiero”, “esto es dicha”.

La beatitud y la dicha llegan en los momentos en que vivimos nuestra verdad mas elevada, cuando
lo que hacemos esta en armonia con nuestras profundidades arquetipicas. Es cuando somos mas
auténticos y de confianza, y sentimos que cualquier cosa que hagamos, aunque sea bastante ordinaria,

es 1gualmente sagrada. Esto es cuando sentimos que formamos parte de algo divino que esta en
nuestro interior y en todas partes.



El valor de actuar

Saber lo que realmente es importante para nosotros, tener una vision real de quienes somos y de lo
que nos resultaria profundamente satisfactorio y conforme a nuestro arquetipo no es suficiente.
También hemos de tener el valor de actuar. Tal como he dicho antes, nuestra palabra “coraje”
procede de la palabra francesa coeur “corazon”: coraje es la voluntad de actuar desde el corazon,
dejar que sea ¢l quien tome las riendas, sin saber lo que se nos pedira a continuacion, ni si podremos
hacerlo.

Hay encrucijadas esenciales y caminos secundarios en todas las sendas. ;Que has de hacer cuando
la compasion por un extrafio entra en conflicto con un grupo, por ejemplo? Para los hombres la
conformidad con el grupo es una poderosa fuerza y el precio de oponerse es arriesgarse a que les
echen, a que la hostilidad del grupo se vuelva en su contra, a ser evitado o a que le vinculen con
alguien a quien el grupo desprecia.

Con este posible castigo, jsigues llevandote bien con el grupo cuando éste va en contra de una
persona o principio que te importa? De todos modos se ha de pagar algun precio. Muchos hombres se
sienten culpables hoy en dia por algo que hicieron en grupo. Pueden ocultar un secreto sucio, muchos
lo reprimen en su mente, pueden llegar a ser fobicos o paranoicos, o la experiencia puede darles
valor para actuar de otro modo la proxima vez Tal como un hombre me dijo una vez: «No movi un
dedo y solo observaba lo que estaba pasando. Nunca lo olvidare nm permitire que vuelva a pasary.

Cuando un hombre decide actuar segun sus principios y siguiendo los impulsos de su corazon, esta
asumiendo un riesgo. Es igualmente un riesgo para €l dejar su trabajo, que le proporciona un buen
sueldo, para buscar la profesion que le gusta, que no le ofrece garantia alguna. Proponerse hacer
realidad un suefio. O, por amor, abandonar un puesto seguro en el mundo. En estas situaciones se
encuentra en una encrucijada, abandona la carretera general por donde viajan los demas para vivir su
propio mito. Al actuar con el corazon y hacer lo que siente, probablemente viajara, al menos al
principio, sin otros compafieros, pero es muy probable que no se sienta solo, pues el ego y los
arquetipos estan conectados; los “dioses” estan con €l.

Cuando un hombre (o myjer) sigue su inspiracion y actua desde el corazon y su auténtico yo, ese
compromiso parece transmitir energia al mundo. Tengo una tarjeta pegada a una estanteria con una
cita de Goethe que dice algo que yo misma he experimentado, que en muchas ocasiones he
comprobado que también era cierto para otros. Reza asi:

Hasta que uno no se compromete hay dudas, existe la posibilidad de volver atras, siempre
infructuosa respecto a todos los actos de iniciativa (y creacion). El momento en que uno se
compromete defimtivamente, entonces la Providencia también lo hace. Toda una serie de
acontecimientos tienen lugar a partir de esa decision. Cualquier cosa que puedas hacer o sonar
puede empezar. El atrevimiento tiene genio, poder y magia.



La geografia del viaje

En cada uno de los capitulos sobre los dioses, las secciones sobre las dificultades psicologicas y
las formas de crecer he proporcionado informacion especifica sobre el dificil terreno psicologico
asociado a un dios o arquetipo en particular. Las dificultades psicologicas son las areas de la sombra
de un arquetipo. S1 somos transportados al lado oscuro de un arquetipo, éste nos poseera hasta que
podamos distinguirlo y liberarnos de su influencia.

Los demas pueden ayudarnos. Puede que seamos inconscientes de los efectos negativos de algo
que hacemos e incluso resistirnos a darnos cuenta hasta que una serie de confrontaciones lo sacan a
la luz. Puede que seamos demasiado criticos o nos fascinen las acciones o actitud de otra persona
que acaban perteneciendo a un arquetipo que hemos de reconocer como parte de nosotros mismos.

En la sombra (como lo definen los junguanos) reside todo aquello que no ha nacido o que todavia
no es consciente en nosotros, que incluye un potencial positivo de arquetipos que todavia no han
visto la luz del dia, asi como cualquier actitud consciente que nos parezca inaceptable y se oculte alli
(que es lo mismo que los contenidos del 1d del psicoanalisis).



La presencia femenina ausente

Las diosas poderosas estan muy ausentes en la mitologia patriarcal o teologia, al igual que las
madres y las esposas carecen de poder o no son importantes en las historias de los dioses griegos. En
la mitologia griega, el dios padre es supremo y la lucha entre padres e hijos son el conflicto
importante. Aunque no sean el tema de este libro, las madres reales son presencias importantes en las
vidas de los hombres mortales reales, y las mujeres tienen un enorme significado en sus vidas. Aun
mas nvisible y no reconocida es la influencia del anima, que Jung describio como el femenino de un
hombre que suele ser inconsciente, que afecta a sus estados de amimo, vinculos emocionales y a su
percepcion de las mujeres. Los hombres que son psicologicamente perceptivos y que leyeron Las
diosas de cada mujer vieron a las diosas en su interior: descubrieron que un arquetipo femenino
correspondia a esa parte femenina de ellos mismos o que la imagen de una diosa en particular es lo
que buscan en las mujeres. Las diosas y su influencia estan mayoritariamente en la sombra de las
psiques de cada hombre, al 1gual que lo que éstas representan como algo que ha perdido su
1mportancia o ha sido menospreciado en la cultura y en la mitologia.



Una guta para el viaje: Hermes

En la antigua Grecia, los viajeros oraban para que el dios Hermes, el mensajero de los dioses, les
acompainara. Los dones de Hermes de la comunicacion, del pensamiento rapido, de la inventiva, de
la amistad e incluso de ser un poco ladron ayudaban a los viajeros. Los hombres (y mujeres)
contemporaneos, cuyas ocupaciones literalmente les llevan a la carretera, puede que conozcan solo
esta parte del arquetipo. Pero para los que ven la vida como un viaje espiritual, Hermes es conocido
por ser el guia de los espiritus.

Este Hermes, guia de los espiritus, habla por boca de Joseph Campbell cuando nos recomienda
que “sigamos nuestra dicha”. Este Hermes es Yoda en La guerra de las galaxias, el sabio, gentil y
anciano ser que ayudo a Luke Skywalker a dominar sus propios temores y a no ser engafiado por las
1lusiones. Este Hermes es Jung cuando escribe sobre los arquetipos del inconsciente colectivo y
lleva todo este mundo interior a la conciencia intelectual. Este Hermes vincula los mundos con su
comprension y nos trae la palabra del reino del espiritu. Sabe que el espiritu sigue existiendo tras la
muerte. Viaja por el mundo subterraneo y por las mas altas cimas del mundo celestial, y conoce lo
que hay entre medio. Este Hermes puede discernir la pureza de una experiencia, al igual que la
substancia mercurio solo se mezclara con los metales preciosos. Es un guia en la senda de la
individuacion que nos ayuda a conocer lo que es auténtico para nosotros y apoya nuestro potencial de
crecimiento y plenitud. Cuando escuchamos a este Hermes, reconocemos la verdad de lo que dice.

Puesto que Hermes, el guia de los espiritus, es un arquetipo, es una parte de cada uno de nosotros,
que esta potencialmente a nuestro alcance, sobre todo cuando contemplamos en que lugar de nuestro
viaje nos enconframos y nos interiorizamos para buscar hacia donde dirigirnos. A Hermes se le
conoce por muchos nombres. Las personas con una vision espiritual a veces le llaman el “guia
interior” o la “voz interna”. En la literatura psiquiatrica sobre las personalidades multiples, Hermes
es otro nombre para lo que Ralph Allison, un psiquatra que ha realizado un extenso trabajo pionero
con estas personas, denomina el “autoayudador interno™.

La personalidad multiple ha alcanzado popularidad con los libros Las tres caras de Eva de C. H.
Thigpen y Sybil de Flora Sch-reiber, de modo que muchas personas pueden saber que en una
personalidad multiple puede haber muchas personalidades separadas de ambos sexos y de todas las
edades cohabitando en un mismo cuerpo. Estas personalidades estan separadas entre si y en general
poseen un conocimiento limitado o nulo de las demas, lo cual no es sorprendente, puesto que cada
una de ellas se ha desarrollado como un medio para olvidar y escapar de un dolor o un abuso
intolerable. En cambio la personalidad que describe Alli-son como el “autoayudador interno” conoce
todas las personalidades y puede proporcionar informacion sobre cada una de ellas y sobre lo que ha
pasado en la vida del paciente. Descubrio que el autoayudador interno era androgino, solo sentia
amor y buena voluntad y se describia como proximo a Dios. Con su ayuda en psicoterapia, las
multiples personalidades fragmentadas se vuelven conscientes de las demas, tras lo cual pueden
integrarse voluntariamente en una personalidad.

En un menor grado, debido a que el dafio causado es menor (pero en un continuo que vincula las
personalidades multiples con la persona razonablemente bien adaptada), una tarea muy similar debe
realizarse cada vez que se inicia un viaje de individuacion, generalmente en algun punto de la mitad
de la vida. La tarea no es unir las personalidades separadas, sino reconectarlas con esas partes
amputadas de nosotros mismos. El “desmembramiento” psicologico tiene lugar en la primera mitad
de la vida de la mayoria de los hombres, que se hacen a si mismos lo que Procusto hacia a los



hombres que se dirigian a Atenas, cortar todo aquello que no encajara. Para curarse y volver a estar
completo es necesario “re-membrar”. Para ello, hemos de ir hacia abajo o hacia dentro para hallar
las piezas y devolverlas a la luz Esta es la tarea de Hermes.

Fue Hermes quien saco a Persefone del mundo subterraneo, quien rescato al pequefio Dionisos,
que era el dios desmembrado, y es ese arquetipo en nuestro interior el que puede devolvernos al
plano consciente lo femenino reprimido o al nifio divino que hay en cada uno de nosotros. Asi pues,
su tarea no es solo descubrir que es o que hemos reprimido personalmente, sino tambien resucitar los
arquetipos que han sido enterrados culturalmente.

Mientras deidades como Hermes y Hestia, diosa del fuego del hogar, eran representadas juntas
como parte de la estructura del hogar; una herma o pilar de piedra que representaba a Hermes, se
colocaba delante de la puerta de todas las casas; dentro y en el centro de la misma estaba el fuego de
Hestia. Estas dos deidades, una como guardiana y guia, la otra como fuente de calor e 1luminacion,
simbolizan aspectos del arquetipo del Si-mismo.



Hestia: el fuego sagrado en los templos de los dioses

En la antigiedad, el viajero puede que fuera a visitar el templo de un dios o diosa en particular
para 1nvocar su ayuda o presentarle sus respetos a la deidad cuando el camino que habia tomado
conducia a un templo. En el viaje de nuestra vida somos como estos viajeros, que llegaban a los
templos de distintos dioses en diferentes etapas del camino. Las vicisitudes de la vida constelan
situaciones arquetipicas, de modo que en una parte del viaje nos encontramos con un dios o
arquetipo, y en otra visitamos el templo de otro dios.

51 tuvieramos que entrar en el templo de un dios tambien hallariamos en €l a una diosa nvisible.
Esta seria Hestia, la mas antigua de las olimpicas que estaba presente en los templos de todas las
demas deidades. Hestia era la diosa de fuego del hogar y del templo. Era el fuego en el centro de un
hogar redondo —imagen que es un mandala tridimensional, simbolo del arquetipo del Si— mismo que
Jung considero el centro de la personalidad, el arquetipo del sentido y de la plenitud.

La presencia de Hestia hacia que casas y templos fueran sagrados. Una novia llevaba el fuego
desde la casa de sus padres para encender el de sunuevo hogar, y solo entonces quedaba santificado.
El fuego de los templos nuevos se llevaba desde el templo del hogar para santificar el nuevo
edificio. El fuego de Hestia fue, pues, el centro y el vinculo de conexion.

Hestia fue una diosa anonima en cuanto a que carecia de persona o aspectos fisicos. Por lo tanto
no habia pinturas nmi estatuas de ella. Era una diosa virgen, lo que significa que tenia una cualidad de
ser “una en si misma’; no necesitaba a nadie para sentirse plena e integra.

Como diosa es un arquetipo en las mujeres. Pero también es claramente una presencia en las
psiques de muchos hombres, que necesitan el orden fisico, que no haya desorden m ruido, para
sentirse centrados. Hombres que necesitan y disfrutan de la soledad, que descubren que les da
energia a otros aspectos de si mismos, un sentido de plenitud y de digmdad.

Hestia era el fuego y el centro de un hogar redondo en el templo de todas las deidades, imagen que
corresponde a la dimension sagrada de cada arquetipo. Cuando lo que haces tiene sentido para t1 y
hace que te sientas plenamente conectado con quien realmente eres, esta activo un arquetipo que se
relaciona especificamente con la actividad y con el Si-mismo. Un hombre (o mujer) que esta
totalmente absorto creando algo en su estudio o taller, por ejemplo, esta en un espacio psicologico
que metaforicamente corresponde a estar en el templo de Hefesto. Cuando una cualidad del extasis se
manifiesta en el acto de hacer el amor y hay un sentido de comunion, el amor se realiza en el templo
de Dionisos. Cuando un atleta esta en el campo, entra en un momento eterno y siente como si1 tuviera
todo el tiempo del mundo para hacer un pase, aunque los otros jugadores estén cargando contra ¢€l, es
un Ares centrado, que esta en medio de la accion y simultaneamente tambien esta en contacto con su
propio centro de quietud, representado por el fuego en el centro del templo de Ares.

Cuando los mortales conocian a los dioses y diosas fuera del templo, ya no estaban dentro del
recinto del fuego de Hestia. Entonces el encuentro con el dios, como con el arquetipo, puede ser
beneficioso pero tambien arriesgado, con posibilidades negativas o destructivas. Los dioses a
menudo cogen a las personas por sorpresa y las dominan Imponen su voluntad sobre los mortales,
seducidos, secuestrados o castigados. Asi mismo, un arquetipo puede seducir o forzar a un hombre (o
mujer); cuando sucede esto psicologicamente, esa persona se 1dentifica con un dios que se hace cargo
de €l. El hombre de negocios que ha sido absorbido por el arquetipo Zeus, por ejemplo, se dedica de
lleno a conseguir poder y prestigio, carece de vida personal y nadie parece importarle. La
1dentificacion con los atributos positivos o negativos de un dios acrecienta la importancia de este



arquetipo; 1dentificarse con un dios tambien te hace sentirte importante. Esta exaltacion personal es
lo que hace atractiva la identificacion con un dios.

En cambio, cuando sientes gratitud por las experiencias de armonia y beatitud que surgen cuando
haces el trabajo que te gusta, estas con personas que son especiales para t1, o disfrutas de la soledad,
eres consciente de que hay profundidad y sentido en tu vida. Ser consciente de ello y sentir gratitud
equivale a las visitas que los mortales hacian a los templos de sus dioses.

Un mortal entraba en un templo por eleccion propia, consciente de lo que estaba haciendo. Dentro
del templo se encontraba con una 1magen, generalmente la estatua de un dios. Sentia la presencia o
energia de aquella deidad en particular. Aunque se enfocara en la deidad en cuyo templo se
encontraba, Hestia también estaba presente, en el fuego y en la pulcritud del templo. Esta es una
metafora para el hombre (o mujer) que vive con autenticidad, porque mantiene una relacion
consciente con uno o mas arquetipos activados, a traves de los cuales se siente centrado y le aportan
con claridad y certeza que existe una dimension sagrada en su vida.



Llegar a casa

En un viaje, un viajero puede entrar en los templos de muchos dioses y diosas, puede pasarlos de
largo o detenerse solo en los templos de alguna deidad especial. Se puede considerar afortunado, y
de hecho lo ha sido, s1 Hermes le ha acompafiado como guia y guardian. Sin embargo, por lejos que
le haya llevado su viaje, todo viajero siempre anhela un regreso al hogar.

Hermes puede haberle acompafiado hasta la puerta donde se encuentra la herma, o pilar de piedra.
Entonces el viajero ha cruzado el umbral para entrar en su hogar. El hogar era sagrado gracias a la
presencia de Hestia en forma de fuego en el centro de un hogar redondo. El fuego del hogar daba la
bienvenida al miembro de la familia que regresaba o al recien nacido.

En la antigua Grecia, unrecien nacido se convertia en un miembro de la familia cuando tenia cinco
dias y mediante un ritual. En este rito, su padre llevaba al bebe en brazos alrededor del hogar y se lo
presentaba a Hestia y a su familia. Este ritual de reconocimiento y bienvenida —de llegada al hogar—
era un reconocimiento consciente de la nueva vida como parte de la totalidad.

Es posible llegar al hogar.

“Hogar” es un destino psicologico donde conectamos con un centro espiritual, al 1gual que, en la
antigua Grecia, el hogar era un lugar sagrado al que regresar porque Hestia estaba alli. Como
simbolo del Si-mismo o centro de la personalidad experimentamos a nuestra propia “Hestia” como
ese centro interior de quietud que se asocia con el sentido de plenitud. Encontramos a Hestia siempre
que entramos en un santuario y hallamos un fuego acogedor. Puede ser literalmente el hogar, un lugar
de paz y soledad, los brazos de otra persona, un deporte, el trabajo, un lugar de adoracion o la
naturaleza. Dondequiera que estemos y en cualquier momento en que nos enconfremos “en casa’,
también hallamos armonia y beatitud, y estamos viviendo nuestro propio mito.



12. EL DIOS AUSENTE

Hay un dios ausente entre los olimpicos: el hijo de Metis y de Zeus, cuyo nacimiento fue anunciado
y que se suponia que habria de sustituir a su padre Zeus para gobernar con amor. Para que pueda
nacer, Metis —sabiduria femenina— tendria que volver a resurgir en la cultura occidental y en nuestra
conciencia. Un hijo de Metis y Zeus habria tenmido unos padres excepcionales. Cuando la Gran Diosa,
en sus distintos aspectos, era la Diosa Madre, la paternidad no era importante, posiblemente ni tan
siquiera reconocida. Cuando los dioses padre celestiales establecieron la supremacia patriarcal, el
pendulo se decanto hacia el otro extremo: las diosas y las mujeres fueron subyugadas, que es la
condicion historica y teologica que dura ya varios miles de afios. Los dioses masculinos tienen el
dominio y ninguno de ellos, ni en la mitologia griega ni en el judeocristianismo, ha tenido una madre
fuerte y sabia y un padre poderoso y carifioso. Pocos humanos los tienen.



Zeus: arquetipo padre en transicion

En su mitologia como padre celestial, Zeus cambio. Empezo como un padre amenazado, que se
trago a Metis para que abortara a un hijo que temia que le derrotara y que ocupara su puesto (como su
padre Cronos habia temido y asi se habia tragado a sus hijos, mientras el padre de Cronos, Urano, el
primer padre, habia enterrado al suyo). Zeus se convirtio entonces en padre de muchos hijos, los
olimpicos, de deidades menores y semidioses. Fue un padre distante que aprobo a algunos de sus
hijos y rechazo a otros, y a menudo les protegio desde lejos. No fue, pues, como su padre y su
abuelo: estos no tuvieron sentimientos paternales positivos y no querian hijos. Pero con su hijo
Dionisos, el mas joven de los olimpicos y el nifio al que rescato e incubo, Zeus hizo otro cambio.

La mitologia de los dioses celestiales (Urano, Cronos y Zeus) refleja cambios en el arquetipo del
padre que tiene paralelismos biblicos —el Dios del Antiguo Testamento era un dios celoso y
vengativo que se fue transformando en el Dios amoroso v capaz de perdonar del Nuevo Testamento.
Dionisos fue el unico olimpico con una madre mortal, como Jesus. Ambos fueron perseguidos,
sacrificados y volvieron a nacer o resucitaron. Las imagenes de Dionisos como nifio divino a veces
se confunden con las de Jesus cuando era pequetio: el nmifio que esta sentado en la falda de la Virgen
negra de Montserrat, por ejemplo, sostiene algo que parece una pifia de pino o una pifia tropical boca
abajo, el tirso, un simbolo de Dionisos.

El arquetipo padre esta cambiando y, a medida que hay mas hombres que cambian en esta
direccion, un nuevo arquetipo padre esta entrando en nuestra cultura. Cada nueva generacion de
padres se une a aquellos que en el ultimo tercio del siglo xx estuvieron presentes en los partos de sus
esposas. Estos hombres suelen vincularse mas con sus bebes y ser padres mas activos en su crianza,
no son tan distantes emocionalmente o 1naccesibles como los padres celestiales. Reflejan la
evolucion desde un Zeus dios celestial distante hasta uno que ha creado un espacio uterino para su
hijo en su propio muslo. Al hacer eso, el padre celestial Zeus adoptd un aspecto terrestre, como
hacen tambien los padres de hoy en dia. Algunos hombres se convierten en Padres Tierra.

En Earth Father/Sky Father, Arthur y Libby Colman describen al Padre Tierra como un hombre
que interactua con su familia todos los dias. Por ejemplo, para un Padre Tierra su familia es lo mas
importante. Incluso cuando esta fuera de casa, piensa en sus hijos. En el hogar, sus actividades seran
productivas e iran encaminadas a esas conductas de la crianza de los hijos que sostiene las
relaciones dentro de la familia. Los Colman hacen hincapié en el valor de este tipo de cualidad en la
crianza y en la dificultad de llevar esto a cabo en un patriarcado:

De todas las imagenes de crianza, la del padre tierra es la que mas se ha eliminado de los
valores y ambiciones impuestos en la educacion de los muchachos en America. Puede que para
un hombre sea la imagen mas dificil de aceptar para sentirse verdaderamente enriquecido por
ella, y sin embargo representa uno de los niveles mas fundamentales de la crianza. En lugar de
ser un heroe, un disciplinario, un puente para el mundo exterior o una fuerza a vencer, el padre
tierra asume la tarea de proveer a sus hijos con la confianza basica y la seguridad interna que
les ayudara a crecer e independizarse de la familia para adoptar una identidad unica.l

En mi1 practica he oido a profesionales cuya posicion en el mundo les ha situado en un lugar como
el de Zeus, en la cumbre, decir que desearian estar en casa con sus hijos. Me cuentan lo felices que
se sienten cuando bafian a sus hijos o les cuentan un cuento antes de irse a la cama. Estos padres no



estan resentidos contra sus pequefios hijos, sino que les aman con todo su corazon Algunos ni
siquiera terminaran con un matrimonio infeliz, porque perderian el contacto diario con sus hijos.

Por lo tanto, en la America contemporanea moderna, el arquetipo del padre esta cambiando.
Aunque el padre celestial patriarcal sigue dominando, uno a uno los hombres estan evolucionando.
Posiblemente sea reflejo de una transicion similar el hecho de que los lideres politicos y religiosos
no tengan la autoridad que habian terudo antes. Ya no son considerados infalibles, no les resulta tan
facil como antes mandar a los jovenes a que entreguen sus vidas en las guerras. No se parecen tanto a
Zeus.



Metis: el resurgir del arquetipo de la madre sabia

Poca es la informacion que se da sobre Metis en la mitologia griega. Cabia esperar este silencio:
se la engano para que se volviera pequefa y pudiera ser tragada, de modo que quienquiera que
hubiera sido una vez fue minimizada hasta el punto de ser practicamente desconocida. Solo hemos
oido que ayudo a Zeus a liberar a sus hermanos y hermanas, que habian sigo engullidos por Cronos.
Era ella quien sabia como hacerlo y la que le proporciono el emético para hacerselos vomitar. Metis
era una diosa de la sabiduria, una divimidad adorada mucho antes que Zeus y los olimpicos. También
sabemos que fue su primera consorte y se habia predicho que ella tendria dos hijos, una hija con un
valor y claridad 1guales a un hombre y un hijo, «un muchacho con un corazon capaz de conquistar a
todos, que se convertiria en rey de dioses y de hombres».? Entonces, cuando Metis quedo
embarazada, Zeus temio que el bebé que estaba gestando fuera el hijo anunciado que le sustituiria.
Esta es la razén por la que la engafio para que redujera su tamafio y entonces se la trag.

Resulto que el hijo que ella estaba gestando no era un varon, sino su hija Atenea, que nacio de la
cabeza de Zeus, como una mujer plenamente desarrollada revestida de una armadura. Atenea no
recordaba a sumadre y consideraba a Zeus como su unico padre.

Metis, como sabiduria divina femenina, fue tragada por el patriarcado y desaparecio del mundo
occidental. El mito refleja lo que sucedio historicamente (probablemente entre los afios -4.500 y -
2.400): las sucesivas oleadas de invasores indoeuropeos, con sus dioses guerreros y teologias
basadas en el padre, subyugaron a los pueblos de la vieja Europa, que durante 25.000 afios habian
seguido religiones matriarcales y desarrollado una civilizacion pacifica y culturalmente avanzada
que no estaba estratificada, era agricola e igualitaria. Puesto que sus ciudades no estaban
fortificadas, estaban indefensas y carecian del conocimiento del arte de la guerra, fueron
conquistadas por jinetes invasores que adoraban a dioses celestiales y que impusieron su cultura y su
religion patriarcal a los pueblos derrotados.

La Diosa (conocida por muchos nombres diferentes) se convirtio en la consorte subyugada de los
dioses 1nvasores, y sus atributos y poderes fueron absorbidos (tragados) o quedaron bajo la
dominacion de una deidad masculina. Incluso el poder de dar a luz o de crear vida, que habia sido
patrimonio natural de las mujeres y de las diosas, se convirtio en una opcion conjunta, y los dioses
celestiales ahora creaban vida mediante sus palabras y voluntad o daban a luz a traves de su cabeza.

Las myjeres la olvidaron, en lo que se parecieron a Atenea, que nacio ya desarrollada de la cabeza
de Zeus, sin tener recuerdo alguno de sumadre Metis. Al 1igual que Atenea, la mayoria de las mujeres
son hijas del patriarcado que han reconocido solo la divinidad en el Dios Padre. Las mujeres no han
recordado (hasta hace poco) un tiempo en que “Dios era mujer”. Perdida de la memoria esta la
existencia de Dios Madre, la Diosa, el rostro femenmino de Dios. En la ultima decada “Metis” esta
resurgiendo y siendo recordada. En un diario contemporaneo de mujeres, Wo-man of Power, se
describe este renacimiento:

La antigua voz espiritual de una mujer que ahora habla es la sabiduria durante tanto tiempo
escondida y se convierte en una fuerza oculta para la evolucion de la conciencia de nuestro
mundo [ ... ]. Esta voz que esta surgiendo habla del reconocimiento de la interconexion entre toda
forma de vida; de darnos cuenta de que todo posee conciencia y es sagrado; la re-membranza de
nuestros si-mismos como seres sagrados, y el amor a nuestras psiques, cuerpos y emociones; el
poder de las mujeres y de todos los pueblos oprimidos; la creacion de la paz mundial, de la



justicia social y de la armonia medioambiental; la activacion de los poderes psiquicos y
espirituales; el honrar la divinidad femenina, el respeto por la Tierra y la celebracion de sus
estaciones y ciclos, asi como los de nuestras vidas.2

La espiritualidad femenina esta resurgiendo en nuestra cultura como una dimension del movimiento
feminista, y este renacimiento coincide sincronicamente con nuevos descubrimientos arqueologicos
muy significativos que ofrecen pruebas del periodo historico matriarcal. Este largo, pacifico periodo
de la historia, en que se adoraba a las diosas esta descrito en The Goddesses and Gods of Old
Europe, de Marija Gimbutas; en When God Was a Woman , de Merlin Stone, y en The Chalice and
the Blade de Riane Eisler. Los rollos de Nag Hammadi, mas conocidos como los Evangelios
Gnosticos —sobre los cuales trata el libro de Elaine Pagels que lleva este titulo— revelan que Sofia o
un aspecto femenino de Dios era conocido y honrado por los cristianos gnosticos. Los cristianos
ortodoxos de Oriente adoraban a Sofia. Su mayor santuario, Hagia Sofia (la iglesia de Santa Sofia o
de la Sagrada Sabiduria Femenina), se construyo en Constantinopla (ahora Estambul). Los cristianos
de la 1glesia de Roma dijeron posteriormente que estaba dedicada a una virgen martir menor. En el
misticismo judio, el nombre de Sofia era Shekina. Metis, Sofia y Shekina son nombres distintos para
esa misma sabiduria femenina olvidada que una vez fue deificada.

Durante muchos siglos, la sabiduria femenina, bajo cualquer nombre, ha sido olvidada y ha
permanecido invisible; s1 se veia en algun lugar no era definida como tal. Por ejemplo, cuando
llegaba el momento de tomar decisiones ¢eticas, se solia decir que las mujeres eran menos €ticas que
los hombres. Carol Gilligan, en su libro /n a Different Voice , sugeria que la mayoria de las mujeres
pueden percibir una situacion etica de forma diferente a los hombres, valorando a la persona y a las
relaciones por encima del principio abstracto, y que esta opcion no reflejaba una ética inferior, sino
valores distintos. Cuando los valores de afiliacion son considerados 1guales al principio, entonces la
compasion y la justicia pueden coexistir y ambas se complementan mutuamente. Carol Gilligan
expreso aqui una posicion Metis, con el coraje y la claridad mental para la confrontaciony la batalla
académica, una Atenea contemporanea que ha remembrado a Metis.

Ahora vemos continuamente a las mujeres hablando de sus percepciones y valores, en sus vidas
personales y en el mundo académico o puesto de trabajo. Y quizas por primera vez sea posible para
las myjeres como grupo —puesto que siempre ha habido personas excepcionales— convertirse en
madres fuertes y sabias, cuyas mentes o voluntades no seran engullidas por sus esposos, que no se
encogeran para decir en voz alta sus valores, y que, s1 es necesario, intervendran para proteger a sus
hijos e hijas.



El hijo de Metis como nuevo arquetipo

Aunque el arquetipo del hijo de buen corazon ha estado presente en Occidente en la figura de Jesus
y en la de Krishna en Oriente, su presencia en la cultura no cambio la estructura de poder basica del
patriarcado. Zeus en la cima de la montafia con su rayo ha seguido siendo el principio regidor de la
cultura, y seguira siéndolo mientras busquemos una fuerza o arma superior para nuestra seguridad y
pensemos que aislarnos de los demas es posible y deseable.

Durante mucho tiempo, la posicion de Zeus ha parecido, como es natural, inalcanzable. Pero ahora
que hemos visto como las particulas radioactivas de un accidente nuclear en Chernobyl, cerca de
Leningrado, contamino la leche de Holanda, como la destruccion de la selva tropical de Brasil puede
cambiar la atmosfera de la Tierra y como una guerra nuclear conduce a un invierno nuclear en todo el
planeta, somos cada vez mas conscientes de nuestra interdependencia, de como compartimos este
planeta y su destino. Zeus todavia es el poder gobernante, pero jque le sucedera a Zeus a medida que
nuestra conciencia evolucione y veamos que no podemos usar su rayo sin destruir la vida en la
Tierra?

La conciencia global, los temas medioambientales, la ecologia, la espiritualidad femenina y el
desarme nuclear son expresiones del resurgir de Metis como metafora de la sabiduria de que todos
estamos relacionados los unos con los otros y con el arquetipo de la madre. Es un momento de
transicion cultural, tiempo de re-membrar a Metis como la sabiduria femenina, como la Madre
Naturaleza, como la sacralizacion de la Tierra o la divinidad del Dios Madre que regresa a nuestra
cultura, a la vez que el arquetipo padre, tal como vemos en los hombres actuales, esta cambiando.



Nuevos arquetipos y campos morficos

En A New Science of Life: The Hypothesis of Formative Causation (1981), Rupert Sheldrake, un
biologo teorico, propuso una teoria radicalmente nueva sobre como las cosas vivas aprenden y
asumen nuevas formas. Su teoria ofrece una explicacion sobre como pueden llegar existir los nuevos
arquetipos y, por ende, sobre como puede cambiar la naturaleza humana.

La hipotesis de Sheldrake es la siguiente: cuando se repite una conducta lo suficiente, esta forma
un “campo morfogenetico” (o creador de forma). Este campo (que Sheldrake ahora denomina
“morfico”) posee una especie de memoria acumulativa basada en lo que les ha sucedido a las
especlies en el pasado. Todos los miembros de las especies (no solo los organismos vivos, sino
también las moléculas de proteinas, los cristales e incluso los atomos) estan armonizados con ese
campo morfico en particular, que se extiende a traves del espacio y del tiempo mediante un proceso
denominado “resonancia morfica”.

En el reino de los cristales, por ejemplo, segun esta teoria la forma o estructura del cristal
depende de su campo caracteristico. Ademas, un nuevo componente seria dificil que cristalizara por
primera vez pero después de la misma le resultaria cada vez mas sencillo cristalizar debido a la
influencia del campo morfico (o “memoria”) de cada cristalizacion anterior. Este hecho es bien
conocido entre los quimicos, sefiala Sheldrake.

Aplicada a nosotros, la teoria de Sheldrake explica de que modo los cambios fundamentales o
(arquetipicos) también se pueden producir en los seres humanos. Al principio un cambio en la actitud
o en la conducta también es dificil, pero a medida que cambian mas individuos, se vuelve
progresivamente mas facil para las demas personas realizarlo, y no solo mediante la influencia
directa. Segun Sheldrake, la gente sintoniza con el nuevo patron dentro de un campo morfico a traves
de la resonancia morfi-ca, y se ve afectada por la misma, lo cual explica como el cambio se vuelve
progresivamente mas facil. En algun momento se alcanza el numero de individuos necesarios para
hacer inclinar la balanza; hay un nuevo arquetipo en lo inconsciente colectivo.

El propio Sheldrake equiparo las dos 1deas:

La 1dea que estoy exponiendo es muy similar a la idea de Jung del inconsciente colectivo. La
principal diferencia es que la 1dea de Jung fue aplicada principalmente a la experiencia humana
y a la memoria colectiva humana. Lo que yo estoy sugiriendo es que hay un principio muy

similar que opera por todo el universo, no solo en los seres humanos 4

El centésimo mono: un mito contempordaneo

El centésimo mono es el nombre de un nuevo mito. Es una historia que ha surgido, se ha repetido y
sobre la que se ha escrito tan solo en las dos ultimas deécadas. Es de origen muy reciente y, sin
embargo, al 1gual que los mitos griegos que hablan de la guerra de Troya, no esta claro donde termina
el hecho y empieza la metafora. La historia se basa en observaciones cientificas sobre las colonias
de monos en Japon. La version mas leida escrita por Ben Keyes Jr. es la que resumo y parafraseo a
continuacion:

Frente a las costas de Japon los cientificos han estado estudiando las colonias de monos en muchas
1slas durante mas de treinta afios. Para poder seguir la pista a los monos, dejaban batatas en la playa
para que se las comieran Los monos salian de los arboles para coger las batatas y se les podia
observar claramente. Un dia una hembra de dieciocho meses llamada Imo empezo a lavar la batata en



el mar antes de comeérsela. Podemos 1maginar que sabria mejor sin la tierra y la arena; quizas estaba
un poco salada. Imo ensefio a sus compafieros y a su madre a hacerlo y a su vez sus amigos se lo
enseflaron a sus madres, y cada vez habia mas monos que empezaron a lavar sus batatas en lugar de
comerselas llenas de tierra y arena. Al principio, solo los adultos que imitaron a sus hijos
aprendieron, pero poco a poco los otros tambien lo hicieron. Un dia los observadores vieron que
todos los monos de una isla lavaban las batatas.

Aunque esto fue significativo, lo mas fascinante fue que cuando se produyjo este cambio: la
conducta de todos los monos del resto de las 1slas también cambi0; todos lavaban sus batatas, a pesar
del hecho de que las colonias de monos de las diferentes 1slas no tenian contacto directo entre ellas.

Esto fue una confirmacion de la teoria del campo morfogene-tico: podia explicar lo que habia
sucedido. El “centésimo mono” era el hipotetico mono anonimo que hizo decantar la balanza de la
cultura: aquel cuyo cambio de conducta marco el numero critico de monos que habian cambiado, tras
el cual todos los monos de las demas 1slas empezaron a lavar sus batatas.

El centesimo mono es una alegoria de la Nueva Era que ofrece la esperanza a las personas que han
estado trabajando en cambiarse a ellas mismas y en salvar al planeta, preguntandose s1 sus esfuerzos
individuales serviran para algo. El mito del centésimo mono es una prueba que afirma un
compromiso de trabajar en algo, como erradicar las armas nucleares de la Tierra, aunque el efecto no
se pueda ver en mucho tiempo. Si ha de haber un cent¢simo mono, también ha de existir un
equivalente humano de Imo y sus amigos; alguien ha de ser el mono vigésimo séptimo, octogesimo
primero y nonagesimo noveno, antes de que pueda formarse el nuevo arquetipo.

La hipotesis de Sheldrake nos ofrece una nueva vision de como el cambio de una especie puede
llegar a producirse gracias al cambio en los individuos quienes, uno a uno, hacen algo nuevo. S1 el
hijo de Metis ha de sustituir a Zeus en nuestra cultura, ese cambio solo podra producirse cuando haya
una serie de individuos que confien en el amor mas que en el poder y basen sus acciones en este
principio. Segun la hipotesis de Sheldrake, cuanta mas gente lo haga mas facil sera, hasta que, al
final, un dia alguien sera el centésimo mono anonimo.

Sin embargo, la mayoria de los hombres y de las mujeres no sienten ni la necesidad de cambiar el
mundo m tienen la fe de que pueden conseguirlo. A aquellos que si lo intentan, la teoria del
centeésimo mono les anima, porque es un mito que describe eso que sienten que han de hacer de todos
modos. Siempre que nos reconocemos en un mito, obtenemos fuerza. Un mito que evoca un “jajal”
nos ayuda a ser fieles a aquello que nos conmueve profundamente a ser nosotros mismos.

Ademas de hablar de aquellos que estan internamente motivados a crear un cambio en el mundo
exterior, el centésimo mono es una metafora de lo que esta sucediendo en la mente de una persona. En
el mundo interior, hacer es transformarse. Si repetimos una conducta, motivados por una actitud o un
principio el suficiente numero de veces, al final nos convertimos en lo que hacemos.



El hijo de Metis como arquetipo personal

En las peliculas de La guerra de las galaxias, Luke Skywalker confia en lo que su corazon sabe o
espera: que hay un padre amoroso en Darth Vader. Sabe que ¢l, el hijo, no se ha de dejar tentar por la
desesperanza y el miedo, que no ha de rendirse y convertirse en uno de ellos, como el Emperador le
habia asegurado a Darth Vader que le ocurriria. En su lucha a vida o muerte contra Darth Vader, Luke
mantuvo su fe en su intuicion de que podia seguir existiendo un padre amoroso dentro de su oscura
figura, y actuando segun esa creencia, consiguio desenmascararle. Al 1gual que las figuras miticas
contemporaneas, el Emperador y Darth Vader son versiones actualizadas de Urano y Cronos, padres
hostiles resentidos contra sus hijos o que los temen. Luke es el hijo con el corazon bondadoso que
vence al padre negativo para liberar al padre amoroso que hay en él.

La pelicula de éxito extraordinario de Stephen Spielberg, E.7T., es otro mito contemporaneo sobre
un nifio que confia en su propio corazon. De nuevo, los hombres de poder son los que se encargan de
la situacion, esta vez vestidos de cientificos racionales. E.7., el inocente extraterrestre, es apresado
como especimen, y cuando parece que ha muerto de soledad —como los nifios que no son amados ni
acariciados—, el amor del nmifio le devuelve a la vida.

Del mismo modo, un nmfio héroe, Frodo, es el principal protagonista de la trilogia de J. R. R.
Tolkien El sefior de los anillos. Frodo es un hobbit; los hobbits son del tamafio de los muchachos
preadolescentes, con pies peludos y buenas cualidades como la lealtad, la confianza. La tarea que
emprenden Frodo y sus compafieros —y que consiguen realizar con eéxito— es formidable: destruir el
anillo del poder y no dejarse seducir para ponerselo.

En estas peliculas y libros, los protagonistas llegan a un momento de verdad interior o de fe del
que depende el resultado de la historia. Los hombres y las myujeres de un patriarcado tomamos estas
mismas decisiones: jnos identificaremos con el agresor que representa Darth Vader?, ;confiaremos
los unos en los otros como partes de una hermandad o nos dejaremos seducir por el poder del
anillo?, jconfiaremos en nuestros corazones y creeremos o aceptaremos que algo o alguien no tiene
remedio porque los expertos asi lo afirman?, jnos preocuparemos solo de nosotros mismos o
ayudaremos tambien a nuestros comparieros?

En los mitos contemporaneos, asi como en la mitologia griega, Metis —la sabiduria femenina— esta
ausente pero sus “valores”, que ensalzan la afiliacion con los demas y la union con la Tierra y con
toda forma de vida, estan resurgiendo. Y a medida que hombres y mujeres vuelven a conectar con la
sabiduria femenina, como estan haciendo ahora muchas muyjeres, volvemos a conectar con el padre o
la madre ausente y descubrimos al dios perdido que hay en nosotros.

Yo opino que todos venimos al mundo como mifios o nifias en busca de amor, y, si no podemos
conseguirlo, buscamos el poder. Cuando recordamos a Metis, recordamos que el amor es lo que en
realidad siempre hemos querido.

En un plano personal, una vez el poder se convierte en el arquetipo dominante en la psique de una
persona, ¢sta toma decisiones con el fin de conseguir prestigio, mantener el poder, tener buen aspecto
y poseer el control. Las decisiones que se toman en pro del poder no se hacen por amor —por el amor
(o jubilo) a esa cosa, por el amor (o dicha) de hacerlo, por amor a alguien o a algo, o por el amor (o
bien) que se genera. Cuando nos volvemos conscientes de que nuestras opciones tienen relacion con
decidir en que principio nos basaremos, podemos decidirnos por seguir adelante con lo que amamos,
por aquello que tiene sentido o es auténtico para nosotros.

La vida nos esta presentando continuamente oportunidades para tomar decisiones. Cuando



decidimos algo conscientemente que se basa en el amor y la sabiduria, rechazando a sabiendas una
opcion que podria realzar nuestro poder, la primera decision valerosa siempre suele ser la mas
dificil. Cada vez que se vuelva a presentar otra oportunidad, nos resultara mas facil, hasta que lo que
una vez fue dificil se convierta en algo natural. Entonces, el amor se convierte en el principio que
regira nuestra psique.

El ultimo parrafo se suponia que habia de ser el final del libro, pero antes de que el manuscrito se
entregara en la imprenta, me puse a reflexionar sobre posibles finales y recorde unas lineas de Four
Quartets de T. S. Elliot que para mi han sido un consuelo, sé que son ciertas y que son alentadoras.
Puede que para vosotros tambien

Lo que llamamos el principio con frecuencia es el final
y hacer un final es crear un principio.

El final es por donde empezamos.2
Mi amor para todos.



APENDICE: QUIEN ES QUIEN EN LA MITOLOGIA GRIEGA

Afrodita, diosa del amor y de la belleza, conocida como Venus por los romanos. Esposa infiel de
Hefesto, dios cojo de la forja, tuvo muchas aventuras amorosas con dioses y mortales, la mas
destacada fue con Ares, dios de la guerra.

Apolo, conocido también por este mismo nombre entre los romanos, el hermoso dios del sol;
justiciero, arquero y patron de las bellas artes; hijo de Zeus y Leto; hermano gemelo de Artemisa. A
veces tambien se le llama Helios.

Ares, o Marte como lo llamaron los romanos, era el dios de la guerra, guerrero, amante y bailarin
arquetipico. Era hijo de Zeus y Hera, que fue despreciado por su padre debido a su afan de lucha.
Fue el amante de Afrodita, con quien tuvo una hija, Armonia, y dos hijos, Deimos (miedo) y Fobos
(terror), que se unieron a el en el campo de batalla.

Artemisa, que los romanos denominaron Diana, era la diosa de la caza y de la Luna. Hija de
Zeus y Leto, y hermana gemela de Apolo, dios del sol.

Atenea, conocida bajo el nombre de Minerva entre los romanos, diosa de la sabiduria y de la
artesania, patrona de la ciudad que lleva su nombre, Atenas, y protectora de muchos héroes.
Generalmente se la representa con armadura y es famosa por ser la mejor estratega en la guerra. Solo
reconocio a un progemtor, a su padre Zeus, pero tambien fue hija de la sabia Metis, la primera
consorte de Zeus, a quien este se trago.

Cronos, o Saturno para los romanos. Un titan y el hijo mas joven de Gea y Urano, que castro a su
padre y se convirtio en el jefe de los dioses. Esposo de Rea y padre de seis de los olimpicos (Hestia,
Demeter, Hera, Hades, Poseidon, Zeus), se trago a los cinco primeros al nacer, pero fue derrotado
por su hijo menor, Zeus.

Deméter, conocida como Ceres por los romanos. Demeéter era la diosa del cereal y madre de
Persefone, a quien Hades secuestro al mundo subterraneo.

Dionisos, Baco para los romanos, dios del vino y del extasis. Hijo de Zeus y Semele, al cual su
padre incubo en su muslo. Sus papeles arquetipicos son los de otorgador del extasis, amante,
vagabundo y mistico.

Gea, la diosa Tierra, madre y esposa de Urano (cielo), madre de los titanes y abuela de la
primera generacion de olimpicos.

Hades, o Pluton (romano), gobernante del mundo subterraneo, hijo de Rea y Cronos, esposo-
secuestrador de Persefone. Hermano de Zeus y Poseidon y uno de los tres aspectos del arquetipo del
padre. Goberno en el reino de los espiritus y del inconsciente colectivo.

Hefesto, conocido como Vulcano por los romanos, dios cojo de la forja, el unico dios olimpico
que trabajo. Fue el marido cornudo de Afrodita, el hijo rechazado de Hera, que era su unica
progenitora y también fue rechazado por Zeus, su padre nominal. Sus funciones arquetipicas son la
artesania, los oficios manuales, la cojera y la soledad.

Hera, conocida tambien con el nombre de Juno por los romanos, diosa del matrimonio. Casada
con Zeus, que era un conquistador, se la represento como una esposa celosa y vengativa.

Hermes, mas conocido por su nombre romano, Mercurio. El mensajero de los dioses, el dios
patron del comercio, de la comunicacion, de los viajeros y de los ladrones. Conducia a los espiritus
al Hades, rescato a Diomisos y saco a Persefone del mundo subterraneo. Tuvo una aventura con
Afrodita, con quien engendro a Hermafrodito.



Hestia, es también la diosa romana Vesta. Diosa del fuego del hogar y del templo, la menos
conocida de los olimpicos. Su fuego hacia del hogar y del templo lugares sagrados. Encarna el
arquetipo del Si-mismo.

Perséfone, conocida también por los griegos como Coré, o la doncella, y denominada Proserpina
por los romanos. La hija secuestrada de Demeter, Persefone se convirtio en reina del mundo
subterraneo.

Poseidon, dios del mar y el que hace temblar la tierra, un olimpico mas comunmente conocido
por su nombre romano, Neptuno. Compitio contra Atenea por Atenas y perdio. Hermano de Zeus y
Hades, uno de los tres aspectos del arquetipo del padre.

Rea, hija de Gea y Urano, hermana y esposa de Cronos. Madre de Hestia, Demeter, Hera, Hades,
Poseidony Zeus.

Urano, el primer dios celeste, hijo de Gea y esposo de ésta. Padre de los titanes, fue castrado y
derrocado por su hijo menor, Cronos.

Zeus, el Jupiter o Jove romano; dios jefe de los olimpicos, dios del rayo y el trueno, el hijo
menor de Rea y Cronos. Derroto a los titanes y establecio la soberania de los olimpicos como
gobernantes del umverso. Fue el conquistador esposo de Hera; anteriormente habia tenido muchas
otras esposas, muchas aventuras y numerosa progenie de esas uniones. Algunos de ellos formaron la
segunda generacion de los olimpicos, otros fueron heroes de la mitologia griega.



CUADRO DE DIOSES Y ARQUETIPOS

Dinses Categoria Raoles arquetipicos Relaciones significativas
Leus (Japiter, Jove) [hos patriarcal Rey, padre celestial Esposa (Hera}
Dios del cielo v del ravae Ejecutivo, creador Hijos (hijos e hijas
reino de la voluniad v del poder de alianzas olimpicos)
Conquistadaor
Pogeidin (Meptuna) D s patriarcal Rey, padre de la Tierra Esposa (Anfitrite)

Dios del mar, el que hace temblar la

tieria reing de la emocidn v del instinte

Hades (PlutGng
[Dios del mundo subterrdneo reing
de Ios espititus ¥ del inconsciente

Apaole
Dics del sol

Hermes (Mercurio)
Dios mensajerce

Ares (Marle }
Dios de la guerra

Hefesto (Yulcano)
Dios de la forja

Diomisos {Baco)
Dios del éxtasis ¥ del vine

D os patriarcal

Hijo predilecta

Hijo predilecto

Hi po rechazado

Hijo rechazado

Hi jo proteg ido

Instintrvo, hombre emocional
Encimigo implacable

Rey

Recluso

Estableos metas con xito
Herm ano

Comunicador, guia
Ermvbanc ador

Cruerrero, bailarin, amande
Hormbre encarn sdo

Artesano
Hombre creativo

Mistico, errante
Ajnants extitico

Enemigos (Ulises)

Esposa (Perséfone)
Imigenes (0 espectros)

Mo tiens relaciones
significativas
Hermanos (Antemisa,
Hermesj

Sus refaciones significativas
SO0 fransitorias
Amipos

Amante (Afrodita)
Hijos

Esposa (Afrodita)

Mujeres
Esposa (Ariadna)

CUADRO DE DIOSES Y ARQUETIPOS (Continua)

Dios Tipo psicoldgico junguiaro Conflictos psicobigicos Puiitos fuertes
Tipo/Sentido del tiempo

Feus Creneralmente extravenido Crueldad Capacidad para usar el poder
Claramente mental Inmadurez emocional Decisitn
Intisen ¥ sensacion Wanidad Capacidad generadora
Presente y futuro

Poseidon Extravertido o introvertido Destruc tividad emocional Lealtad
Claramente senlimignlo Inestahilidad emocional Acceso a los sentimienlos
Pasado y presente Baja autoestima

Hades Claramente itrovertedo Invisibaledad social Un rundo ntenor rico en Imigenes
Claramente sensacion Depresion, distorsiin de la Desapego
Elemao realidad

Baja antoestima
Apolo Genermlmente extravertido Distancia emocional Capacidad para fijarse metas y

Crenerdlmente mental
Crenenmlmente intutivoe
Fuluro

ArToganyid
Veneng

consgguirlas
Aprecwy de la claridad y La forma




Hermes

Ares

Hefesto

[Monisos

Generalmente extravertido

Claramente intuilivo
Generalmente mental
Consciente del pasado
presente y futura

Claramente extravertido
Claramente sentimiento
Claramente sensacion
Presente inmediato
Claramente introvertido
Claramente senlimignto
Claramente sensacion
Presente

Exravertido o introvertido

Claramenle sensaciin

Presente inmediato/eterndad

Impulsividad

Sociopatia
Etemo adolescente

Capacidad para reaccionar
emocionalmente
Cabeza de o y agresor
Baja autoestimi

Mo apropiado socialmente
Buitn
Baja anloestima

Distorsiones en li percepeidn

de si musmio
Consumo de sustlancias
Buja autoestima

Capucidad para comprender el
sentido de las cosuas
Comunicador de ideas
Amigahle

Integracion de las emociones y ¢l
ilel_"LTH]

Expresividad de las emociones

Creatividad
Capucidad para ver ¥ crear belleza
Habilidad con las manos

Apreciacion de laexperiencia
sensorial

Amor por fa naturaleza
Intensidud pasional




REFERENCIAS Y NOTAS

En primer lugar he citado las principales fuentes que he utilizado en cada capitulo, seguidas de las
notas numeradas para las citas directas.

Todas las referencias a las obras completas de Jung (designadas con la abreviatura CW) han sido
extraidas de Collected Works of C. G. Jung, editadas por sir Herbert Read, Michael Fordham y G.
Adler; traducidas por R. F. C. Hull; editor ejecutivo, William McGuire; Bollingen Series 20
(Princeton, Nueva Jersey: Princeton University Press, varias fechas de publicacion).

Cita del frontispicio de Joseph Campbell, citada por Keith Thompson “Myth as Soul of the
World”, Noetics Sciences Review (invierno, 1986), pag. 24.



PROLOGO

Notas

1. Daniel Levinson, The Seasons of a Man'’s Life . Nueva York: Ballantine Books, 1978,
pag. 109.

2. Michael E. McGill, The McGill Report on Male Intimacy. Nueva York: Harper & Row,
1986, pag. 157.

3. Jean Baker Miller, Toward a New Psychology of Women . Boston: Beacon Press, 1976,
pp. 3-12.



1. HAY DIOSES EN TODOS LOS HOMBRES

Fuentes

Bolen, Jean Shinoda. “Which Goddess Gets the Golden Apple?”, Goddesses in
Everywoman. San Francisco: Harper & Row, 1984, pp. 263-277. Version en

castellano, “;Qué diosa consigue la manzana de oro?”’ Las diosas de cada
mujer. Barcelona: Kairos, 1993, 2000, pp. 342-360.

Jung, C. G. “Archetypes of the Collective Unconscious” (1954), CIW, vol. 9, parte
I (1968), pp. 3-41.

Jung, C. G. “The Concept of the Collective Unconscious™, CW, vol. 9, parte I
(1968), pp. 42-53.

Levinson, Daniel. The Seasons of a Man'’s Life. Nueva York: Ballantine Books,
1978. McGill, Michael E. The McGill Report on Male Intimacy. Nueva York:
Harper & Row, Perennial Library, 1986.

Miller, Jean Baker. “Domination-Subordination”, Toward a New Psychology of
Women. Boston: Beacon Press, 1976, pp. 3-12.

Notas

1. William Broyles, Jr., “Pushing the Mid-life Envelope”, Esquire, junio, 1987.
2. Rollo May, The Courage to Create. Nueva York: Bantam Books, 1975, pag. 45.



2. PADRES E HIJOS

Fuentes

Colman, Arthur, and Colman, Libby. Earth Father, Sky Father: The Changing
Concept of Fathering. Englewood Cliffs, Nueva Jersey: Prentice-Hall, 1981.

Davis, John H. The Kennedys: Dynasty and disaster 1848-1984. Nueva York:
McGraw-Hill, 1984.

Dinnerstein, Dorothy. The Mermaid and the Minotaur: Sexual Arrangements and
Human Malaise. Nueva York: Harper Colophon Books, 1977.

Hesiodo. Teogonia. Traduccion [al inglés] e mntroduccion de Norman O. Brown.
Indiandpolis: Bobbs-Merrill, 1953, 1982. The Holy Bible, Revised Standard
Version (RSV). Nueva York: Nelson, 1953.

Jung, C. G. Memories, Dreams, Reflections. Recopilado por Aniela Jaffe,
traduccion del aleman de Richard y Clara Winston. Nueva York: Pantheon
Books, 1961. Version en castellano: Recuerdos, suefios, pensamientos.

Barcelona: Seix Barral, Biblioteca Breve, 1964, 1996.
Lucas, George. La guerra de las galaxias (pelicula).
Lucas, George. El retorno del Jedi (pelicula).

Masson, Jeffrey Moussaieff. The Assault on Truth: Freud's Suppression of the
Seduction Theory. Nueva York: Farrar, Straus & Giroux, 1984.

Mayerson, Philip. Classical Mythology in Literature, Art, and Music. Nueva
York: Wiley, 1971.

Miller, Alice. For Your Own Good: Hidden Cruelty in Child-Rearing and the
Roots of Violence. Traduccion de Hildegarde y Hunter Hannum. Nueva York:
Farrar, Straus & Giroux, 1983. Miller, Alice. Thou Shalt Not Be Aware:



Society’s Betrayal of the Child. Traduccion de Hildegarde y Hunter Hannum.
Nueva York: New American Library, 1986.

Samuels, Andrew. The Father: Contemporary Jungian Perspectives. Edicion e
introduccion de Andrew Samuels. Nueva York: New York University Press,
1985.

Notas

1. Hesiodo, Theogony, traduccion e introduccion de Norman O. Brown. Indianapolis:
Bobbs-Merrill, 1953, pag. 57.

2. Hesiodo, pag. 58.

3. C. G. Jung “Sigmund Freud”, Memories, Dreams, Reflections. Recopilado por Aniela
Jaffe, traduccion del aleman de Richard y Clara Winston. Nueva York: Pantheon Books, 1961,
pp-159-162.

4. Alice Miller, Thou Shalt Not Be Aware,; Societys Betrayal of the Child , traduccion de
Hildegarde y Hunter Hannum, Nueva York: New American Library, 1986, pag. 145.

5. Miller, pag. 145.

6. Bruce Ogilvie, “Interview”, Omni (septiembre de 1987), pag. 82.

7. Gén. 22:7-8. The Holy Bible, RVS. Nueva York: Nelson, 1953), pag. 20.

8. Gen 22:12.

9. Gén. 22:16-17.

10. George Lucas. El retorno del Jedi (pelicula).



3. ZEUS

Fuentes

Bolen, Jean Shinoda. “Hera: Goddess of Marriage, Commitment Maker and
Wife”, Goddesses in Everywoman. San Francisco: Harper & Row, 1984.
Version en castellano, “Hera: diosa del matrimonio, artifice del compromiso y
esposa’, Las diosas de cada mujer. Barcelona: Kairos, 1993, 2000.

Colman, Arthur y Colman, Libby. Earth Father, Sky Father: The Changing Con-
cept of Fathering. Nueva York: Prentice-Hall, 1981.

Graves, Robert. The Greek Myths, vol. 1. Nueva York: Penguin Books, 1955,
1960.

Guthrie, W. K. C. The Greeks and their Gods. Boston: Beacon Press, 1950.
Hamilton, Edith. Mythology. Boston: Little, Brown, 1942.

Hesiodo. Teogonia. Traduccion e mtroduccion de Norman O. Brown. Indiana-
polis: Bobbs-Merrill, 1953, 1982.

lacocca, Lee, con Willlam Novak. lacocea; An Autobiography. Nueva York:
Bantam Books, 1984.

Kerenyi, C. “Zeus and Hera: Archetypal Image of Father, Husband, and Wife.”
Traduccion del aleman de Christopher Holme. Bollingen Series ixv, vol. 5.
Archetypal Images in Greek Religion. Princeton, Nueva Jersey: Princeton
University Press, 1975.

Kerenyi, C. “Stories of the Titans”, “Zeus and his Spouses™. The Gods of the

Greeks. Traduccion del aleman de Norman Cameron. Inglaterra: Thames and
Hudson, 1951, 1979.

Mayerson, Philip, “Battles of the Titans and The Rise of Zeus”, “The Gods of



Mount Olympus, Zeus”, Classical Mythology in Literature, Art, and Music.
Nueva York: Wiley, 1979.

Stassinopoulos, Arianna y Roloff Beny, ‘“Zeus”, The Gods of Greece. Nueva
York: Abrams, 1983, pp. 115-131.

Stein, Murray. “Hera: Bound and Unbound”. Spring 1977, Zurich: Spring Pu-
blications, 1977, pp. 105-119.

Notas

Epigrafe: Edith Hamilton, Mythology. Boston: Little, Brown, 1942, pag. 25.

Epigrafe: Arianna Stassinopoulos y Roloff Beny. The Gods of Greece. Nueva

York: Abrams, 1983, pag. 131.
1. Lee Iacocca con William Novak lacocea, An Autobiography. Nueva York: Bantam
Books, 1984, pp. 55-56.



4: POSEIDON

Fuentes

Colman, Arthur y Colman, Libby. Earth Father/Sky Father. Englewood Cliffs,
Nueva Jersey: Prentice-Hall, 1981.

Grant, Michael y Hazel, John. Gods and Mortals in Classical Mythology: A
Dictionary. Nueva York: Dorset Press, 1979.

Graves, Robert. The Greek Myths, vol. 1 “16, Poseidon’s Nature and Deeds”.
Middlesex, Inglaterra: Penguin Books, 1955.

Grimm Brothers. “Iron Hans™, Sixty Fairy Tales of the Brothers Grimm . Ilustrado
por Arthur Rackham, traduccion [al inglés] de Edgar Lucas. Nueva York:
Weathervane Books (Crown Publishers), 1979, pp. 319-325.

Mayerson, Philip. “Poseidon (Neptune)”, Classical Mythology in Literature, Art,
and Music. Nueva York: Wiley, 1971, pp. 94-105.

Shaffer, Peter. Equus. Nueva York: Avon Books, 1975.

Stassinopoulos, Arianna y Roloff Beny, “Poseidon™, The Gods of Greece. Nueva
York: Abrams, 1983, pp. 42-51.

Walker, Barbara G.: “Trident”. The Women's Encyclopedia of Myths and Secrets .
San Francisco: Harper & Row, 1983.

Notas

Epigrafe: Arianna Stassinopoulos y Roloff Beny. The Gods of Greece. Nueva



York: Abrams, 1983, pag. 42.

Epigrafe: Homero, “Hymn to Poseidon”, The Homeric Hymns, traduccion de

Charles Boer, Irving, Texas: Spring Publications, 1979, pag. 86.
1. Dylan Thomas, “Do Not Go Gentle into That Good Night”, Deaths and Entrances, 1946.



S. HADES

Fuentes

Grant, Michael y Hazel, John. Gods and Mortals in Classical Mythology: A
Dictionary. Nueva York: Dorset Press, 1979.

Graves, Robert. “The Gods of the Underworld™, The Greek Myths, vol.l. Midd-
lesex, Inglaterra: Penguin Books, 1955, pp. 120-125.

Kerenyi, C. Eleusis: Archetypal Image of Mother and Daughter. Traduccion del
aleman al inglés de Ralph Manheim. Schocken Books, 1977.

Mayerson, Philip, “The House of Hades: Gods of the Underworld”, Classical
Mythology in Literature, Art, and Music. Nueva York: Wiley, 1979, pp. 227-
247.

Otto, Walter F. Dionysus: Myth and Cult. Traduccion [al inglés] e introduccion
de Robert B. Palmer. Bloomington: Indiana University Press, 1965,

Stassinopoulos, Arianna y Roloff Beny, “Hades”, The Gods of Greece. Nueva
York: Abrams, 1983, pp. 187-189.

Walker, Barbara G.: “Hel” y “Hell”. The Women's Encyclopedia of Myths and
Secrets. San Francisco: Harper & Row, 1983, pp. 380-390.

Notas

Epigrafe: Philip Mayerson, Classical Mythology in Literature, Art, and Music.
Nueva York: Wiley, 1979, pag. 229.

Fniorafe: Arianna Stassinononlos v Roloff Renv The (1nds of (1reece Nuneva



e i et e e ] e 7 A wAsANS A B b e S A e W A sy e P e e W W A TeEw T e

York: Abrams, 1983, pag. 187.
1. Walter F. Otto, Dionysus: Myth and Cult. Traduccion [al inglés] e introduccion de
Robert B. Palmer. Bloomington: Indiana University Press, 1965, pag. 116.



6. APOLO

Fuentes

Fontenrose, Joseph. Python: A Study of Delphic Myths and its Origins. Berkeley:
University of California Press, 1980.

Grant, Michael y Hazel, John. Gods and Mortals in Classical Mythology: A
Dictionary. Nueva York: Dorset Press, 1979.

Guthrie, W. K. C. The Greeks and their Gods. Boston: Beacon Press, 1955.

Homero, “The Hymn to Pythian Apollo” y “The Hymn to Delian Apollo™, The
Homeric Hymns. Traduccion al inglés de Charles Boer. Irving, Texas: Spring
Publications, 1979.

Kerenyi, Karl. Apollo: The Wind, the Spirit and the God. Traduccion del aleman
[al inglés] de Jon Solomon. Dallas: Spring Publications, 1983.

Mayerson, Philip. Classical Mythology in Literature, Art, and Music. Nueva
York: Wiley, 1979.

Otto, Walter F. The Homeric Gods: The Spiritual Significance of Greek Religion.
Traduccion [al inglés] de Moses Hadas. Inglaterra: Thames & Hudson, 1979.

Notas

Epigrafe: W. K. C. Guthrie, The Greeks and their Gods. Boston: Beacon Press,
1980, pp. 73, 183.

Epigrafe: Walter F. Otto. The Homeric Gods: The Spiritual Significance of Greek



Religion. Traduccion [al mglés] de Moses Hadas. Inglaterra: Thames &

Hudson, 1979, pag. 78.

1. W. K. C. Guthrie, The Greeks and their Gods. Boston: Beacon Press, 1980, p. 184,

2. Walter F. Otto. The Homeric Gods: The Spiritual Significance of Greek Religion.
Traduccion [al inglés] de Moses Hadas. Inglaterra: Thames & Hudson, 1979, pag. 76.

3. Otto, pag. 64.

4. Homero, “The Hymn to Delian Apollo”, The Homeric Hymns. Traduccion de Charles
Boer. Irving, Texas: Spring Publications, 1979.

5. Homero, pag. 157.

6. Homero, pag. 157.

7. Karl Kereny1. Apollo: The Wind, the Spirit and the God. Traduccion del aleman al inglés
de Jon Solomon. Dallas: Spring Publications, 1983, pag. 41.

8. “A Pair for the Court”, Newsweek, 30 de junio de 1986.



7. HERMES

Fuentes

Brown, Norman O. Hermes the Thief: Evolution of a Myth: Nueva York: Vinta-
ge Books, Random House, 1969.

Grant, Michael y Hazel, John. Gods and Mortals in Classical Mythology: A
Dictionary. Nueva York: Dorset Press, 1979.

Guthrie, W. K. C. “The Divine Family: Section 5; Hermes”, The Greeks and their
Gods. Boston: Beacon Press, 1955.

Hillman, James. “Notes on Opportunism”, edicion de James Hillman, Puer
Papers. Irving, Texas: Spring Publications, 1979.

Hirshey, Gerri. “Sting Fells the Burn™. Rolling Stone, septiembre, 1985, pag. 32.

Homero, “The Hymn to Hermes”, The Homeric Hymns, traduccion [al inglés] de
Charles Boer, segunda edicion revisada. Irving, Texas: Spring Publications,
1979.

Jung, C. G. “Psychology and Alchemy”, CI¥V, vol. 12, 1968.

Jung, C. G. “On the Mythology of the Trickster Figure”, CI¥, vol. 9, parte II,
1968, pp. 225-272.

Kerenyi, Karl. “Maia, Hermes, Pan and the Nymphs”, The Gods of the Greeks.
Inglaterra: Thames and Hudson, 1951, 1979.

Kerenyi, Karl. Hermes: Guide of Souls. Zurich: Spring Publications, 1976.

Lopez-Pedraza, Rafael. Hermes and his Children. Zurich: Spring Publications,
1977.

Mayerson, Philip, “Hermes”, Classical Mythology in Literature, Art, and Music.



Nueva York: Wiley, 1979.

Needleman, Jacob. The Way of the Physician. San Francisco: Harper & Row,
1985.

Orto, Walter F. The Homeric Gods: The Spiritual Significance of Greek Religion.
Traduccion [al inglés] de Moses Hadas. Inglaterra: Thames & Hudson, 1979.

Peisch, Jeffrey. “Sting”. Record, septiembre de 1985.

Smith, Betty. “The Wayfarer God”. C. J. Jung Institute of Los Angeles, Lecture
Series, 1981, 4 cintas.

Stassinopoulos, Arianna y Roloff Beny, “Hermes”, The Gods of Greece. Nueva
York: Abrams, 1983.

Stein, Murray. “World of Hermes, God of Significant Passage: Reflections on the
Mid-Life Transition™. C. G. Jung Institute of San Francisco, Public Events
Lecture Series, 28 de febrero de 1981, 1 de marzo de 1981.

Von Franz, Marie Louise. Puer Eternus. Zurich: Spring Publications, 1970.

Walker, Barbara G.: “Alchemy” y “Hermes”. The Women's Encyclopedia of
Myths and Secrets. San Francisco: Harper & Row, 1983.

Notas

Epigrafe: Arianna Stassinopoulos y Roloff Beny. The Gods of Greece. Nueva
York: Abrams, 1983, pag. 190.

Epigrafe: Walter F. Orto. The Homeric Gods. The Spiritual Significance of Greek
Religion. Traduccion [al inglés] de Moses Hadas. Inglaterra: Thames &

Hudson, 1979, pag. 124.

1. Jung, C. G. “Psychology and Alchemy”, CW, vol. 12, 1968, pp. 293-294.

2. Stein, Murray. “World of Hermes, God of Significant Passage: Reflections on the Mid-
Life Transition”. Conferencia enel C. G. Jung Institute of San Francisco, 28 de febrero de 1981,
1 de marzo de 1981. Cinta.

3. Homero, “Hymn to Hermes”, The Homeric Hymns, traduccion [al inglés| de Charles



Boer. Irving, Texas: Spring Publications, 1979, pag. 29.

4. “Hymn to Hermes”, pag. 45.

5. Adelaide M. Johnson, “Sanctions for Superego Lacunae of Adolescence”, Searchlight on
Delincuency: New Psychoanalytic Studies, editado por K. R. Eissler. Nueva York:
International University Press, 1949, pp. 225-245.

6. Gerr1 Hirshey. “Sting Fells the Burn”. Rolling Stone, septiembre de 1985, pag. 32.

1. Jetfrey Peisch. “Sting”. Record, septiembre de 1985.

8. Rafael Lopez-Pedraza. Hermes and his Children. Zurich: Spring Publications, 1977.



8. ARES

Fuentes

Grant, Michael y Hazel, John. Gods and Mortals in Classical Mythology: A
Dictionary. Nueva York: Dorset Press, 1979.

Hall, James. Dictionary of Subjects and Symbols in Art. Nueva York: Harper &
Row, 1974.

Hamilton, Edith. Mythology. Boston: Little, Brown, 1942.

Homero, “Hymn to Ares”, The Homeric Hymns, traduccion de Charles Boer. Ir-
ving, Texas: Spring Publications, 1979, pag. 29.

Kerenyi, C. The Gods of the Greeks. Traduccion del aleman de Norman Came-
ron. Inglaterra: Thames and Hudson, 1979 (primera edicion, 1951).

Meyerson, Philip. “Ares (Mars)”. Classical Mythology in Literature, Art, and
Music. Nueva York: Wiley, 1971.

Miller, Alice. For Your Own Good: Hidden Cruelty in Child-Rearing and the
Roots of Violence. Traduccion de Hildegarde y Hunter Hannum. Nueva York:
Farrar, Strauss and Giroux, 1983.

Miller, Alice. Thou Shalt Not Be Aware: Society’s Betrayal of the Child .
Traduccion de Hildegarde y Hunter Hannum. Nueva York: New American Li-
brary, 1986.

Otto, Walter F. The Homeric Gods: The Spiritual Significance of Greek Religion.
Traduccion [al inglés] de Moses Hadas. Inglaterra: Thames & Hudson, 1979.

Perera, Sylvia Brinton. The Scapegoat Complex. Toronto: Inner City Books,
1986.

Stassinopoulos, Arianna y Roloff Beny, “Ares”, The Gods of Greece. Nueva



York: Abrams, 1983.

Tripp, Edward. The Meridian Handbook of Classical Mythology. Primera edicion
con el titulo Crowell’s Handbook of Classical Mythology. Nueva York: New
American Library, 1970.

Notas

Epigrafe: Arianna Stassinopoulos y Roloff Beny. The Gods of Greece. Nueva
York: Abrams, 1983, pag. 170.

Epigrafe: Philip Mayerson, Classical Mythology in Literature, Art, and Music.
Nueva York: Wiley, 1979, pag. 181.

1. Otto, Walter F. The Homeric Gods: The Spiritual Significance of Greek Religion.
Traduccion [al ingles] de Moses Hadas. Inglaterra: Thames & Hudson, 1979, pag. 47.

2. Homero, “Hymn to Ares”, The Homeric Hymns, traduccion de Charles Boer. Irving,
Texas: Spring Publications, 1979, pag. 60.

3. Associated Press, “Sean Penn Sentenced—60 Days 1n Jail”, San Francisco Chronicle, 24
de junio de 1987.

4. Homero, The Iliad of Homer, traduccion e introduccion R. Lattimore. Chicago: University
of Chicago Press, 1951, Libro 1, lineas 206-211, pag. 64.



9. HEFESTO

Fuentes

Bolen, Jean Shinoda. “Aphrodite and Hephaestus™ Goddesses in Everywoman.
San Francisco: Harper & Row, 1984, pp. 247-248. Version en castellano,
“Afrodita: diosa del amor y de la belleza, mujer creativa y amante”, Las diosas
de cada mujer. Barcelona: Kairés, 1993, 2000, pag. 305.

Corliss, Richard. “Andrew Wyeth’s Stunning Secret™. Time, 18 de agosto, 1986.

Hillman, James. “Puer Wounds and Ulysses’ Scar”, edicion de James Hillman,
Puer Papers. Irving, Texas: Spring Publications, 1979.

Jung, C. G. “Confrontation with the Unconscious”. Memories, Dreams, Reflec-
tions. Recopilado por Aniela Jaffe, traduccion al inglés del aleman de Richard y
Clara Wmston. Nueva York: Pantheon Books, 1961. Version en castellano:

Recuerdos, suenos, pensamientos. Barcelona: Seix Barral, Biblioteca Breve,
1964, 1996.

Kerenyi, C. “v. 3. Aphrodite, Ares and Hephaistos™, “vi. 3. Athene and He-
pahistos™, “x. Hera, Ares and Hephaistos”. The Gods of the Greeks. Inglaterra:
Thames and Hudson, 1979 (primera edicion, 1951).

Mayerson, Philip. “Hephaestus™. Classical Mythology in Literature, Art, and
Music. Nueva York: Wiley, 1971.

Slater, Philip. “Self-Emasculation: Hephaistos™. The Glory of Hera. Boston:
Beacon Press, 1968.

Stassinopoulos, Arianna y Roloff Beny, ‘“Zeus™, The Gods of Greece. Nueva
York: Abrams, 1983.

Stein, Murray. “Hera: Bound and Unbound”. Spring 1973, Nueva York: Spring
Publications, 1977.



Stein, Murray. “Hera: Bound and Unbound”. Spring 1977, Zurich: Spring
Publications, 1977.

Stein, Murray. “Hephaistos: A Pattern of Introversion™ y “Postscript on
Hephaistos™. Edicion de James Hillman, Facing the Gods. Irving, Texas: Spring
Publications, 1980.

Notas

Epigrafe: Arianna Stassinopoulos y Roloff Beny. The Gods of Greece. Nueva
York: Abrams, 1983, pag. 175.

Epigrafe: Murray Stein. “Hephaistos: A Pattern of Introversion™. Spring 1980.
Irving, Texas: Spring Publications, 1980, pag. 35.

1. James Hillman “Puer Wounds and Ulysses’ Scar”, edicion de James Hill-man, Puer
Papers. Irving, Texas: Spring Publications, 1979, pp. 101-102.

2. Walter F. Otto. The Homeric Gods: The Spiritual Significance of Greek Religion.
Traduccion [al ingles| de Moses Hadas. Inglaterra: Thames & Hudson, 1979, pag. 130.

3. Jung, C. G. Memories, Dreams, Reflections. Recopilado por Aniela Jaffe, traduccion del
aleman al inglés de Richard y Clara Winston. Nueva York: Pantheon Books, 1961, pp. 173-175.
Version en castellano: Recuerdos, sueiios, pensamientos. Barcelona: Seix Barral, Biblioteca
Breve, 1964, 1996.

4. Richard Corliss. “Andrew Wyeth’s Stunning Secret”. Time, 18 de agosto de 1986.

5. Corliss.

6. Philip Slater. “Self-Emasculation: Hephaistos”. The Glory of Hera. Boston: Beacon
Press, 1968, pag. 193.



10. DIONISOS

Fuentes

Colman, Arthur y Colman, Libby. Love and Ecstasy. Nueva York: Seabury Press,
1975.

Freedman, Samuel G. “Why Artists Pay the Wages of Creativity”. San Francisco
Chronicle, Datebook, 1 de diciembre de 1985, pp. 27-29.

Keen, Sam. The Passionate Life: Stages of Loving. San Francisco: Harper &
Row, 1983.

Kerenyi, C. “Dionysos and His Female Companions™. The Gods of the Greeks.
Inglaterra: Thames and Hudson, 1979 (primera edicion, 1951).

Hillman, James. “Puer Wounds and Ulysses’ Scar”, edicion de James Hillman,
Puer Papers. Irving, Texas: Spring Publications, 1979, pp. 116-118.

Hillman, James. “Dionysus in Jung’s Writings”. Spring 1972. Nueva York: Spring
Publications, 1972.

Hillman, James. “Dionysos”. Edicion de James Hillman, Facing the Gods. Irving,
Texas: Spring Publications, 1980.

Lukoff, David y Everest, Howard C. “The Diagnosis of Mystical Experiences with
Psychotic Features™. Journal of Transpersonal Psychology 17, 1985: 2.

Mayerson, Philip. Classical Mythology in Literature, Art, and Music. Nueva
York: Wiley, 1971.

Moore, Tom. “Artemis and the Puer”. Edicion de James Hillman, Puer Papers.

Irving, Texas: Spring Publications, 1979. Neumann, Erich. The Origins and
History of Consciousness. Prologo de C. G.

T 4 1 =54 1 1 1 r 1 ™ — Ll TT 11 ™ 11" [ 2 XTT TT ™ *



Jung, traduccion del aleman de K. b. C. Hull. Bollingen Series XLl11, Princeton,
Nueva Jersey: Princeton University Press, 1970.

Otto, Walter F. Dionysus: Myth and Cult. Traduccion [al inglés] e introduccion
de Robert B. Palmer. Bloomington: Indiana University Press, 1965,

Notas

Epigrafe: Tom Moore. “Artemis and the Puer”. Edicion de James Hillman, Puer
Papers. Irving, Texas: Spring Publications, 1979, pag. 176.

Epigrafe: Walter F Otto. Dionysus: Myth and Cult. Traduccion [al inglés] e
introducciéon de Robert B. Palmer. Bloomington: Indiana University Press,

1965, pag. 49.

1. W E Otto. Dionysus: Myth and Cult. Traduccion [al inglés] e introduccion de Robert B.
Palmer. Bloomington: Indiana University Press, 1965, pag. 65.

2. Philip Mayerson. Classical Mythology in Literature, Art, and Music. Nueva York:
Wiley, 1971, pag. 249.

3. Otto, pag. 176.

4. Otto, pag. 121.

5. Samuel G. Freedman, “Why Artists Pay the Wages of Creativity”. San Francisco
Chronicle, Datebook, 1 de diciembre de 1985.

6. Hillman, James. “Dionysus in Jung’s Writings”. Spring 1972 Nueva York: Spring
Publications, 1972, pag. 199.

7. “The Bill W.-Carl Jung Letters”, Revision 19 (1987): 21. Publicado originalmente en
Grapevine, enero, 1963.

8. Erich Neumann, The Origins and History of Consciousness. Princeton, Nueva Jersey:
Princeton University Press, 1970, pp. 152-169.



11. HALLAR NUESTROS MITOS

Fuentes

Allison, Ralph B. “A New Treatment Approach for Multiple Personalities™.
American Journal of Clinical Hypnosis 17, 1974, pp. 15-32.

Allison, Ralph B. Minds in Many Pieces. Nueva York: Rawson Wade, 1980.

Bolen, Jean Shinoda. “Hestia”, Goddesses in Everywoman. San Francisco: Har-
per & Row, 1984, pp.107-138. Version en castellano, Las diosas de cada
mujer. Barcelona: Kair6s, 1993, 2000.

Damgaard, Jacqueline A. “The Inner Self Helper: Trascendent Life Within Life?”
Noetic Sciences Review (invierno de 1987), pp. 24-28.

C. G. Jung. “Concerning Mandala Symbolism”. CIW, vol. 9, Parte I, pp. 335-384.

Notas

1. Keith Thompson, “Myths as Souls of the World”. (Book Review: Inner Reaches of Outer
Space, de Joseph Campbell), Noetic Sciences Review (invierno de 1987), pag. 24.



12. EL. DIOS AUSENTE

Fuentes

Colman, Arthur, and Colman, Libby. Earth Father, Sky Father: The Changing
Concept of Fathering. Englewood Cliffs, Nueva Jersey: Prentice-Hall, 1981.

Eisler, Riane. The Chalice and the Blade. San Francisco: Harper & Row, 1987.

Gilligan, Carol. In a Different Voice: Psychological Theory and Women's Deve-
[opment. Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, 1982.

Gimbutas, Maryja. The Goddesses and Gods of Old Europe: Myths and Cult
Images. Berkeley: University of California Press, 1982.

Godavitarne, Pia M., “Statement of Philosophy”. Woman of Power, n° 8 (invierno
de 1988), pag. 1.

Keyers, Jr., Ken. The Hundredth Monkey. Coos Bay, Qregon: Vision Books,
1982. The Nag Hammadi Library. Traduccion [al inglés] de los miembros del
Proyecto de la Biblioteca Gnostico-copta del Instituto para la Antigiiedad y el
Cristianismo; editor James M. Robinson. San Francisco: Harper & Row, 1978.

Pagels, Elamne. The Gnostic Gospels. Nueva York: Random House, 1979.

Sheldrake, Rupert. A New Science of Life: The Hypothesis of Formative Causa-
tion. Los Angeles: Tarcher, 1981.

Sheldrake, Rupert.“Mind, Memory & Archetype: Morphic Resonance and the
Collective Unconscious™. Psychological Perspectives 18, n° 1, (1987.

Sheldrake, Rupert. “Society, Spirit & Ritual: Resonance and the Collective
Unconscious™. Psychological Perspectives 18, n° 2, (1987).

Stone, Merlin. When God Was a Woman. Nueva York: Harcourt Brace



Jovanovich, 1976.

Notas

1. Colman, Arthur, and Colman, Libby. Earth Father, Sky Father: The Changing Concept
of Fathering. Englewood Cliffs, Nueva Jersey: Prentice-Hall, 1981, pag. 31.

2. Hesiodo, Teogonia, traduccion [al ingleés| Richard Lattimore. Ann Arbor: University of
Michigan Press, 1959, pag. 177.

3. Godavitarne, Pia M., “Statement of Philosophy”. Woman of Power, n° 8 (invierno de
1988), pag 1.

4. Sheldrake, Rupert.“Mind, Memory & Archetype: Morphic Resonance and the Collective
Unconscious™. Psychological Perspectives 18 (1987), pag, 25.

5. Elliot, T. S. Four Quartets. “Little Gidding” (lineas 214-216). Nueva York: Harcourt
Brace Jovanovich, 1943.



BIBLIOGRAFIA

Esta bibliografia esta dividida en cuatro secciones: 1) mitologia; 2) psicologia arquetipica
(psicologia analitica jungwana); 3) psicologia masculina (aparte de la junguiana), y 4) psicologia
general, teologia y religion (relacionada con este libro).

1. MITOLOGIA

Brown, Norman O. Hermes the Thief: Evolution of a Myth: Nueva York: Vinta-
ge Books, Random House, 1969.

Bullfinch’s Mythology. Middlesex, Inglaterra: Hamlyn, 1964.

Bullfinch’s Mythology: The Greek and Roman Fables [llustrated. Recopilado
por Bryan Holme, con introduccion de Joseph Campbell. Nueva York: Viking
Press, 1979.

Campbell, Joseph. The Hero with a Thousand Faces. 2* ed. Bollingen Series 17.
Princeton, Nueva Jersey: Princeton University Press, 1968. [Version en

castellano: El heroe de las mil caras. Psicoanalisis del mito. México D.F.:
Fondo de Cultura, 1959.]

Fonterose, Joseph. Python: A Study of Delphic Myths andlts Origins. Berkeley:
University of California Press, 1980.

Gimbutas, Marya. The Goddesses and Gods of Oid Europe: Myths and Cult
Images. Berkeley: University of California Press, 1982. [Version en castellano:
Diosas y dioses de la vieja Europa. Madrid: Istmo, 1991.]

Grant, Michael y Hazel, John. Gods and Moriais in Classical Mythology: A
Dictionary. Nueva York: Dorset Press, 1979.

Graves, Robert. The Greek Myths, 2 vols. Nueva York: Penguin Books, 1970,
1982. (Publicado originalmente en 1955.) [Version en castellano: Los mitos
griegos. Madrid: Alianza, 2 vols., 1998.]

Guthrie W K C The (1reeks and their (10ds Roston: Reacon Press 1950



S RPLLAL AW TV s AR s & P Al Wl WAS Wb I BWE B R W Rl TS LS WEAS S A SRS AS s A WA LI AL & L WA & e W

Hamilton, Edith. Mythology. Boston: Little, Brown, 1942. [Version en castellano:
La mitologia. Barcelona: Daimon, 1984.]

Harrison, Jane Ellen. Mythology. Nueva York: Harcourt Brace Jovanovich, 1963.
(Publicado originalmente en 1924.)

Hesiodo, Theogony, traduccion [al inglés] Richard Lattimore. Ann Arbor: Uni-

versity of Michigan Press, 1959. [Version en castellano: Obras y fragmentos.
Teogonia. Madrid: Gredos, 1997.]

Hesiodo, Theogony, traduccion [al mnglés] e introduccion de Norman O. Brown.
Indianapolis: Bobbs-Merrill, 1953.

Homero, The lliad of Homer, traduccion e mtroduccion R. Lattimore. Chicago:
University of Chicago Press, 1951.[Version en castellano: lliada. Madrid:
Gredos, 1996.]

Homero, The Homeric Hymns, traduccion de Charles Boer. Irving, Texas: Spring
Publications, 1979. [Version en castellano: Himnos homéricos. Madrid: Gredos,
1988.]

Kerenyi, Karl. The Héroes of the Greeks. Inglaterra: Thames and Hudson, 1959.

Kerenyi, Karl. The Gods of the Greeks. Nueva York: Thames and Hudson, 1979.
(Publicado originalmente en 1951.) [Version en castellano: Los dioses de los
griegos. Caracas: Monte Avila, 1997.]

Kerenyi, C. Zeus and Hera: Archetypal Image of Father, Husband, and Wife .
Traduccion del aleman al nglés de Christopher Holme. Bollingen Series Lxv,
vol. 5. Princeton, Nueva Jersey: Princeton University Press, 1975.

Karl Kerenyi. Apollo: The Wind, the Spirit and the God. Traduccion del aleman
[al inglés] de Jon Solomon. Dallas: Spring Publications, 1983.

Kerenyi, Karl. Hermes a Guide of Souls. Traduccion [al inglés] de Murray Stein.
Zurich: Spring Publications, 1976.

Mayerson, Philip. Classical Mythology in Literature, Art, and Music. Nueva
York: Wiley, 1971.

Otto. Walter F. Dionvsus: Mvth and Cult. Traduccion [al inelésl e introduccion



— wwor m MO SEMACEAL SMGR ASmUS U AL ol e e e A AR R AmAymas | AAAm e wmer L S

de Robert B. Palmer. Bloommgton Indlana University Press, 1965. [Version en
castellano: Dionisio: mito y culto. Madrid: Siruela, 1997.]

Otto, Walter F. The Homeric Gods. Nueva York: Thames & Hudson, 1979.
(Publicado originalmente en 1954.)

Stassinopoulos, Arianna y Roloff Beny, “Zeus”, The Gods of Greece. Nueva
York: Abrams, 1983.

Tripp, Edward. The Meridian Handbook of Classical Mythology. Primera edicion
con el titulo Crowell’s Handbook of Classical Mythology . Nueva York: New
American Library, 1970.

Walker, Barbara G. The Women's Encyclopedia of Myths and Secrets. San
Francisco: Harper & Row, 1983.

Zimmerman, J. E. Dictionary of Classical Mythology. Nueva York: Bantam Bo-
oks, 1978 (Publicado originalmente en 1964.)

2. PSICOLOGIA ARQUETIPICA (PSICOLOGIA ANALITICA JUN-GUIANA)

Bolen, Jean Shinoda. Goddesses in Everywoman: ANew Psychology of Women.
San Francisco: Harper & Row, 1984. [Version en castellano: Las diosas de
cada mujer. Barcelona: Kairds, 1997.]

Colman, Arthur, and Colman, Libby. Earth Father, Sky Father: The Changing
Concept of Fathering. Nueva York: Spectrum Book, Prentice-Hall, 1981.

Henderson, Joseph L. “Archetype: Father”. International Encyclopedia of Psy-
chiatry, Psychology, Psychoanalysis, and Neurology, 1911.

Hillman, James. “Dionysus in Jung’s Writings”. Spring 1972. Irving, Texas:
Spring Publications, 1980.

Hillman, James. Edicion de James Hillman, Facing the Gods. Irving, Texas:
Spring Publications, 1980.

TT 11 T T 7 T a1 « 7 T 1 ™ 7 A 7 . 7 ™ 7



Hillman, James. Fathers and Mothers: Five Fapers on the Archelypal Back-
ground of Family Psychology. Nueva York: Spring Publications, 1973.

Hillman, James. “Puer Wounds and Ulysses’ Scar”, edicion de James Hillman,
Puer Papers. Irving, Texas: Spring Publications, 1979.

Hillman, James. Puer Papers. Edicion de James Hillman. Irving, Texas: Spring
Publications, 1979.

Johnson, Robert A. He: Understanding Masculine Psychology. Nueva York:
Harper & Row, 1977. [Version en castellano: He, como comprender la
psicologia masculina. Buenos Aires: Era Naciente, 1996. ]

Jung, C. G. Todas las referencias a las obras completas de Jung(designadas con la
abreviatura CI¥) han sido extraidas de Collected Works of C. G. Jung, editadas
por sir Herbert Read, Michael Fordham y G. Adler; traducidas [al inglés] por R.
F. C. Hull; editor ejecutivo, Willlam McGuire; Bollin-gen Series 20 (Princeton,
Nueva Jersey: Princeton University Press, varias fechas de publicacion).
[ Versi0n castellana en proceso de publicacion por Editorial Trotta. ]

Jung, C. G. “The Significance of the Father in the Destiny of the Individual”. CI7,
vol. 4 (1979), pp. 301-323. [Version castellana incluida en: Obras completas.
Vol. IV. Freud y el psicoandalisis. Madrid: Trotta, 2000.]

Jung, C. G. “Archetypes of the Collective Unconscious™ (1954), CWW, vol. 9, parte
1 (1968), pp. 3-41. [Version en castellano: Arquetipos e inconsciente colectivo.
Barcelona: Paidos, 1984.]

Jung, C. G. “The Concept of the Collective Unconscious™, CIW, vol. 9, parte 1
(1968), pp. 42-53.

Jung, C. G. “On the Mythology of the Trickster Figure™, CI¥, vol. 9, parte n, 1968,
pp. 225-272.

Jung, C. G. “Psychology and Alchemy”, CIW, vol. 12, 1968. [Version en
castellano: Psicologia y alquimia. Buenos Aires: Santiago Rueda, 1953.]

Jung, C. G. Memories, Dreams, Reflections. Recopilado por Aniela Jaffe,
traduccion del aleman al mmglés de Richard y Clara Winston. Nueva York:
Pantheon Books, 1961. Version en castellano: Recuerdos, suerios,
pensamientos. Barcelona: Seix Barral, Biblioteca Breve, 1964, 1996. [Version en



castellano: Recuerdos, suefios, pensamientos. Barcelona: Seix Barral, 1964.]

Kerenyi, C. Eleusis: Archetypal Image of Mother and Daughter. Traduccion del
aleman al inglés de Ralph Manheim. Schocken Books, 1977.

Kerenyi, C. Zeus and Hera: Archetypal Image of Father, Husband, and Wife .
Traduccion del aleman al inglés de Christopher Holme. Bollingen Series Lxv,
vol. 5. Archetypal Images in Greek Religion. Princeton, Nueva Jersey:
Princeton University Press, 1975.

Lopez-Pedraza, Rafael. Hermes and his Children. Zurich: Spring Publications,
1977. [Version en castellano: Hermes y sus hijos. Barcelona: Anthropos, 1991.]

Monick, Eugene. Phallos: Sacred Image of the Masculine. Toronto: Inner City
Books, 1987. [Version en castellano: Phallos, simbolo sagrado de la
masculinidad. Santiago de Chile: Cuatro Vientos, 1994.]

Moore, Tom. “Artemis and the Puer”. Edicién de James Hulman, Fuer Papers.
Irving, Texas: Spring Publications, 1979.

Perera, Sylvia Brinton. The Scapegoat Complex. Toronto: Inner City Books,
1986.

Samuels, Andrew. The Father: Contemporary Jungian Perspectives. Edicion e

introduccion de Andrew Samuels. Nueva York: New York University Press,
1985.

Sheldrake, Rupert.“Mind, Memory & Archetype: Morphic Resonance and the
Collective Unconscious™. Psychological Perspectives 18 n° 1, (1987), pp. 9-25.

Sheldrake, Rupert. “Society, Spirit & Ritual: Resonance and the Collective
Unconscious™. Psychological Perspectives 18, n° 2 (1987), pp. 320-331.

Stein, Murray. “Hephaistos: A Pattern of Introversion™ y “Postscript on Hep-
haistos”. Edicion de James Hillman, Facing the Gods. Irving, Texas: Spring
Publications, 1980.

Stein, Murray. “Hera: Bound and Unbound”. Spring 1977, Zurich: Spring
Publications, 1977, pp. 105-119.

Stein, Murray. [n Midlife: A Junguian Perspective. Dallas: Spring Publications,



1983.

Von Franz, Marie Louise. Puer Eternus. Zurich: Spring Publications, 1970.

3. PSICOLOGIA MASCULINA (APARTE DE LA JUNGUIANA)

Freud, Sigmund. La edicion estandar de las obras completas psicologicas.
Traduccion del aleman al inglés bajo la supervision editorial de James Stra-
chey. Vol. 3: Early Psycho-Analytic Publications (1961). [Version en
castellano: Primeras publicaciones psicoanaliticas. Buenos Aires: Amorrortu,
1978.] Vol. 17: An Infantile Neurosis and Other Works (1955). [Version en
castellano: De la historia de una neurosis infantil y otras obras. Buenos Aires:
Amorrortu, 1978.]

Levinson, Daniel. The Seasons of a Man'’s Lije. Nueva York: Ballantine Books,
1978.

Maccoby, Michael. The Gamesman: The New Corporate Leaders. Nueva York:
Simon & Schuster, 1976.

McGill, Michael E. The McGill Repon on Male Intimacy. Nueva York: Harper &
Row, Perennial Library, 1986.

Tiger, Lionel. Men in Groups. Nueva York: Vintage Books, Random House,
1970.

Vaillant, George E. Adaptation to Lije. Boston: Little, Brown, 1977.

Whyte, Jr., Willam H. The Organization Man. Garden City, Nueva Jersey:
Doubleday, Anchor Books, 1957. [Version en castellano: EI hombre

organizacion. México D.F.: Fondo de Cultura, 1961.]

4. PSICOLOGIA GENERAL, TEOLOGIA, RELIGION (RELACIONADA CON
ESTE LIBRO)



Dinnerstein, Dorothy. The Mermaid and the Minotaur: Sexual Arrangements and
Human Malaise. Nueva York: Harper Colophon Books, 1977.

Eisler, Riane. The Chalice and the Blade. San Francisco: Harper & Row, 1987.
[Version en castellano: El cdliz y la espada. Santiago de Chile: Cuatro Vientos,
1990.]

Gilligan, Carol. In a Dijferent Voice: Psychological Theory and Women’s Deve-
lopment. Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, 1982. The Holy
Bible, Revised Standard Version (RSV). Nueva York: Nelson, 1953. [Version
en castellano: La moral y la teoria. Psicologia del desarrollo jemenino.
México D.F.: Fondo de Cultura, 1985.]

Keen, Sam. The Passionate Lije: Stages of Loving. San Francisco: Harper &
Row, 1983. [Version en castellano: La vida apasionada: el nuevo arte de
amar. Madrid: Gaia, 1995.]

Luckoff, David y Everest, Howard C. “The Diagnosis of Mystical Experiences
with Psychotic Features™. Journal of Transpersonal Psychology 17, n° 2
(1985).

Masson, Jeffrey Moussaieff. The Assault on Truth: Ereud’s Suppression ojthe
Seduction Theory. Nueva York: Farrar, Straus & Giroux, 1984. [Version en
castellano: El asalto a la verdad. Barcelona: Seix Barral, 1985.]

May, Rollo. The Courage to Créate. Nueva York: Bantam Books, 1975, pag. 45.

Miller, Alice. Prisioners of Childhood: The Drama ojGijted Children and the
Searchjor the True Selj. Traduccion [al inglés] de Ruth Ward, Nueva York:
Basic Books, 1981. [Version en castellano: El drama del nifio dotado y la
busqueda del verdadero yo. Barcelona: Tusquets, 1998.]

Miller, Alice. For Your Own Good: Hidden Cruelty in Child-Rearing and the
Roots of Violence. Traduccion [al inglés] de Hildegarde y Hunter Han-num.
Nueva York: Farrar, Strauss and Giroux, 1983. [Version en castellano: Por tu
propio bien. Barcelona: Tusquets, 1985.]

Miller, Alice. Thou Shalt Not Be Aware: Society’s Betrayal of the Child .
Traduccion [al inglés] de Hildegarde y Hunter Hannum. Nueva York: New



American Library, 1986.

Miller, Jean Baker. “Domination-Subordination”, Toward a New Psychology of
Women. Boston: Beacon Press, 1976, pp. 3-12.

The Nag Hammadi Library. Traduccion [al inglés] de los miembros del Proyecto
de la Biblioteca Gnostico-copta del Instituto para la Antigiedad y el
Cristianismo; editor James M. Robinson. San Francisco: Harper & Row, 1978.

[Version en castellano: Biblioteca de Nag Hammadi: textos gnosticos. Madrid:
Trotta, 2 vols., 1997 y 1999.]

Needleman, Jacob. The Way of the Physician. San Francisco: Harper & Row,
1985.

Pagels, Flaine. The Gnostic Gospels. Nueva York: Random House, 1979.
[Version en castellano: Los evangelios gnosticos. Barcelona: Grijalbo, 1996.]

Sheldrake, Rupert. A New Science of Life: The Hypothesis of Formative Cau-
sation. Los Angeles: Tarcher, 1981. [Version en castellano: Una nueva ciencia
de la vida. La hipotesis de la causacion formativa. Barcelona: Kairés, 1990.]

Slater, Philip. The Glory of Hera. Boston: Beacon Press, 1968.

Stone, Merlin. When God Was a Woman . Nueva York: Harcourt Brace Jovano-
vich, 1976.



Table of Contents

Prologo

Agradecimientos

P ARTE I: Los dioses de cada hombre

1. Hay dioses en todos los hombres

2. Padres ¢ hijos: los mitos nos hablan del patriarcado

P ARTE II: El arquetipo del padre: Zeus, Poseidon y Hades
3. Zeus, dios del cielo: el remo de la voluntad y del poder

4. Poseidon, dios del mar: el remo de la emocion y del mstinto

5. Hades, dios del mundo subterraneo: el remo de los espiritus y del
inconsciente

P ARTE III: La generacion de los hijos: Apolo, Hermes, Ares, Hefesto,
Dionisos

6. Apolo, dios del sol: arquero, justiciero, hijo predilecto

7. Hermes, dios mensajero y guia de los espiritus: comunicador, embaucador,
viajero

8. Ares, dios de la guerra: guerrero, bailarin, amante

9. Hefesto: dios de la forja: artesano, inventor, solitario

10. Dionisos, dios del vino y del €xtasis: mistico, amante, vagabundo
P ARTE IV: Hallar nuestros mitos: recordarnos a nosotros mismos
11. Hallar nuestros mitos: recordarnos a nosotros mismos

12. El dios ausente

Apéndice: Quien es quien en la mitologia griega

Cuadro de dioses y arquetipos

Referencias y notas

Bibliografia

10
12
13
26
47
49
69

39

113
117
142

164
186
211
233
235
248
258
260
274
290



