
ADRIÁll munoz 

LOS VERSOS SATÁllICOS 
DE BLAKE 

E[ mafrimo:nio dd ddo q d irrlfr:nro 
con E:XE:qE:sis 

�EC -::XY 





LOS VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

COLECCIÓN AzOGUE 



ADRIÁN MUÑOZ 

LOS VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

EL MATRIMONIO DEL CIELO Y EL INFIERNO 

CON EXÉGESIS 

�EC'>:Y 



In memoriam Colín White Muller (1932-2007) 



Primera edición: abril 2012 

0.R. © AoRJÁN MUÑOZ GARCIA 

D.R. © EDUCACIÓN Y CULTURA. AsESOIÚA Y PROMOCIÓN, S.C. 

Campeche 35 l-1 O 1, Col. Hipódromo, Del. Cuauhtémoc 
06I00México, D.F.Tel. (55) 15[8 1116 
www.edicioneseyc.com/ eyanexico@lgmail.com 
Miembro de la Alianza de Editoriales Mexicanas Independientes. 'U' 

ISBN: 978-607-8022-60-I 

Diseño editorial y de portada: A. Zajid Che Moreno 
Cuidado de la edición: Cecilia Moreno Gamboa 

1 mpreso y hecho en México 
Printtd and bou11dtd inM,xico 

Se prohíbe la reproducción, el registro o la transmisión 
parcial o total de esta obra por cualquier medio impreso, 
mécanico, fotoquímico, electrónico o cualquier 
otro existente o por existir, sin el permiso previo del 
titular de los derechos correspondientes. 

ÍNDICE 

11 Preludio 

17 Invocación: la voz del Diablo 

17 Poesía y profecía 

29 Romanticismo y furor religioso 

44 El matrimonio del cielo y el infierno: el texto 

54 El estilo de MHH 
61 The Marriage of Heaven and Hell y la traducción 

65 El matrimonio dJ cielo y el infierno con análisis en paralelo 

207 Coda: los salmos demoníacos 

215 Notas 

233 Bibliografía 



Primera edición: abril 2012 

D.R. © ADRlAN MllÑOZ GARclA 

D.R. © EDUCACIÓN Y CULTURA. ASESOIÚA Y PROMOCIÓN, S.C. 

Campeche 351-1 O 1, Col. Hipódromo, Del. Cuauhtémoc 
06100México,o.F.Tel.(55) 1518 1116 
www.edicioneseyc.com/ eycmexico@)gmail.com 
Miembro de la Alianza de Editoriales Mexicanas Independientes.� 

ISBN: 978-607-8022-60-I 

Diseño editorial y de portada: A. Zajid Che Moreno 
Cuidado de la edición: Cecilia Moreno Gamboa 

Impreso y hecho en México 
Printed a11d bou11ded in M,xico 

Se prohíbe la reproducción, el registro o la transmisión 
parcial o total de esta obra por cualquier medio impreso, 
mécanico, fotoquímico, electrónico o cuaJquier 

otro existente o por existir, sin el permiso previo del 
titular de los derechos correspondientes. 

ÍNDICE 

11 Preludio 

17 Invocación: la voz del Diablo 

17 Poesía y profecía 

29 Romanticismo y furor religioso 

44 El matrimonio del cielo y el infierno: el texto 

54 El estilo de MHH 

61 The Marriage of Heaven and Hell y la traducción 

65 El matrimonio del cielo y el infierno con análisis en paralelo 

207 Coda: los salmos demoníacos 

215 Notas 

233 Bibliografía 



PRELUDIO 

En una ocasión, cuando todavía era estudiante de licenciatura y 
ya había comenzado a sentir fascinación por la obra de William 

Blake, me acerqué al legendario Colin White (profesor del Colegio 
de Letras Modernas de la Facultad de Filosofía y Letras-UNAM desde 
1966) y le pregunté por qué no impartía un seminario dedicado a la 
poesía blakeana. Él respondió: "¿Estás loco? iA Blake hay que dedi­
carle toda la vida!" Tenía razón. Blake es un autor que no da respiro 
y que no se puede agotar f.ícilmente. Antes bien: Blake lo agota a 
uno. Un poco en este espíritu, he decidido en esta obra enfocarme 
exclusivamente en una sola composición de William Blake y, por 
momentos, proponer lecturas alternas a las convencionales. Dudo 
que White hubiese estado de acuerdo con la interpretación que doy 
a Blake en este trabajo, pero creo que, al menos, habría estimado mi 
tentativa por leer El matrimonio del cielo y el infierno a fondo; tal vez 
Colin lo hubiera leído con cierto interés ... para después surcar con 
ironía su desdén a través de las confusas aguas de mi interpretación. 
Lamento hondan1ente no poder contar con sus agudas y pertinen­
tes observaciones. Vaya, pues, este libro como un humilde homena­
je póstumo a la memoria de Colin White. 

. . . 



PRELUDIO 

En una ocasión, cuando todavía era estudiante de licenciatura y
ya había comenzado a sentir fascinación por la obra de Wilharn 

Blake, me acerqué al legendario Colin Wlúte (profesor del Colegio 
de Letras Modernas de la Facultad de Filosofía y Letras-UNAM desde 
1966) y le pregunté por qué no impartía un seminario dedicado a la 
poesía blakeana. Él respondió: • ¿Estás loco? ¡A Blake hay que dedi­
carle toda la vida!" Tenía razón. Blake es un autor que no da respiro 
y que no se puede agotar fácilmente. Antes bien: Blake lo agota a 
uno. Un poco en este espíritu, he decidido en esta obra enfocarme 
exclusivan1ente en una sola composición de Williarn Blake y, por 
momentos, proponer lecturas alternas a las convencionales. Dudo 
que White hubiese estado de acuerdo con la interpretación que doy 
a Blake en este trabajo, pero creo que, al menos, habría estimado mi 
tentativa por leer El matrimonio del cielo y el itifierno a fondo; tal vez 
Colin lo hubiera leído con cierto interés ... para después surcar con 
ironía su desdén a través de las confusas aguas de mi interpretación. 
Lan1ento hondamente no poder contar con sus agudas y pertinen­
tes observaciones. Vaya, pues, este libro como un humilde homena­
je póstumo a la memoria de Colin Wlúte. 

. . . 



ADRIÁN MuÑOZ 

La emblemática obra de William Blake ha sido objeto de numero­
sas discusiones y se ha convertido en un favorito de varios lecto­
res. William Blake es ya en un autor de culto indiscutible, si bien 
no es ampliamente leído como otros autores de antaño y hogaño. 
Su obra se he estudiado, no obstante, muchas veces, en especial su 
TheMarriage ofHeaven and Hel/ (El matrimonio del cielo y el infierno). 
¿Por qué, entonces, presentar de nueva cuenta otro análisis de esta 
obra? ¿Se puede decir algo novedoso al respecto? 

No me atrevería a afirmar que el presente libro habrá de ofrecer 
una interpretación infalible y definitiva. Sin embargo, es indudable 
que El matrimonio del cielo y el infierno supone una oportunidad de 
exégesis interminable. Lo que este texto contiene resulta tan hondo 

que, según me parece, siempre queda la puerta abierta a nuevos gi­
ros interpretativos. No pretendo "develar" lo que Blake quiso decir; 
sólo él podría -acaso-hacerlo. En primera instancia ofrezco una 
valoración personal de El matrimonio del cielo y el infierno mediante 
la yuxtaposición de textos ajenos, si bien no evito apoyarme tam­
bién en estudiosos reputados de la obra de Blake. De este modo, 
el presente volumen ofrece una lectura guiada de la obra, es decir 
que presenta el texto de El matrimonio junto con algunas claves 
para entenderlo de una manera amplia y detallada: en particular las 
referencias bíblicas más esclarecedoras, pero también las posibles 
influencias ideológicas directas y las analogías con otros autores 
o sistemas de pensamiento. En este sentido, la interpretación que
ofrezco aquí combina las técnicas del e/ose reading con la compara­
ción interdisciplinaria.

Para este libro me replantee seriamente el modo de proceder: 
se trata mucho más que una mera estructuración ensayística. Lo 
que me propuse fue realizar en primera instancia un panorama ge­
neral del papel del arte y la visión profética en términos blakeanos, 
lo que servirá de estudio preliminar a la obra propiamente dicha. 
Las observaciones propias acerca del texto en cuestión habrán de 

12 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

presentarse de manera radicalmente distinta. El propósito será más 
bien ofrecer un comentario a la obra mucho más cercano que el que 
permite un ensayo convencional. Como ya se detallará en su mo­
mento, Blake concibió su proyecto poético como textos de carácter 
teológico o espiritual en cierto sentido. Es por ello que me plantee la 
necesidad de exponer mis comentarios a modo de exégesis, es decir, 
como glosas interpretativas de The Marriage of Heaven and He//. Es­
tos comentarios no estarán presentados en el estilo del ensayo aca­
démico acostumbrado ni en meras notas al pie de página (siempre 
infinitamente más limitadas), sino mano a mano con el texto mismo. 

El mismo método es seguido en múltiples tradiciones teoló­
gico-filosóficas, como la talmúdica en los primeros siglos de la era 
común, la bíblica a lo largo de toda la Edad Media y la sánscrita en 
la India. Como sabemos, las versiones de la Biblia que circulaban 
en Europa durante el Medioevo y el Renacimiento solian apoyarse 
en rigurosos aparatos filológicos y meticulosas glosas. Asimismo, 
en la larga y vasta tradición sánscrita encontramos que práctica­
mente todo manuscrito relevante de una corriente de pensamiento 
religiosa es editado con un comentario de algún gran exegeta. Un 
ejemplo a la mano es la célebre Bhagavad Cita, alguna vez comen­
tada (e interpretada) por Shankara, el gran exponente del sistema 
no-dualista de la tradición filosófica india. Yo no soy, desde luego, 
un teólogo profesional, mas propongo realizar una edición de El 
matrimonio del cielo y el infierno siguiendo este modelo. Este proce­
dimiento permitiría realizar interpretaciones más exhaustivas, pues 
-aunque pertinentemente estudiado- me parece que nunca se
ha abordado esta obra en toda su profundidad y complejidad en la
literatura existente sobre William Blake. Esto, así mismo, me obliga 

a no dejar zonas sin escrutar, algo que fácilmente puede suceder en
otro tipo de acercamientos.

La tentativa más cercana a este tipo de aproximación es la de 
la serie The Illuminated Books, editada principalmente por David 

13 



ADRIÁN MuÑOZ 

La emblemática obra de William Blake ha sido objeto de numero­
sas discusiones y se ha convertido en un favorito de varios lecto­
res. William Blake es ya en un autor de culto indiscutible, si bien 
no es ampliamente leído como otros autores de antaño y hogaño. 
Su obra se he estudiado, no obstante, muchas veces, en especial su 
Ihe Marriage ofHeaven and Hell (El matrimonio del cielo y el infierno). 
¿Por qué, entonces, presentar de nueva cuenta otro análisis de esta 
obra? ¿Se puede decir algo novedoso al respecto? 

No me atrevería a afirmar que el presente libro habrá de ofrecer 
una interpretación infalible y definitiva. Sin embargo, es indudable 
que El matrimonio del cielo y el infierno supone una oportunidad de 
exégesis interminable. Lo que este texto contiene resulta tan hondo 

que, según me parece, siempre queda la puerta abierta a nuevos gi­
ros interpretativos. No pretendo "develar" lo que Blake quiso decir; 
sólo él podría -acaso- hacerlo. En primera instancia ofrezco una 
valoración personal de El matrimonio del cielo y el infierno mediante 
la yuxtaposición de textos ajenos, si bien no evito apoyarme tam­
bién en estudiosos reputados de la obra de Blake. De este modo, 
el presente volumen ofrece una lectura guiada de la obra, es decir 
que presenta el texto de El matrimonio junto con algunas claves 
para entenderlo de una manera amplia y detallada: en particular las 
referencias bíblicas más esclarecedoras, pero también las posibles 
influencias ideológicas directas y las analogías con otros autores 
o sistemas de pensamiento. En este sentido, la interpretación que
ofrezco aquí combina las técnicas del e/ose reading con la compara­
ción interdisciplinaria.

Para este libro me replantee seriamente el modo de proceder: 
se trata mucho más que una mera estructuración ensayística. Lo 
que me propuse fue realizar en primera instancia un panorama ge­
neral del papel del arte y la visión profética en términos blakeanos, 
lo que servirá de estudio preliminar a la obra propiamente dicha. 
Las observaciones propias acerca del texto en cuestión habrán de 

12 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

presentarse de manera radicalmente distinta. El propósito será más 
bien ofrecer un comentario a la obra mucho más cercano que el que 
permite un ensayo convencional. Como ya se detallará en su mo­
mento, Blake concibió su proyecto poético como textos de carácter 
teológico o espiritual en cierto sentido. Es por ello que me plantee la 
necesidad de exponer mis comentarios a modo de e.'Cégesis, es decir, 
como glosas interpretativas de Ihe Marriage of Heaven and He//. Es­
tos comentarios no estarán presentados en el estilo del ensayo aca­
démico acostumbrado ni en meras notas al pie de página (siempre 
infinitamente más limitadas), sino mano a mano con el texto mismo. 

El mismo método es seguido en múltiples tradiciones teoló­
gico-filosóficas, como la talmúdica en los primeros siglos de la era 
común, la bíblica a lo largo de toda la Edad Media y la sánscrita en 
la India. Como sabemos, las versiones de la Biblia que circulaban 
en Europa durante el Medioevo y el Renacimiento solían apoyarse 
en rigurosos aparatos filológicos y meticulosas glosas. Asimismo, 
en la larga y vasta tradición sánscrita encontramos que práctica­
mente todo manuscrito relevante de una corriente de pensamiento 
religiosa es editado con un comentario de algún gran exegeta. Un 
ejemplo a la mano es la célebre Bhagavad Cita, alguna vez comen­
tada (e interpretada) por Shankara, el gran exponente del sistema 
no-dualista de la tradición filosófica india. Yo no soy, desde luego, 
un teólogo profesional, mas propongo realizar una edición de El 
matrimonio del cielo y el infierno siguiendo este modelo. Este proce­
dimiento permitiría realizar interpretaciones más exhaustivas, pues 
-aunque pertinentemente estudiado- me parece que nunca se 
ha abordado esta obra en toda su profundidad y complejidad en la 
literatura existente sobre William Blake. Esto, así mismo, me obliga 

a no dejar ronas sin escrutar, algo que fácilmente puede suceder en 
otro tipo de acercamientos.

La tentativa más cercana a este tipo de aproximación es la de 
la serie Ihe Illuminated Books, editada principalmente por David 

13 



ADRIÁN MuÑOZ 

Bindman, Morries Eaves, Robert Essick y Joseph Viscomi (Blake 
1993a); no obstante, esta tentativa, más que intercalar análisis con 
el texto original, no rebasa la categoría de notas complementarias, 
si bien varias de ellas son muy valiosas. La edición de José Luis Pa­
lomares (Blake 2005) sigue un programa similar, aunque no idén­
tico: en primera instancia ofrece un estudio preliminar, después el 
texto bilingüe y al final comentarios sobre cada una de las planchas 
o láminas. En este caso, puede resultar un poco incómodo tener
que ir páginas para adelante y para atrás si el lector desea hallar cier­
ta luz sobre un pasaje en particular. Una empresa similar y digna de
mencionarse fue concretada recientemente por David Whitmarsh­
Knight¡ su método exegético, similar al del presente libro, se ha
enfocado en los crípticos poemas Jerusalem y Ihe Four Zoas ( www.
thefourzoas.com).

Así, este volumen no intercalará meras notas, sino estudios in­
terpretativos de cada uno de los pasajes. Desde luego, la extensión 
de cada análisis dependerá de la complejidad del pasaje en cues­
tión. En la parte introductoria ofrezco un panorama general de la 
obra y el pensamiento de William Blake, además de puntualizar los 
elementos narrativos y simbólicos a partir de los cuales he cons­
truido mi exégesis; la interpretación propiamente dicha comienza 
después de esta parte introductoria El texto de El matrimonio apa­
rece en negritas para hacer una clara diferenciación entre la obra 

estudiada y mis comentarios, amén de que ello facilitará al lector 
consultar secciones específicas. Debido a la pertinencia filológica 
de ciertas fuentes críticas, varias de las citas de textos en inglés se 
reproducirán en la lengua original e irán acompañadas de una tra­
ducción al castellano en las notas. En algunos casos, he incluido la 
traducción de frases cortas o términos de forma inmediata y entre 
paréntesis. A menudo suelo citar el texto de El matrimonio en inglés 
en los comentarios, en especial cuando es importante reparar en la 
retórica original empleada por Blake. 

14 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

El texto principal sobre el cual está basada mi traducción e in­
terpretación de The Marriage of Heaven and Hell está incluido en la 
edición de las obras completas a cargo de David V Erdman (Blake 
1988 ), todavía la edición estándar del texto blakeano. Todas las ci­
tas de obras distintas de El matrimonio están tomadas de esta misma 
fuente (a menos que se indique lo contrario). En este trabajo he di­
vido el texto de El matrimonio en secciones, debidamente señaladas 
con una letra mayúscula; estas letras -que anteceden a cada sec­
ción- se han empleado por comodidad y para facilitar las referen­
cias internas en esta obra¡ no equivalen necesariamente al número 
de lámina original ( así, el "Argumento" corresponde con la lámina 
2 de El matrimonio y, aquí, con la sección A). A veces una sección 
puede estar circunscrita a una sola lámina; a veces se puede exten­
der por dos o varias láminas. Más adelante comentaré un poco más 
acerca de la composición integral de El matrimonio. 

El presente trabajo no debiera medirse en términos de tra­
ducción (aunque ello constituye ya una labor de suyo difícil), sino 
en términos de interpretación. Vale la pena reiterar que mi labor 
hermenéutica aquí no deriva únicamente de las fuentes directas o 
indirectas que habrían forjado el pensamiento de Blake, sino que 
también se enriquece de otras tradiciones, a menudo de corrien­
tes teológicas de la India. En ocasiones, la lectura de uno o varios 
pasajes me ha remitido a otros autores y ello se refleja en mis lectu­
ras¡ en otras, las influencias son indirectas. Aunque a primera vista 
vincular a Blake con dichas tradiciones parece algo forzado, espero 
demostrar la pertinencia de este intento en la exégesis misma Las 
glosas, más que parafrasear un texto, están destinadas a interpretar­
lo imaginativamente: 

Cualquiera que conozca la historia de los comentarios sabe que éstos 

fueron durante muchos siglos, y en cierto modo siguen siendo -al 

menos en los libros que tendrán verdadera importancia- una de las 

15 



ADRIÁN MUÑOZ 

Bindman, Morries Eaves, Robert Essick y Joseph Viscomi (Blake 
1993a); no obstante, esta tentativa, más que intercalar análisis con 
el texto original, no rebasa la categoría de notas complementarias, 
si bien varias de ellas son muy valiosas. La edición de José Luis Pa­
lomares (Blake 2005) sigue un programa similar, aunque no idén­
tico: en primera instancia ofrece un estudio preliminar, después el 
texto bilingüe y al final comentarios sobre cada una de las planchas 
o láminas. En este caso, puede resultar un poco incómodo tener
que ir páginas para adelante y para atrás si el lector desea hallar cier­
ta luz sobre un pasaje en particular. Una empresa similar y digna de
mencionarse fue concretada recientemente por David Whitmarsh­
Knight; su método exegético, similar al del presente libro, se ha
enfocado en los crípticos poemas Jerusalem y The Four Zoas ( www.
thefourzoas.com).

Así, este volumen no intercalará meras notas, sino estudios in­
terpretativos de cada uno de los pasajes. Desde luego, la extensión 
de cada análisis dependerá de la complejidad del pasaje en cues­
tión. En la parte introductoria ofrezco un panorama general de la 
obra y el pensamiento de William Blake, además de puntualizar los 
elementos narrativos y simbólicos a partir de los cuales he cons­
truido mi exégesis; la interpretación propiamente dicha comienza 
después de esta parte introductoria El texto de El matrimonio apa­
rece en negritas para hacer una clara diferenciación entre la obra 

estudiada y mis comentarios, amén de que ello facilitará al lector 
consultar secciones específicas. Debido a la pertinencia filológica 
de ciertas fuentes críticas, varias de las citas de textos en inglés se 
reproducirán en la lengua original e irán acompañadas de una tra­
ducción al castellano en las notas. En algunos casos, he incluido la 
traducción de frases cortas o términos de forma inmediata y entre 
paréntesis. A menudo suelo citar el texto de El matrimonio en inglés 
en los comentarios, en especial cuando es importante reparar en la 
retórica original empleada por Blake_ 

14 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

El texto principal sobre el cual está basada mi traducción e in­
terpretación de The Marriage of Heaven and Hell está incluido en la 
edición de las obras completas a cargo de David V Erdman (Blake 
1988 ), todavía la edición estándar del texto blakeano. Todas las ci­
tas de obras distintas de El matrimonio están tomadas de esta misma 
fuente (a menos que se indique lo contrario). En este trabajo he di­
vido el texto de El matrimonio en secciones, debidamente señaladas 
con una letra mayúscula; estas letras -que anteceden a cada sec­
ción- se han empleado por comodidad y para facilitar las referen­
cias internas en esta obra; no equivalen necesariamente al número 
de lámina original (así, el "Argumento" corresponde con la lámina 
2 de El matrimonio y, aquí, con la sección A). A veces una sección 
puede estar circunscrita a una sola lámina; a veces se puede exten­
der por dos o varias láminas. Más adelante comentaré un poco más 
acerca de la composición integral de El matrimonio. 

El presente trabajo no debiera medirse en términos de tra­
ducción (aunque ello constituye ya una labor de suyo difícil), sino 
en términos de interpretación. Vale la pena reiterar que mi labor 
hermenéutica aquí no deriva únicamente de las fuentes directas o 
indirectas que habrían forjado el pensamiento de Blake, sino que 
también se enriquece de otras tradiciones, a menudo de corrien­
tes teológicas de la India. En ocasiones, la lectura de uno o varios 
pasajes me ha remitido a otros autores y ello se refleja en mis lectu­
ras; en otras, las influencias son indirectas. Aunque a primera vista 
vincular a Blake con dichas tradiciones parece algo forzado, espero 

demostrar la pertinencia de este intento en la exégesis misma Las 
glosas, más que parafrasear un texto, están destinadas a interpretar­
lo imaginativamente: 

Cualquiera que conozca la historia de los comentarios sabe que éstos 

fueron durante muchos siglos, y en cierto modo siguen siendo -al 

menos en los libros que tendrán verdadera importancia- una de las 

15 



ADRIÁN MUNOZ 

grandes oportunidades de expresar originalidad, incluso radicalismo, 

de pensamiento (Pelikan 2008: 112). 

El matrimonio del cielo y el infierno es, para mí1 uno de esos libros 
que poseen verdadera importancia y que sin duda incentiva el pro­
ceso hermenéutico. Repito que busco elaborar una interpretación 
libre y personal, si bien ello no significa que me desentienda de la 
crítica tradicional sobre la obra de Blake. De hecho, parto de esta 
literatura crítica1 mas no me ciño exclusivamente a ella. Shankara, 
al comentar la Cita, parte de los presupuestos del no-dualismo pro­
pugnado por sus predecesores, pero añade inspecciones originales 

de gran valor. 

Este libro es un fruto parcial de una investigación posdoctoral que 
llevé a cabo bajo los auspicios de la Dirección General de Asun­
tos del Personal Académico de la UNAM1 a través del Programa de 
Fortalecimiento Académico PROFIP (2008-2010), y que culminé 
durante la investigación "Dioses, mitos y revueltas en la obra de 
William Blake" (registro PIFFyL 2009 _ 022). Algunas ideas de este 
volúmen aparecieron previamente como artículos en las revis­
tas Estudios de Asia y África y Acta poética (Munoz 2008 y 201 O). 
Agradezco el decidido apoyo y el entusiasmo de las doctoras Nair 
Anaya Ferreira (Facultad de Filosofía y Letras1 UNAM) y Silvana Ra­
binovich (Instituto de Investigaciones Filológicas1 UNAM), quienes 
velaron por este proyecto. 

16 

INVOCACIÓN: LA VOZ DEL DIABLO 

POESÍA Y PROFECÍA 

Quien posea Ciencia y Arte también tiene Religión; 

quien no posee ni lo 11110 ni lo otro1 ¡tenga Religió11 1 

Goethe 

S
in lugar a dudas, la figura de William Blake posee un lugar des­
tacado dentro de la literatura no sólo inglesa sino mundial; pa­

radójicamente, a Blake se le estudia mud10 más de lo que se le lee. 
El interés en su obra no suele igualar el mismo interés por otros au­
tores anglosajones, a pesar de ser una figura medular dentro de la 
corriente del romanticismo. En general, se tiende a pensar en Wi­
Iliam Wordsworth y Samuel Taylor Coleridge como los heraldos del 
movimiento romántico inglés temprano y en Percy Bysshe Shelley, 
Lord Byron y John Keats como los baluartes de la segunda fuse del 
romanticismo. Existen además otros poetas "menores� como Robert 
Southey, que poco a poco han ido perdiendo popularidad. Blake fue 
incluido en el paquete de los grandes románticos ingleses sólo hasta 
la década de 1970; antes de esa fecha, su obra e influencia estuvieron 
más bien devaluadas. Desde luego, los ires y venires del término "ro­
manticismo" y los miembros de tan ecléctica congregación no han 
dejado de ser problemáticos, inexactos y parciales (Simpson 2003 ). 



ADRIÁN MUÑOZ 

grandes oportunidades de expresar originalidad, incluso radicalismo, 

de pensamiento (Pelikan 2008: 112). 

El matrimonio del cielo y el infierno es, para mí, uno de esos libros 
que poseen verdadera importancia y que sin duda incentiva el pro­
ceso hermenéutico. Repito que busco elaborar una interpretación 
libre y personal, si bien ello no significa que me desentienda de la 
crítica tradicional sobre la obra de Blake. De hecho, parto de esta 
literatura crítica, mas no me ciño exclusivamente a ella. Shankara, 
al comentar la Cita, parte de los presupuestos del no-dualismo pro­
pugnado por sus predecesores, pero añade inspecciones originales 
de gran valor. 

Este libro es un fruto parcial de una investigación posdoctoral que 
llevé a cabo bajo los auspicios de la Dirección General de Asun­
tos del Personal Académíco de la UNAM, a través del Programa de 
Fortalecimíento Académíco PROFIP (2008-2010), y que culminé 
durante la investigación "Dioses, mitos y revueltas en la obra de 
William Blake" (registro PIFFyL 2009 _ 022 ). Algunas ideas de este 
volúmen aparecieron previamente como artículos en las revis­
tas Estudios de Asia y África y Acta poética (Muñoz 2008 y 2010 ). 
Agradezco el decidido apoyo y el entusiasmo de las doctoras Nair 
Anaya Ferreira (Facultad de Filosofía y Letras, UNAM) y Silvana Ra­
binovich (Instituto de Investigaciones Filológicas, UNAM), quienes 
velaron por este proyecto. 

16 

INVOCACIÓN: LA VOZ DEL DIABLO 

POESÍA Y PROFECÍA 

Quien posea Ciencia y Arte también tiene Religión; 

quien no posee ni lo uno ni lo otro, ¡tenga Religión! 

Goethe 

S
in lugar a dudas, la figura de William Blake posee un lugar des­
tacado dentro de la literatura no sólo inglesa sino mundial; pa­

radójicamente, a Blake se le estudia mucho más de lo que se le lee. 
El interés en su obra no suele igualar el mísmo interés por otros au­
tores anglosajones, a pesar de ser una figura medular dentro de la 
corriente del romanticismo. En general, se tiende a pensar en Wi­
lliam Wordsworth y Samuel Taylor Coleridge como los heraldos del 
movimiento romántico inglés temprano y en Percy Bysshe Shelley, 
Lord Byron y John Keats como los baluartes de la segunda fuse del 
romanticismo. Existen además otros poetas "menores•, como Robert 
Southey, que poco a poco han ido perdiendo popularidad. Blake fue 
incluido en el paquete de los grandes románticos ingleses sólo hasta 
la década de 1970; antes de esa fecha, su obra e influencia estuvieron 
más bien devaluadas. Desde luego, los ires y venires del término "ro­
manticismo" y los míembros de tan ecléctica congregación no han 
dejado de ser problemáticos, inexactos y parciales (Simpson 2003 ). 



ADRIÁN MUNOZ 

No obstante, tanto la obra como la figura misma de Blake han 

ejercido fuertes influencias en innumerables autores y artistas, como 

William Butler Yeats y Allen Ginsberg en el ámbito literario, y John 
Tavener en el campo de la música. Ha sido también fuente de inspi­
ración tanto para diversas obras musicales como escénicas en épocas 
recientes. 1 Hay que señalar así mismo que el poema conocido como 

el "Himno de Jerusalem� contenido en Mi/ton a Poem in Two Books 
(Mi/ton: poema en dos libros), goza de enorme popularidad en la Gran 

Bretaña. En gran medida, dicha influencia se debe a su perfil profé­
tico y visionario, así como a lo cautivador de las proposiciones que 
expresa en su obra. Si bien en la actualidad Blake es casi una figura de 

culto en el ámbito de las letras universales, en su tiempo era más co­
nocido por su obra pictórica que por sus escritos; y esto no quiere de­
cir que fuera reconocido como un artista dotado. A lo largo de su vida 

sufrió incontables descalabros y numerosas críticas desfu.vorables. 2 

Vale la pena recalcar que Blake se concebía en primer lugar 
como pintor y grabador, y es en ese sentido que quería obtener re­
conocimiento. Era un visionario, sí, pero un artista visionario. Él an­
siaba que la comunidad artística valorara su contribución al mundo 

del arte, además de que esperaba que el público recibiera y com­
prendiera sus "visiones" y "profecías� También vale la pena apuntar 
que su obra plástica no pasó completamente desapercibida en su 

tiempo¡ de hecho, Blake se ganó la vida justamente como grabador 
e ilustrador, a veces de obras muy célebres. Al menos contó con 

la suficiente circulación como para generar reseñas -la mayoría 

de las cuales fueron, sin embargo, negativas (Ackroyd 1999: 204, 
passim ). En ocasiones, sus propios conocidos emitían comentarios 
poco halagadores. En términos muy generales, casi todos coinci­
dían en que se trataba de una obra peculiar, a nada parecida y que 

en gran medida había sido producida por la excéntrica mente de un 

lunático. A medida que se perfiló el siglo XIX, su producción estéti­
ca se alejó cada vez más del gusto y la sensibilidad general. 

18 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

"' 

Entender a William Blake no es una empresa fácil. Entenderlo 

tampoco equivale a disfrutarlo ( algo sobre todo cierto de sus tra­
bajos tardíos y más elaborados). Uno puede disfrutar de sus obras 
sin necesariamente comprender del todo aquello que el artista ha 

querido expresar. El espíritu que rige la obra blakeana se caracteriza 
por la rebelión y la confrontación, por la oscuridad narrativa, por la 
experiencia personal del autor. Uno no puede sino sentirse descon­
certado ante las imágenes tan peculiares que imbuyen sus "poemas 
iluminados" o "ilustrados� Sin embargo, sería un error seguir consi­
derándolo como una mera personalidad estrafu.laria y desquiciada. 
A lo largo de su actividad creativa, Blake es consistente con el ima­
ginario y el pensamiento que articula, si bien ello no resulta fácil de 
aprehender. Su "pensamiento" atraviesa fu.ses, de modo que poco a 
poco se refina hasta conformar un esquema sumamente comple­
jo en los libros posteriores, por lo general conocidos como "libros 
proféticos". Un hilo conductor en la obra blakeana es la constante 

homologación entre el arte (particularmente la poesía y la pintura) 
y la profecía. 

En el proceso de esta exégesis será necesario trazar algunas 
líneas de semejanza con los pensamientos arriba mencionados y
ahondar en ellos. Por un lado, es forzoso analizar la relación entre la 

ideología de William Blake y las doctrinas derivadas de la sapiencia 

bíblica, ya que las alusiones son francas a lo largo de la obra del poe­
ta inglés y constituyen una motivación central. Uno de los puntos 
a dilucidar en este sentido es en qué concuerdan y en qué difieren. 
Por otro lado, me interesa sugerir la afinidad existente entre Blake y
otros autores (particularmente Friedrich Nietzsche) o sistemas de 

pensamiento (sobre todo hindúes). Tanto Blake como Nietzsche 
proponen una liberación del ser humano con respecto de los yugos 
de la religión institucionalizada, de lo que se desprenden aspectos 
interesantes que intentaré abordar en mis lecturas. En ambos au­
tores encontramos una preponderante insistencia en efectuar una 

19 



ADRIÁN MUÑOZ 

No obstante, tanto la obra como la figura misma de Blake han 
ejercido fuertes influencias en innumerables autores y artistas, como 

William Butler Yeats y Allen Ginsberg en el ámbito literario, y John 
Tavener en el campo de la música. Ha sido también fuente de inspi­
ración tanto para diversas obras musicales como escénicas en épocas 
recientes. 1 Hay que señalar así mismo que el poema conocido como 

el "Himno de Jerusalem� contenido en Mi/ton a Poem in Two Books 
(Mi/ton: poema en dos libros), goza de enorme popularidad en la Gran 

Bretaña. En gran medida, dicha influencia se debe a su perfil profé­
tico y visionario, así como a lo cautivador de las proposiciones que 

expresa en su obra. Si bien en la actualidad Blake es casi una figura de 

culto en el ámbito de las letras universales, en su tiempo era más co­
nocido por su obra pictórica que por sus escritos; y esto no quiere de­
cir que fuera reconocido como un artista dotado. A lo largo de su vida 
sumó incontables descalabros y numerosas críticas desfavorables. 2 

Vale la pena recalcar que Blake se concebía en primer lugar 

como pintor y grabador, y es en ese sentido que quería obtener re­
conocimiento. Era un visionario, sí, pero un artista visionario. Él an­
siaba que la comunidad artística valorara su contribución al mundo 

del arte, además de que esperaba que el público recibiera y com­
prendiera sus "visiones• y "profecías� También vale la pena apuntar 
que su obra plástica no pasó completamente desapercibida en su 
tiempo; de hecho, Blake se ganó la vida justamente como grabador 
e ilustrador, a veces de obras muy célebres. Al menos contó con 
la suficiente circulación como para generar reseñas -la mayoría 
de las cuales fueron, sin embargo, negativas (Ackroyd 1999: 204, 
passim ). En ocasiones, sus propios conocidos emitían comentarios 
poco halagadores. En términos muy generales, casi todos coinci­
dían en que se trataba de una obra peculiar, a nada parecida y que 

en gran medida había sido producida por la excéntrica mente de un 
lunático. A medida que se perfiló el siglo XIX, su producción estéti­
ca se alejó cada vez más del gusto y la sensibilidad general. 

18 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

" 

Entender a William Blake no es una empresa fácil. Entenderlo 

tampoco equivale a disfrutarlo (algo sobre todo cierto de sus tra­
bajos tardíos y más elaborados). Uno puede disfrutar de sus obras 
sin necesariamente comprender del todo aquello que el artista ha 
querido expresar. El espíritu que rige la obra blakeana se caracteriza 
por la rebelión y la confrontación, por la oscuridad narrativa, por la 
experiencia personal del autor. Uno no puede sino sentirse descon­
certado ante las imágenes tan peculiares que imbuyen sus "poemas 
iluminados" o "ilustrados� Sin embargo, sería un error seguir consi­
derándolo como una mera personalidad estrafalaria y desquiciada. 
A lo largo de su actividad creativa, Blake es consistente con el una­
ginario y el pensamiento que articula, si bien ello no resulta fácil de 
aprehender. Su "pensamiento" atraviesa fases, de modo que poco a 
poco se refina hasta conformar un esquema sumamente comple­
jo en los libros posteriores, por lo general conocidos como "libros 
proféticos� Un hilo conductor en la obra blakeana es la constante 

homologación entre el arte (particularmente la poesía y la pintura) 
y la profecía. 

En el proceso de esta exégesis será necesario trazar algunas 
líneas de semejanza con los pensamientos arriba mencionados y 
ahondar en ellos. Por un lado, es forzoso analizar la relación entre la 
ideología de William Blake y las doctrinas derivadas de la sapiencia 
bíblica, ya que las alusiones son francas a lo largo de la obra del poe­
ta inglés y constituyen una motivación central. Uno de los puntos 
a dilucidar en este sentido es en qué concuerdan y en qué difieren. 
Por otro lado, me interesa sugerir la afinidad existente entre Blake y 
otros autores (particularmente Friedrich Nietzsche) o sistemas de 

pensamiento (sobre todo hindúes). Tanto Blake como Nietzsche 

proponen una liberación del ser humano con respecto de los yugos 
de la religión institucionalizada, de lo que se desprenden aspectos 
interesantes que intentaré abordar en mis lecturas. En ambos au­
tores encontramos una preponderante insistencia en efectuar una 

19 



AoRJÁN MUÑOZ 

"transgresividad ética• (NuttaU 2007: 247) que se traduce en un 
proceso de transvaloración. Cristobal Serra expresa que, de hecho, 
podría considerarse a William Blake más como un precursor de 
Nietzsche que como seguidor de Boehme (Serra 1992: 13). En 

realidad, la mente de Blake fue un enonne caldero donde se cocina­
ron las más variadas influencias y confluencias intelectuales y teo­
lógicas. Además, las afinidades con motivos filosóficos de la India 
pueden permitirnos un entendimiento más cabal del alcance y las 
repercusiones de la postura ética y religiosa de Blake. 

De manera preponderante, Blake fue un crítico de la cultura 

religiosa y social que regía su época y, por lo tanto, le fue inevitable 
cuestionar también al cristianismo, uno de los ejes centrales de la 
cultura occidental o europea. La visión filosófico-religiosa de Wi­
lliam Blake es tan amplia, no obstante, que es posible haUar puntos 
de encuentro con otros pensadores y otras tradiciones culturales. 
La literatura no es un asunto que esté encerrado en su propio me­
dio; todas las manifestaciones literarias se valen y nutren de otras 
ramas de conocimiento, a las cuales, a su vez, también enriquecen. 
La filosofla y la religión en particular poseen un fuerte vínculo con 
la literatura, un vínculo mucho más profundo del que comúnmen­
te asumimos. No es gratuito que el poeta Novalis expresara que 
"La poesía es la religión original de la humanidad". En este libro 
comparto la idea de que la poesía -sobre todo la poesía- está 
estrechamente ligada a la filosofía y la religión, y así, entre otros, 
lo señalan Martín Heidegger, Octavio Paz y María Zambrano en 
Arte y poesía, El arco y la lira y Poesía y filosofía, respectivamente. Los 
objetivos de una buena parte de la poesía tienden a ir más allá de 
lograr unos versos armoniosos, musicales o perfectamente estruc­
turados; su meta es alcanzar la trascendencia ontológica por algún 
medio u otro: aspira a escudriñar en las hondonadas del ser, al per­
feccionamiento humano. Es por eso que son frecuentes las obras 
poéticas que manejan temas de decadencia, nostalgia, ira, carencia 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

de fe, rebelión. En esencia, la poesía trata del ser. Si bien el tema de la 
poesía puede abarcar desde el amor hasta la muerte, pasando por lo 
absurdo, lo banal, lo irónico, etcétera, casi siempre tiene como tras­
fondo al ser. Al mismo tiempo, suele hacer críticas de la sociedad y 
de la vida, de las formas como el hombre enfrenta su mundo y de la 
mundanización de su espiritualidad. 

Quizá una de las rawnes que hacen de Willian1 Blake una figu­
ra tan enigmática y atractiva es su tendencia hacia una cosmovisión 
integral que comprende al mismo tiempo el ámbito humano y el 

espiritual, por un lado, y los alcances psicológicos que varios de sus 
temas y personajes implican, por el otro. Como mencioné, se pue­
den trazar semejanzas con otras creencias con las que tal vez nunca 
tuvo contacto y vincular su pensamiento con otros posteriores que 
causaron conmociones parecidas; el análisis comparativo permite 
entender con mayor profundidad culturas y obras distintas, ade­
más de revelar posibles vasos comunicantes.3 La interrelación de
los contrarios no es invención de Blake, sino que en buena medida 
deriva deJacob Boehme (1575-1624), el famoso nústico alemán; 
coincidentemente, en la antigua China se habla de dos energías po­
lares que rigen el mundo: el Yin-yang. En realidad, la interacción de 
ambas polaridades (manifestaciones del Tao) da origen al universo 
en movimiento. El Yin, además, corresponde con el principio feme­
nino, con lo pasivo, lo oscuro, lo receptivo y la suavidad. El Yang, 
por su lado, representa el principio masculino, lo activo, lo creati­
vo, lo brillante y la dureza. En una gran medida, el famoso oráculo 
chino conocido como el Libro de los cambios, o I-ching, funciona a 
partir de la combinación de estas fuerzas polares. El universo que 
presenta El matrimonio del cielo y el infierno es igualmente dinámi­
co (Damon 1988: 262; cf. también Hilton 2003: 203). Según ex­
plica Blake en El matrimonio, los individuos y las situaciones de la 
humanidad de algún modo surgen de la combinación equitativa o 
desigual de los polos Razón y Energía, que no necesariamente re-



AoRIÁN MUNOZ 

"transgresividad ética• (Nuttall 2007: 247) que se traduce en un 
proceso de transvaloración. Cristobal Serra expresa que, de hecho, 
podría considerarse a William Blake más como un precursor de 
Nietzsche que como seguidor de Boehme (Serra 1992: 13). En 
realidad, la mente de Blake fue un enorme caldero donde se cocina­
ron las más variadas influencias y confluencias intelectuales y teo­
lógicas. Además, las afinidades con motivos lilosóficos de la India 
pueden permitirnos un entendimiento más cabal del alcance y las 
repercusiones de la postura ética y religiosa de Blake. 

De manera preponderante, Blake fue un crítico de la cultura 

religiosa y social que regía su época y, por lo tanto, le fue inevitable 
cuestionar también al cristianismo, uno de los ejes centrales de la 
cultura occidental o europea. La visión filosófico-religiosa de Wi­
lliam Blake es tan amplia, no obstante, que es posible haUar puntos 
de encuentro con otros pensadores y otras tradiciones culturales. 
La literatura no es un asunto que esté encerrado en su propio me­
dio¡ todas las manifestaciones literarias se valen y nutren de otras 
ramas de conocimiento, a las cuales, a su vez, también enriquecen. 
La filosofía y la religión en particular poseen un fuerte vínculo con 
la literatura, un vínculo mucho más profundo del que comúnmen­
te asumimos. No es gratuito que el poeta Novalis expresara que 
"La poesía es la religión original de la humanidad� En este libro 
comparto la idea de que la poesía -sobre todo la poesía- está 
estrechamente ligada a la lilosofía y la religión, y así, entre otros, 
lo se.ñalan Martín Heidegger, Octavio Paz y María Zambrano en 
Arte y poesía, El arco y la lira y Poesía y filosofía, respectivamente. Los 
objetivos de una buena parte de la poesía tienden a ir más allá de 
lograr unos versos armoniosos, musicales o perfectamente estruc­
turados¡ su meta es alcanzar la trascendencia ontológica por algún 
medio u otro: aspira a escudri.ñar en las hondonadas del ser, al per­
feccionamiento humano. Es por eso que son frecuentes las obras 
poéticas que manejan temas de decadencia, nostalgia, ira, carencia 

20 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

de fe, rebelión. En esencia, la poesía trata del ser. Si bien el terna de la 
poesía puede abarcar desde el amor hasta la muerte, pasando por lo 
absurdo, lo banal, lo irónico, etcétera, casi siempre tiene como tras­
fondo al ser. Al mismo tiempo, suele hacer críticas de la sociedad y 
de la vida, de las formas como el hombre enfrenta su mundo y de la 
mundanización de su espiritualidad. 

Quizá una de las razones que hacen de Williarn Blake una figu­
ra tan enigmática y atractiva es su tendencia hacia una cosmovisión 
integral que comprende al núsmo tiempo el ámbito humano y el 
espiritual, por un lado, y los alcances psicológicos que varios de sus 
temas y personajes implican, por el otro. Como mencioné, se pue­
den trazar semejanzas con otras creencias con las que tal vez nunca 
tuvo contacto y vincular su pensamiento con otros posteriores que 
causaron conmociones parecidas; el análisis comparativo permite 
entender con mayor profundidad culturas y obras distintas, ade­
más de revelar posibles vasos comunicantes.3 La interrelación de 
los contrarios no es invención de Blake, sino que en buena medida 
deriva de Jacob Boehrne (1575-1624), el famoso místico alemán; 
coincidentemente, en la antigua China se habla de dos energías po­
lares que rigen el mundo: el Yin-yang. En realidad, la interacción de 
ambas polaridades (manifestaciones del Tao) da origen al universo 
en movimiento. El Yin, además, corresponde con el principio feme­
nino, con lo pasivo, lo oscuro, lo receptivo y la suavidad. El Yang, 
por su lado, representa el principio masculino, lo activo, lo creati­
vo, lo brillante y la dureza. En una gran medida, el famoso oráculo 
chino conocido como el Libro de los cambios, o I-ching, funciona a 
partir de la combinación de estas fuerzas polares. El universo que 
presenta El matrimonio del cielo y el infierno es igualmente dinámi­
co (Damon 1988: 262; cf. también Hilton 2003: 203). Según ex­
plica Blake en El matrimonio, los individuos y las situaciones de la 
humanidad de algún modo surgen de la combinación equitativa o 
desigual de los polos Razón y Energía, que no necesariamente re-

21 



ADRIÁN MUÑOZ 

presentan principios femenino y masculino pero que en todo caso 
dependen de la actividad (Energía) o la limitación de la actividad 
(Razón). La filosofía india también ofrece paralelos interesantes 
con la visión de William Blake. 

¿A qué la mención del taoísmo o la filosofía india? Tener en 
mente cómo funcionan dichos sistemas de pensamiento nos pue­
de permitir una mayor profundización en la obra de Blake. No de­
bemos perder de vista que William Blake recurrió, o readaptó, una 
formidable tradición subterránea que enfatizaba la continuidad de 
culturas europeas y afroasiáticas (Makdisi 2003: 204), un punto 
al que Blake se refiere en la sección G de El matrimonio del cielo y el 
infierno (MHH, por sus siglas en inglés). En MHH, Blake ofrece su 
propia versión de fuerzas contrarias: a veces se trata del Bien y el 
Mal, a veces de la Razón y la Energía, y en ocasiones del Devorador 
y el Prolífico. La correspondencia suele ser directa entre los tres pa­
res, es decir que lo que erróneamente se considera Bien representa a 
la Razón, que adopta el papel de Devorador o represor de la energía. 
Mas, como el mismo poeta advierte, la existencia equilibrada de am­
bos es necesaria para la existencia humana, puesto que la tensión de 
contrarios supone el verdadero progreso (MHH, sección B) o, pues­
to de otro modo, que la oposición constituye la "amistad verdadera" 
(sección L). Por esta razón, una gran parte del poema se sustenta en 
la constante tensión entre el Angel y el Diablo o Demonio. 

Como he sugerido, la dinámica del binomio evoca especula­
ciones filosóficas orientales, si bien ello no quiere decir que Blake 
esté directamente influído por India o China. No obstante, de 
acuerdo con Saree Makdisi (2003: 205-6): 

22 

[ ... ) it is in terms of the Orient that we can most dearly loca te Blake's 

clivergence fi-om the emergent culture of modemization as that cultu­

re was articulated both in romanticism and in the radical movement 

alongside which it appeared. 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Para Makdisi, esto supone en particular revaluar las dinámicas 
"románticas" de Blake en torno de la problemática del orientalismo, 
un fenómeno que va ligado con la empresa colonialista. De hecho, 
de entre todos los autores ingleses de los siglos XVIII y XIX, qui­
zá Blake sea el poeta menos "orientalista" de todos (ibídem, 209). 
Sin embargo, dicho reconocimiento también abre la puerta para 
el diálogo interdisciplinario, algo que el mismo Blake parece haber 
provocado. Así, para explicar la dinámica que rige la relación de las 
entidades binómicas en Blake, recurrir al pensamiento hinduista 
puede sernos de gran utilidad. 

El sistema Sarnkhya-Yoga, de un modo análogo con el taoísmo, 
supone dos principios opuestos pero complementarios, cuya in­
teracción genera el universo y los seres que allí residen. Estos dos 
principios, además, representan la actividad y la pasividad. Sin em­
bargo, la correlación entre género y movimiento es aquí distinta: 
el primero, llamado Purusha, es el principio masculino de la inac­
tividad; el segundo, Prakriti, es el principio femenino de la acción. 
Purusha denota al Espíritu en su estado más prístino e inmóvil que, 
por influjo de la Prakriti, entra en contacto con la materia y por 
ende con el mundo: 

Para el Samkhya todo lo empíricamente existente posee así una básica 

y absoluta homogeneidad y desde este punto de vista se podría hablar 

( ... ) de un 'Mo11ismo materialista" a nivel empírico, que no excluye al 

'Dualismo Materia/Espíritu' a nivel de la realidad toda (Tola y Drago­

netti 2008: 573). 

Es imposible, desde la óptica del Sarnkhya, erradicar a cual­
quiera de los dos: el mundo es un producto ineluctable del juego de 
ambos. El yoga clásico comparte esta visión, pero agrega un tercer 
elemento de importancia: Ishvara. Idealmente, el individuo debe 
poder superponerse al confuso laberinto existencial que supone el 

23 



ADRIÁN MUÑOZ 

presentan principios femenino y masculino pero que en todo caso 
dependen de la actividad (Energía) o la limitación de la actividad 
(Razón). La filosofía india también ofrece paralelos interesantes 
con la visión de Wtlliam Blake. 

¿A qué la mención del taoísmo o la filoso6a india? Tener en 
mente cómo funcionan dichos sistemas de pensamiento nos pue­
de permitir una mayor profundización en la obra de Blake. No de­
bemos perder de vista que William Blake recurrió, o readaptó, una 
formidable tradición subterránea que enfatizaba la continuidad de 
culturas europeas y afroasiáticas (Makdisi 2003: 204), un punto 
al que Blake se refiere en la sección G de El matrimonio del cielo y el 

infierno (MHH, por sus siglas en inglés). En MHH, Blake ofrece su 
propia versión de fuerzas contrarias: a veces se trata del Bien y el 
Mal, a veces de la Razón y la Energía, y en ocasiones del Devorador 
y el Prolífico. La correspondencia suele ser directa entre los tres pa­
res, es decir que lo que erróneamente se considera Bien representa a 
la Razón, que adopta el papel de Devorador o represor de la energía. 
Mas, como el mismo poeta advierte, la existencia equilibrada de am­
bos es necesaria para la existencia humana, puesto que la tensión de 
contrarios supone el verdadero progreso (MHH sección B) o, pues­
to de otro modo, que la oposición constituye la "amistad verdadera" 
(sección L). Por esta razón, una gran parte del poema se sustenta en 
la constante tensión entre el Angel y el Diablo o Demonio. 

Como he sugerido, la dinámica del binomio evoca especula­
ciones filosóficas orientales, si bien ello no quiere decir que Blake 
esté directamente influído por India o China. No obstante, de 
acuerdo con Saree Makdisi (2003: 205-6): 

22 

[ ... ] it is in terms of the Orient that we can most clearly locate Blake's 

divergence from the emergent culture of modemization as that cultu­

re was articulated both in romanticism and in the radical movement 

alongside which it appeared. 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Para Makdisi, esto supone en particular revaluar las dinámicas 
"románticas" de Blake en torno de la problemática del orientalismo, 
un fenómeno que va ligado con la empresa colonialista. De hecho, 
de entre todos los autores ingleses de los siglos XVIII y XIX, qui­
zá Blake sea el poeta menos "orientalista" de todos (ibfdem, 209). 
Sin embargo, dicho reconocimiento también abre la puerta para 
el diálogo interdisciplinario, algo que el mismo Blake parece haber 
provocado. Así, para explicar la dinámica que rige la relación de las 
entidades binómicas en Blake, recurrir al pensamiento hinduista 
puede sernos de gran utilidad. 

El sistema Samkhya-Yoga, de un modo análogo con el taoísmo, 
supone dos principios opuestos pero complementarios, cuya in­
teracción genera el universo y los seres que allí residen. Estos dos 
principios, además, representan la actividad y la pasividad. Sin em­
bargo, la correlación entre género y movimiento es aquí distinta: 
el primero, llamado Purusha, es el principio masculino de la inac­
tividad; el segundo, Prakriti, es el principio femenino de la acción. 
Purusha denota al Espíritu en su estado más prístino e inmóvil que, 
por influjo de la Prakriti, entra en contacto con la materia y por 
ende con el mundo: 

Para el Samkhya todo lo empíricamente existente posee así una básica 

y absoluta homogeneidad y desde este punto de vista se podría hablar 

( ... ) de un 'Monismo materialista• a nivel empírico, que no excluye al 

"Dualismo Materia/Espíritu• a nivel de la realidad toda (Tola y Drago­

netti 2008: 5 73 ). 

Es imposible, desde la óptica del Samkhya, erradicar a cual­
quiera de los dos: el mundo es un producto ineluctable del juego de 
ambos. El yoga clásico comparte esta visión, pero agrega un tercer 
elemento de importancia: lshvara. Idealmente, el individuo debe 
poder superponerse al confuso laberinto existencial que supone el 

23 



ADRIÁN MUÑOZ 

involucramiento con el mundo y reunirse con Ishvara (Dios). La 
influencia del sistema Samkhya-Yoga ha sido permanente en el pen­
samiento hinduista a lo largo del tiempo. 

En términos muy generales, el modelo que ofrece el Samkhya­
Yoga se reelabora en la cosmovisión tántrica, sobre todo en sus 
vertientes shaivas y shaktas. Allí encontramos de nueva cuenta una 
interacción constante de dos principios, uno femenino y otro mas­
culino. Lo que en el Samkhya-Yoga se denomina Purusha, en el tan­
tra aparece como el dios Shiva y Prakriti aparece como la diosa su­
prema, generalmente en su aspecto de Kali. El juego (erótico) entre 
los dioses da pie al universo. De algún modo, el ser humano contiene 
destellos de la naturaleza de estas divinidades y puede participar del 
gozo que dimana de su eterno y divino juego. Una vez trascendido 
este goce, el adepto será capaz de penetrar en la Realidad Máxima 
o Alma Suprema (Ishvara, en el yoga clásico; Sada Shiva o Pararna
Shiva, en el tantrismo). La correlación entre polos femeninos y mas­
culinos se convertirá en una constante de la poética blakeana en las
obras posteriores a MHH. Aunque el motivo está ya presente en Vi­
sions of the Daughters of Albion, no será sino hasta Mi/ton, ]erusalem y
The Four Zoas que los mecanismos de atracción y rechazo entre los
personajes femeninos y masculinos marquen de manera inequívoca
la trama y la tensión poética. Como sea, en El matrimonio las ideas
de ªatracción" y "repulsión" sostienen gran parte de la retórica de la 
obra; aquí, en lugar de atestiguar la interacción de una fuerza mascu­
lina y una fuerza femenina, encontramos la constante tensión entre
el Angel (la razón) y el Demonio (la energía). Idealmente, ambos
deberían "casarse" (¿y fundirse en una sola entidad?).

La identificación ontológica del alma humana con un Alma 
Suprema es un tema que se maneja también en el sistema monista 
hindú. La filosofíaAdvaita, elaborada -como el resto de sistemas 
filosóficos tradicionales indios- a partir de las especulaciones de 
las Upanishads, concibe dos entidades principales: el atman (ser 

24 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

individual) y el Brahman (Ser Absoluto). Para Gaudapada (circa 
650 e.e.) y Shankara (circa 700 e.e.) -los dos máximos expo­
nentes del Advaita-, los términos atman y Brahman designan, 
en realidad, a una misma entidad, pero desde una perspectiva 
distinta. Sólo existe un Ser en el universo; visto desde el punto 
de vista del absoluto, el ser "adopta" una manifestación especifica, 
concreta e individual ( atman); vista desde el punto de vista de lo 
particular, el ser comprende todo y aparece como infinito (Brah­
man ). Para Shankara, la noción yóguica de Ishvara (Dios) no es 
sino una errónea superimposición que el sujeto realiza en lo que 
es en realidad el Brahman, una entidad que carece por completo 
de atributos. 

En todo caso, resulta pertinente advertir que Blake no careció de 
conocimientos, aunque fuesen parciales, de las mitologías de Asia 
y otras partes del mundo. Como demuestra David Weir (2003), a 
través de la producción mitográfica que se publicaba en Londres, 
Blake llegó a estar al tanto de las creencias y costumbres de la In­
dia. De manera significativa, vale la pena recordar que Nietzsche 
recurrió continuamente al cúmulo sapiencial del brahmanismo 
y el hinduismo para ilustrar sus ideas¡ conceptos como noble, por 
ejemplo, derivan su sentido directamente de la voz sánscrita arya, 
lit. "noble, respetable� Las ideas que Nietzsche agrega a noble (casta 
sacerdotal, tez blanca, pureza, etc.) están presentes también en la 
palabra sánscrita, en especial como se empleaba en la época védica, 
a partir de la llegada de los pueblos arios al subcontinente indio ( cir­
ca 1500 e.e. ).4 Por consiguiente, el sacerdote, figura despreciada por 
el filósofo alemán, es considerado como un chandala (en sánscrito, 
"paria" o miembro de una casta inferior) en obras como El anticristo 
(Nietzsche 1989: 112). 

El ataque que Blake emprendió contra el cristianismo como 
institución lo acerca a Nietzsche, quien también lanzó acérrimas 
embestidas en contra del cristianismo a fines del siglo XIX. En 

25 



ADRIÁN MUÑOZ 

involucramiento con el mundo y reunirse con Ishvara (Dios). La 
influencia del sistema Samkhya-Yoga ha sido permanente en el pen­
samiento hinduista a lo largo del tiempo. 

En términos muy generales, el modelo que ofrece el Samkhya­
Yoga se reelabora en la cosmovisión tántrica, sobre todo en sus 
vertientes shaivas y shaktas. Allí encontramos de nueva cuenta una 
interacción constante de dos principios, uno femenino y otro mas­
culino. Lo que en el Samkhya-Yoga se denomina Purusha, en el tan­
tra aparece como el dios Shiva y Prakriti aparece como la diosa su­
prema, generalmente en su aspecto de Kali. El juego (erótico) entre 
los dioses da pie al universo. De algún modo, el ser humano contiene 
destellos de la naturaleza de estas divinidades y puede participar del 
gozo que dimana de su eterno y divino juego. Una vez trascendido 
este goce, el adepto será capaz de penetrar en la Realidad Máxima 
o Alma Suprema (Ishvara, en el yoga clásico; Sada Shiva o Parama 
Shiva, en el tantrismo). La correlación entre polos femeninos y mas­
culinos se convertirá en una constante de la poética bla.keana en las 
obras posteriores a MHH. Aunque el motivo está ya presente en Vi­

sions of the Daughters of Albion, no será sino hasta Mi/ton, Jerusalem y 
1he Four Zoas que los mecanismos de atracción y rechazo entre los
personajes femeninos y masculinos marquen de manera inequívoca 
la trama y la tensión poética. Como sea, en El matrimonio las ideas 
de "atracción" y "repulsión" sostienen gran parte de la retórica de la 
obra; aquí, en lugar de atestiguar la interacción de una fuerza mascu­
lina y una fuerza femenina, encontramos la constante tensión entre 
el Angel (la razón) y el Demonio (la energía). Idealmente, ambos 
deberían "casarse" (¿y fundirse en una sola entidad?). 

La identificación ontológica del alma humana con un Alma 
Suprema es un tema que se maneja también en el sistema monista 
hindú. La filosofía Advaita, elaborada -como el resto de sistemas 
filosóficos tradicionales indios- a partir de las especulaciones de 
las Upanishads, concibe dos entidades principales: el atman (ser 

24 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

individual) y el Brahman (Ser Absoluto). Para Gaudapada (circa 
650 e.e.) y Shankara (circa 700 e.e.) -los dos máximos expo­
nentes del Advaita-, los términos atman y Brahman designan, 
en realidad, a una misma entidad, pero desde una perspectiva 
distinta. Sólo existe un Ser en el universo; visto desde el punto 
de vista del absoluto, el ser "adopta" una manifestación específica, 
concreta e individual ( atman); vista desde el punto de vista de lo 
particular, el ser comprende todo y aparece como infinito (Brah­
man ). Para Shankara, la noción yóguica de Ishvara (Dios) no es 
sino una errónea superimposición que el sujeto realiza en lo que 
es en realidad el Brahman, una entidad que carece por completo 
de atributos. 

En todo caso, resulta pertinente advertir que Bla.ke no careció de 
conocimientos, aunque fuesen parciales, de las mitologías de Asia 
y otras partes del mundo. Como demuestra David Weir (2003), a 
través de la producción mitográfica que se publicaba en Londres, 
Blake llegó a estar al tanto de las creencias y costumbres de la In­
dia. De manera significativa, vale la pena recordar que Nietzsche 
recurrió continuamente al cúmulo sapiencial del brahmanismo 
y el hinduismo para ilustrar sus ideas; conceptos como noble, por 
ejemplo, derivan su sentido directamente de la voz sánscrita arya, 
lit. "noble, respetable''. Las ideas que Nietzsche agrega a noble (casta 
sacerdotal, tez blanca, pureza, etc.) están presentes también en la 
palabra sánscrita, en especial como se empleaba en la época védica, 
a partir de la llegada de los pueblos arios al subcontinente indio ( cir­
ca 1500 e.e. ).4 Por consiguiente, el sacerdote, figura despreciada por 
el filósofo alemán, es considerado como un chandala (en sánscrito, 
"paria• o miembro de una casta inferior) en obras como El anticristo 
(Nietzsche 1989: 112). 

El ataque que Bla.ke emprendió contra el cristianismo como 
institución lo acerca a Nietzsche, quien también lanzó acérrimas 
embestidas en contra del cristianismo a fines del siglo XIX. En 

25 



ADRIÁN MUÑOZ 

esta interpretación que ofrezco de The Marriage of Heaven and He/1 
será también pertinente comparar algunos pasajes del texto con las 
ideas de Nietzsche. Ya otros autores antes de mí, como Harvey Bi­
renbaum (1992),Altizer (2000) yA.D.Nuttall (2007: 246-7, 250-
1 ), han llamado la atención sobre esta coyuntura intelectual. Existe, 
además de sus críticas respectivas al cristianismo, otro punto en el 
cual se pueden trazar ciertas semejanzas entre ambos escritores: la 
esencia motora y liberadora del hombre mediante la cual éste pue­
de superarse y alcanzar un grado de perfección. De manera similar, 
tradiciones filosóficas y teológicas indias como el Yoga o el Advaita 
Vedanta suponen un camino de auto-realización que depende más 
de las aptitudes y esfuerzos personales que de la obra de una divina 
providencia Tener en mente dichos sistemas facilita la compren­
sión de algunos puntos centrales en el pensamiento blakeano. 

The Marriage representa una pieza crucial en el caleidoscopio 
del canon blakeano; no sólo es importante porque permitió la 
reinvención de Blake en la era victoriana (Hilton 2003: 201), sino 
porque supuso un cambio radical en su modo de componer. Si bien 
obras como Visions of the Daughters of Albion, Tiriel, Ilie Book of Thel 
o las profecías revolucionarias (America y Europe) comparten un es­
píritu afín, en MHH el estilo satírico adopta dimensiones insupera­
bles. Posee una longitud y complejidad mayores que las canciones
de su etapa temprana; el estilo prosístico también lo distingue del
resto de composiciones, además de que en MHH los personajes
mitológicos de Blake son casi inexistentes, a diferencia del resto de
los poemas largos. Así, pues, MHH puede ser entendido como un
preludio a las obras que le siguen, pero en un sentido también es la 
culminación o desarrollo final de dos obras anteriores en particu­
lar: Ali Religions Are One y There Is No Natural Religion, ambas de 
1788 y textos sumamente cortos ( alrededor de diez pequeñas lámi­
nas de unos 5.4 x 4 cms.). Como The Marriage, ambas fueron escri­
tas en prosa poética y formulan una suerte de credo y contra-credo,

26 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

además de ofrecer un argumento y un listado de principios, un ar­
tilugio que se repite en TheMarriage. Al mismo tiempo, el lema para 
Songs of lnoccence and Experience, que Blake excluyó finalmente de 
los Cantos, revela ya algunas de las inquietudes presentes en MHH: 

The Good are attracted by Mens perceptions 

And Think not for themselves 

Till Experience teaches them to catch 

And to cage the Fairies and Elves 

And then the Knave begins to snarl 

And the Hypocrite to howl 

And ali his good Friends shew their prívate ends 

And the Eagle is known from the Owl; 

La dialéctica de estos versos recuerda mucho al programa narra­
tivo del 'i\rgumento" (MHH, sección A), donde una sutil tergiversa• 
ción de categorías tiene lugar. Además, el águila y la lechuza (junto 
con el cuervo), son imágenes recurrentes en MHH: figuran en los 
"Proverbios del Infierno" (sección F), en una de las V1.5ione.s Memo­
rables (sección J) y en el Coro del "Canto de Libertad" (sección O). 

En virtud de las prerrogativas que subyacen al programa de El 
matrimonio del cielo y el infierno, Blake bordea en un discurso demo• 
ledor que corre el riesgo de dejar al lector con un sentimiento de 
desaliento. Para algunos, esta obra posee un tono "poderosamente 
tonificante y mordaz" (Ackroyd 1999: 156). Sin duda, Blake puede 
llegar a adquirir un tono apocalíptico y perturbador, pero, como dice 
Kathleen Raine, nunca llega a la obscenidad que a veces muestra Fu­
seli; Blake nunca invita a la maldad, sino que la describe a la manera 
de un Dante, es decir, con pureza profética (Raine 1996: 163). Esta 
"pureza profética" salva al texto de convertirse sólo en una obra de­
vastadora, para erguirse como una resuelta oda a la pujanza y al vigor. 

27 



ADRIÁN MUÑOZ 

esta interpretación que ofrezco de The Marriage of Heaven and Hell 
será también pertinente comparar algunos pasajes del texto con las 
ideas de Nietzsche. Ya otros autores antes de mí, como Harvey Bi­
renbaum (1992),Altizer (2000) yA.  D.Nuttall (2007: 246-7, 250-
1 ), han llamado la atención sobre esta coyuntura intelectual. Existe, 
además de sus críticas respectivas al cristianismo, otro punto en el 
cual se pueden trazar ciertas semejanzas entre ambos escritores: la 
esencia motora y liberadora del hombre mediante la cual éste pue­
de superarse y alcanzar un grado de perfección De manera similar, 
tradiciones filosóficas y teológicas indias como el Yoga o el Advaita 
Vedan ta suponen un camino de auto-realización que depende más 
de las aptitudes y esfuerzos personales que de la obra de una divina 
providencia. Tener en mente dichos sistemas facilita la compren­
sión de algunos puntos centrales en el pensamiento blakeano. 

The Marriage representa una pieza crucial en el caleidoscopio 
del canon blakeano; no sólo es importante porque permitió la 
reinvención de Blake en la era victoriana (Hilton 2003: 201), sino 
porque supuso un cambio radical en su modo de componer. Si bien 
obras como Visions of the Daughters of Albion, Tiriel, The Book of Thel 
o las profecías revolucionarias (America y Erirope) comparten un es­
píritu afín, en MHH el estilo satírico adopta dimensiones insupera­
bles. Posee una longitud y complejidad mayores que las canciones
de su etapa temprana; el estilo prosístico también lo distingue del
resto de composiciones, además de que en MHH los personajes
mitológicos de Blake son casi inexistentes, a diferencia del resto de
los poemas largos. Así, pues, MHH puede ser entendido como un
preludio a las obras que le siguen, pero en un sentido también es la
culminación o desarrollo final de dos obras anteriores en particu­
lar: Ali Religions Are One y There Is No Natural Religion, ambas de 
1788 y textos sumamente cortos (alrededor de diez pequeñas lámi­
nas de unos 5.4 x 4 cms.). Como TheMarriage, ambas fueron escri­
tas en prosa poética y formulan una suerte de credo y contra-credo,

26 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

además de ofrecer un argun1ento y un listado de principios, un ar­
tilugio que se repite en TheMarriage. Al mismo tiempo, el lema para 
Songs of lnoccence and Experience, que Blake excluyó finalmente de 
los Cantos, revela ya algunas de las inquietudes presentes en MHH: 

The Good are attracted by Mens perceptions 
And Think not for themselves 
Till Experience teaches them to catch 
And to cage the Fairies and Elves 

And then the Knave begins to snarl 
And the Hypocrite to howl 
And ali his good Friends shew their prívate ends 
And the Eagle is known from the Ow]S 

La dialéctica de estos versos recuerda mucho al programa narra­
tivo del "Argumento• (MHH, sección A ), donde una sutil tergiversa­
ción de categorias tiene lugar. Además, el águila y la lechuza (junto 
con el cuervo), son imágenes recurrentes en MHH: figuran en los 
"Proverbios del Infierno• (sección F), en una de las Visiones Memo­
rables (sección)) y en el Coro del "Canto de Libertad" (sección O). 

En virtud de las prerrogativas que subyacen al programa de El 

matrimonio del cielo y el infierno, Blake bordea en un discurso demo­
ledor que corre el riesgo de dejar al lector con un sentimiento de 
desaliento. Para algunos, esta obra posee un tono "poderosamente 
tonificante y mordaz" (Ackroyd 1999: 1 56). Sin duda, Blake puede 
llegar a adquírir un tono apocalíptico y perturbador, pero, como dice 
Kathleen Raine, nunca llega a la obscenidad que a veces muestra Fu­
seli; Blake nunca invita a la maldad, sino que la describe a la manera 
de un Dante, es decir, con pureza profética (Raine 1996: 163). Esta 
• pureza profética" salva al texto de convertirse sólo en una obra de­
vastadora, para erguirse como una resuelta oda a la pujanza y al vigor.

27 



ADRIÁN MuÑOZ 

Teniendo en cuenta lo expuesto en los párrafos anteriores, el 
móvil central de este estudio será realizar un análisis del pensa­
miento de WiJüam Blake según se enuncia en su obra The Marriage 
of Heaven and He// (circa 1790-93 ). Éste es quizá el libro más famoso 
y en donde con mayor facilidad podemos explorar el pensamiento 
del autor, en especial en la sección conocida como los "Proverbios 
del Infierno". Este texto no sólo es una manifestación por parte de su 
creador acerca de su concepción teológica y ética, sino que también 
constituye un estudio sobre diversas corrientes de teología mística 
y de tradiciones esotéricas occidentales, como es el caso de Swe­
denborg, Boehme, Paracelso y Agrippa. En varios sentidos, Blake 
es una suerte de visionario humanista. Aclaro: no es mi intención 
asentar que Blake es un producto directo del humanismo cristiano, 
sino que a su modo posee una visión humanista del devenir huma­
no; cuanto más si se tiene en cuenta esta definición que Bernard 
Lalande hace del vocablo "humanismo": "Concepción general de la 
vida [ ... ] basada en la creencia de que la salvación del hombre sólo 
depende de las fuerzas humanas" (en Poupard 1997: 770). 

Uno de los rasgos que me interesa escudriñar es la similitud 
que puede advertirse entre su pensamiento y algunas ramas de la fi­
losofía oriental; me interesan particularmente nociones inherentes 
al pensamiento hinduista y el mundo tántrico. Como dije anterior­
mente, la religión, la filosofía y la literatura tienen características co­
munes y puntos de encuentro, y aunque no se ha comprobado que 
Blake tuviese un conocimiento profundo de la filosofía de Oriente 
sí existen peculiaridades en común que trataré de evidenciar. Ello 
no quiere decir que nuestro poeta no haya tenido conocimiento 
ninguno del universo religioso indio; de hecho, tuvo cierto acceso 
a través de las empresas mitográficas de su época y a través también 
del mismo Swedenborg.6 De este modo, intentaré traer a colación 
pensamientos ajenos uno del otro y comprobar el valor filosófico­
religioso de la poesía, aunque en absoluto pretendo afirmar que 

28 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BlAKE 

Blake y el tantra o Nietzsche promulgan exactamente las mismas 
doctrinas; lo que hallo son similitudes ideológicas, no influencias 
propiamente dichas. La similitud, en todo caso, permite ensanchar 
nuestra comprensión de la conciencia humana y construir útiles 
diálogos interdisciplinarios. 

Dadas las características de este tipo de estudios, resulta impo­
sible abarcar todos los influjos y convergencias en su conjunto, así 
que las relaciones entre el pensamiento de William Blake y Boeh­
me, Paracelso y Agrippa no serán examinadas aquí . En un sentido 
muy general, las líneas que conducen esta lectura de Blake depen­
den de la convergencia que Blake y Nietzsche tenían en torno de 
la figura de Jesús de Nazaret, de la apuesta por la Energía en la que 
coinciden Blake y la ideología tántrica, y la aparente filosofía no 
dual que Blake por momentos parece abanderar; en este vaivén en­
tre dualismo y no-dualismo Blake llega a hacer ecos involuntarios 
de la filosofía Advaita, del Samkhya-yoga y aun del taoísmo. Ade­
más, este volumen se ha propuesto rastrear minuciosamente los 
referentes bíblicos con los cuales dialogan distintas secciones de El

matrimonio. 

ROMANTICISMO Y FUROR RELIGIOSO 

Co11 la moral corregimos los errores de 1111estros instintos, 

y co11 el amor los errores de nuestra moral. 

Ortega y Gasset 

William Blake ( 1757-1827) tuvo la peculiar fortuna de vivir justo 
en el umbral de dos grandes corrientes estéticas. Hacia finales del 
siglo XVIII e inicios del XIX nació una corriente -como siem­
pre sucede- que enfrentaría los preceptos estéticos establecidos 
y buscaría nuevos modos de creación. Los "Graveyard Poets", o 

29 



AoRlÁN MUÑOZ 

Teniendo en cuenta lo expuesto en los párrafos anteriores, el 
móvil central de este estudio será realizar un análisis del pensa­
miento de William Blake según se enuncia en su obra The Marriage 
ofHeaven and Hell (circa 1790-93 ). tste es quizá el libro más famoso 
y en donde con mayor facilidad podemos explorar el pensamiento 
del autor, en especial en la sección conocida como los "Proverbios 
del Infierno". Este texto no sólo es una manifestación por parte de su 
creador acerca de su concepción teológica y ética, sino que también 
constituye un estudio sobre diversas corrientes de teología mística 
y de tradiciones esotéricas occidentales, como es el caso de Swe­
denborg, Boehme, Paracelso y Agrippa. En varios sentidos, Blake 
es una suerte de visionario humanista. Aclaro: no es mi intención 
asentar que Blake es un producto directo del human.ismo cristiano, 
sino que a su modo posee una visión humanista del devenir huma­
no; cuanto más si se tiene en cuenta esta definición que Bernard 
Lalande hace del vocablo "humanismo•: "Concepción general de la 
vida [ ... ] basada en la creencia de que la salvación del hombre sólo 
depende de las fuerzas humanas" (en Poupard 1997: 770). 

Uno de los rasgos que me interesa escudriñar es la similitud 
que puede advertirse entre su pensamiento y algunas ramas de la fi­
losofía oriental; me interesan particularmente nociones inherentes 
al pensamiento h.induista y el mundo tántrico. Como dije anterior­
mente, la religión, la filosofía y la literatura tienen características co­
munes y puntos de encuentro, y aunque no se ha comprobado que 
Blake tuviese un conocimiento profundo de la filosofía de Oriente 
sí ex.isten peculiaridades en común que trataré de evidenciar. Ello 
no quiere decir que nuestro poeta no haya tenido conocimiento 
ninguno del universo religioso indio; de hecho, tuvo cierto acceso 
a través de las empresas rnitográficas de su época y a través también 
del mismo Swedenborg.6 De este modo, intentaré traer a colación
pensamientos ajenos uno del otro y comprobar el valor filosófico­
religioso de la poesía, aunque en absoluto pretendo afirmar que 

28 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Blake y el tantra o Nietzscl1e promulgan exactamente las mismas 
doctrinas; lo que hallo son sirn.ilitudes ideológicas, no influencias 
propiamente dichas. La similitud, en todo caso, permite ensanchar 
nuestra comprensión de la conciencia humana y construir útiles 
d.iálogos interdisciplinarios. 

Dadas las características de este tipo de estudios, resulta impo­
sible abarcar todos los influjos y convergencias en su conjunto, así 
que las relaciones entre el pensamiento de William Blake y Boeh­
me, Paracelso y Agrippa no serán examinadas aquí. En un sentido 
muy general, las líneas que conducen esta lectura de Blake depen­
den de la convergencia que Blake y Nietzsche tenían en torno de 
la figura de Jesús de Nazaret, de la apuesta por la Energía en la que 
coinciden Blake y la ideología tántrica, y la aparente filosofía no 
dual que Blake por momentos parece abanderar; en este vaivén en­
tre dualismo y no-dual.ismo Blake llega a hacer ecos involuntarios 
de la filosofía Adva.ita, del Samkhya-yoga y aun del taoísmo. Ade­
más, este volumen se ha propuesto rastrear minuciosamente los 
referentes bíblicos con los cuales dialogan distintas secciones de El

matrimonio. 

ROMANTICISMO Y FUROR RELIGIOSO 

Con la moral corregimos los errores de 1111estros instintos, 

y con el amor los e"ores de nuestra moral. 

Ortega y Gasset 

William Blake ( 1757-1827) tuvo la peculiar fortuna de vivir justo 
en el umbral de dos grandes corrientes estéticas. Hacia finales del 
siglo XVIII e inicios del XIX nació una corriente -como siem­
pre sucede- que enfrentaría los preceptos estéticos establecidos 
y buscaría nuevos modos de creación. Los "Graveyard Poets� o 

29 



ADRIÁN MVÑOZ 

Poetas del Cementerio, habían colaborado en la construcción de 
la nueva brecha que más tarde seria denominada Romanticismo y 
que tanto peso tendría sobre el arte en general.7 Sin duda alguna, 
William Blake es una figura significativa de dicho periodo, aunque 
en realidad es un artista pre-romántico; es innegable la fuerza de su 
obra y, sin embargo, pasó mucho tiempo para que pudiera en ver­
dad ser considerado dentro de la historia de la literatura_ Con todo, 
vale la pena señ.alar que los últimos años del siglo XVIII, en particu­
lar la década de 1790 -cuando se compuso MHH-, implicaron 
una increíble efervescencia de radicalismo no sólo religioso, sino 
también político. Las dinámicas que rigieron este ambiente, y la in­
fluencia que éste tuvo sobre la obra de Blake, se han examinado con 
precisión por algunos estudiosos (notablemente, Makdisi 2003 ). 
Blake no se sustrae a este debate sociopolítico, sino que participa 
sostenidamente, como se puede constatar en la última sección de 
MHH y en sus profecías America y Europe, contemporáneas de 
MHH. Al combinar su inconformismo religioso y político con sus 
ideales estéticos, Blake solía apartarse incluso del inconformismo 
hegemónico (Makdisi 2003: 68-72, 258). Aun así, sensibilidades 
religiosas como la renovación evangélica, el milenarismo o aun el 
deísmo sin duda causaron una honda impresión en el poeta (cf 
Ryan 2003: 151-54). 

A menudo Blake ha sido atacado por el acentuado hermetismo 
de sus obras y también hay quienes podrían afirman que la sucesión 
de corrientes artísticas, así como su confrontación, son resultado, 
más que de otra cosa, de la vanidad o del tedio que produce con el 
tiempo la corriente en boga; sin embargo, Octavio Paz afirmó muy 
acertadamente que "Cada vez que surge un gran poeta hermético o 
movimiento de poesía en rebelión contra los valores de una socie­
dad determinada, debe suponerse que esa sociedad, no la poesía, 
padece males incurables" (Paz 1999: 70 ). Puesto de otro modo: la 
época de Blake es una "que teme la energía como si lo energético y 

30 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

lo demoníaco fueran lo mismo" (Bloom 1999: 142); de ahí las ma­
niobras antinómicas que emplea Blake, recurso que por supuesto 
lo sitúa del lado infernal. A través del siglo XIX, Blake era conocido 
sólo por pocos artistas, ninguno de mucho peso, y casi nadie habla­
ba de él. Samuel Taylor Coleridge, no obstante, tuvo acercamien­
tos a la poesía de Blake -aunque sólo a los Cantos de inocencia y 

de experiencia, nunca a los libros proféticos que tantos estudios han 
inspirado en la actualidad- y llegó a escribir críticas relativamente 
favorables. 

Si bien en la corriente literaria precedente la razón se erigió 
como gobernante de una buena parte del quehacer humano, en 
el romanticismo la imaginación devino el eje primordial. Ésta era 
la facultad fundamental del hombre y en el poeta era una especie 
de visión. Los románticos miraron la naturaleza a través de ojos 
imaginativos y no racionalistas. Para ellos, lo divino, la libertad y lo 
sublime se manifestaban en la naturaleza misma; por eso para los 
románticos ésta era las más de las veces la fuente de la imaginación, 
el poder humano más sublime.8 La raíz, la clave de la elevación es­
piritual se centró en la naturaleza, a la cual los poetas románticos 
concebían como una fuente del poder creativo, pues pensaban que 
"la imaginación guardaba una relación esencial con la verdad y la 
realidad y se esforzaban por lograr que su poesía expresara esa re­
lación" (Bowra 1982: 17). Querían, además, superar el estado ac­
tual del ser humano; querían mejorar al hombre. La poesía era la 

clave para lograr dicho perfeccionamiento. Sin embargo, entre los 
románticos y Blake existen notables diferencias que conciernen a la 
naturaleza y la imaginación. 

Por un lado, Blake no cobijarja el ideal de una poesía paisajis­
ta, al estilo de Wordsworth, porque a sus ojos ello no representaba 
más que una imitación poco creativa. Por otro lado, y también en 
oposición a Wordsworth, Blake apostaría en todo momento por el 
exceso.9 El tipo de poesía abanderado por Wordsworth y ejecutado 

31 



ADRIÁN MUÑOZ 

Poetas del Cementerio, habían colaborado en la construcción de 
la nueva brecha que más tarde sería denominada Romanticismo y 
que tanto peso tendría sobre el arte en general.7 Sin duda alguna, 
William Blake es una figura significativa de dicho periodo, aunque 
en realidad es un artista pre-romántico; es innegable la fuerza de su 
obra y, sin embargo, pasó mucho tiempo para que pudiera en ver­
dad ser considerado dentro de la historia de la literatura. Con todo, 
vale la pena señalar que los últimos años del siglo XVIII, en particu­
lar la década de 1790 -cuando se compuso MHH-, implicaron 
una increíble efervescencia de radicalismo no sólo religioso, sino 
también político. Las dinámicas que rigieron este an1biente, y la in­
fluencia que éste tuvo sobre la obra de Blake, se han examinado con 
precisión por algunos estudiosos (notablemente, Makdisi 2003). 
Blake no se sustrae a este debate sociopolítico, sino que participa 
sostenidamente, como se puede constatar en la última sección de 
MHH y en sus profecías America y Europe, contemporáneas de 
MHH. Al combinar su inconformismo religioso y político con sus 
ideales estéticos, Blake solía apartarse incluso del inconformismo 
hegemónico (Makdisi 2003: 68-72, 258). Aun así, sensibilidades 
religiosas como la renovación evangélica, el milenarismo o aun el 
deísmo sin duda causaron una honda impresión en el poeta (cf. 
Ryan 2003: 151-54). 

A menudo Blake ha sido atacado por el acentuado hermetismo 
de sus obras y también hay quienes podrían afirman que la sucesión 
de corrientes artísticas, así como su confrontación, son resultado, 
más que de otra cosa, de la vanidad o del tedio que produce con el 
tiempo la corriente en boga; sin embargo, Octavio Paz afirmó muy 
acertadamente que "Cada vez que surge un gran poeta hermético o 
movimiento de poesía en rebelión contra los valores de una socie­
dad determinada, debe suponerse que esa sociedad, no la poesía, 
padece males incurables" (Paz 1999: 70 ). Puesto de otro modo: la 
época de Blake es una "que teme la energía como si lo energético y 

30 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

lo demoníaco fueran lo mismo" (Bloom 1999: 142); de ahí las ma­
niobras antinómicas que emplea Blake, recurso que por supuesto 
lo sitúa del lado infernal. A través del siglo XIX, Blake era conocido 
sólo por pocos artistas, ninguno de muclio peso, y casi nadie habla­
ba de él. Samuel Taylor Coleridge, no obstante, tuvo acercamien­
tos a la poesía de Blake -aunque sólo a los Cantos de inocencia y

de experiencia, nunca a los libros proféticos que tantos estudios han 
inspirado en la actualidad- y llegó a escribir críticas relativamente 
favorables. 

Si bien en la corriente literaria precedente la razón se erigió 
como gobernante de una buena parte del quehacer humano, en 
el romanticismo la imaginación devino el eje primordial. Ésta era 
la facultad fundamental del hombre y en el poeta era una especie 
de visión. Los románticos miraron la naturaleza a través de ojos 
imaginativos y no racionalistas. Para ellos, lo divino, la libertad y lo 
sublime se manifestaban en la naturaleza misma; por eso para los 
románticos ésta era las más de las veces la fuente de la imaginación, 
el poder humano más sublime.8 La raíz, la clave de la elevación es­
piritual se centró en la naturaleza, a la cual los poetas románticos 
concebían como una fuente del poder creativo, pues pensaban que 
"la imaginación guardaba una relación esencial con la verdad y la 
realidad y se esforzaban por lograr que su poesía expresara esa re­
lación" (Bowra 1982: 17). Qµerían, además, superar el estado ac­
tual del ser humano; querían mejorar al hombre. La poesía era la
clave para lograr dicho perfeccionamiento. Sin embargo, entre los 
románticos y Blake existen notables diferencias que conciernen a la 
naturaleza y la imaginación. 

Por un lado, Blake no cobijarja el ideal de una poesía paisajis­
ta, al estilo de Wordsworth, porque a sus ojos ello no representaba 
más que una imitación poco creativa. Por otro lado, y también en 
oposición a Wordsworth, Blake apostaría en todo momento por el 
exceso.9 El tipo de poesía abanderado por Wordsworth y ejecutado 

31 



ADRIÁN MuÑOZ 

por otros suponía, en efecto, la expresión de las emociones, pero 
también exigía que éstas se encontraran reguladas (mediante pa­
trones estilísticos, por ejemplo). Por el contrario, Blake liberó por 
completo a la imaginación y a la emoción; éstas no eran parte del 
poema y herramientas del poeta, sino que constituían vehículos de 
aquéllas. Este exceso se enaltece repetidamente en MHH y encon­
trará una expresión mucho más obvia -y desbordada- en los 
libros posteriores. 

Es importante advertir una oposición latente e implícita en 
MHH. Blake antepone el papel del profeta/poeta al del sacerdote 
y el racionalista. Desde su perspectiva: 

The succesor of the priest -although he may be the last to admit it­

is the enlightened and liberal intellectual who, like Hume, Gibbon and 

Voltaire, has exchauged dogmatic supertition for a reasonable natura­

lism, and who treats the prophet as an eccentric of a mania instead of a 

heretic (Fisher I 971: 1 S ). '° 

"Excéntrico" y "maniático" son adjetivos que a menudo utiliza­
ron sus contemporáneos para describir la personalidad de William 
Blake. Desde luego, el "pobre Blake" -como le llamaban algunos 
de sus allegados- consideraba que la palabra del verdadero poe­
ta (como él mismo se asumía) coincidía con las revelaciones del 
profeta. Ambos no pueden sino ser repudiados por las ortodoxias 
intelectuales y religiosas. Pero la ortodoxia, a ojos de Blake, está más 
alejada de la Verdad que la palabra profética. Para el poeta, la Ima­
ginación es el vehículo de la vida y de la inspiración divina, como 
expone en Mi/ton II 32: 32 (Blake 1988: 132): "The Imagi.nation is 
not a State: it is the Human Existence itself" (La Imaginación no es 
un Estado: es la mismísima Existencia Humana). 

La correlación entre la poesía y la "verdad" suele desembocar 
en el plano de la intuición religiosa, y esto es un asunto que ha 

32 

Los VERSOS SATÁNICOS DE llLAKE 

preocupado a los estudiosos de poética y teorías estéticas. El ale­
mán Martín Heidegger escribió teorías sobre la obra poética que 
nos pueden auxiliar. Dice Heidegger que la relación entre poesía y 
verdad es indisputable; la primera devela la segunda mediante una 
lucha que se establece entre el alumbramiento y la ocultación del ente,

y en esta lucha también se efectúa una interacción de adversarios o 
contrarios. Esta lucha no es negativa; antes bien, su resultado pro­
duce beneficios de primer orden. Escribe Heidegger: "En [esta] lu­
cha se conquista la unidad del mundo y la tierra" (Heidegger 1988: 
100 ). Antes de la obra de arte, existe una escisión de todos los ob­
jetos y todos los seres, pero después de la poesía puede vislumbrar­
se la unidad verdadera y primigenia. Son varias las razones por las 
cuales se produce dicha escisión, pero, por su carácter redentor y 
revelador, la poesía adquiere un estatus religioso. Es con esta lente 
que debemos leer El matrimonio.

El acto poético se vuelve tan poderoso como el discurso del 
profeta; los trabajos de Blake aparecen no sólo para quien quiera 
recibirlos, sino para quien tenga la mente lo suficientemente ex­
pandida como para entender su mensaje. La actitud de Blake es 
inequívoca: "Receiving a Prophet As a Prophet is a Duty [Es una 
obligación recibir a un profeta como a un profeta]"; Biake casi impo­
pe una responsabilidad en el espectador y una condena a quien no 
sólo no comprenda, sino se mofe de la Obra: "The Mocker of Art is 
the Mocker ofJesus [ Quien se mofa del arte se mofa de Jesús]• ( en 
Ackroyd 1999: 283 ). La poesía de Blake es un mensaje divino, una 
revelación hecha por mensajeros celestiales y que él -como todo 
profeta- debe a su vez comunicar a los hombres. En la misma lí­
nea de Heidegger, Octavio Paz ha señalado la estrecha relación entre 
poesía y vaticinio y en lo concerniente a nuestro autor menciona: 
"El reino que profetiza Blake es el de la poesía. El poeta vuelve a ser 
Vate y su vaticinio proclama la fundación de una ciudad cuya prime­
ra piedra es la palabra poética" (Paz 1999: 233 ). Es preciso recordar 

33 



ADRIÁN MUÑOZ 

por otros suponía, en efecto, la expresión de las emociones, pero 
también e,xigia que éstas se encontraran reguladas (mediante pa­
trones estilísticos, por ejemplo). Por el contrario, Blake liberó por 
completo a la imaginación y a la emoción; éstas no eran parte del 
poema y herramientas del poeta, sino que constituían vehículos de 
aquéllas. Este exceso se enaltece repetidamente en MHH y encon­
trará una expresión mucho más obvia -y desbordada- en los 
libros posteriores. 

Es importante advertir una oposición latente e implícita en 
MHH. Blake antepone el papel del profeta/poeta al del sacerdote 
y el racionalista. Desde su perspectiva: 

The succesor of the priest -although he may be the last to admit it­
is the enlightened and liberal inteUectual who, like Hume, Gibbon and 
Voltaire, has exchanged dogmatic supertition for a reasonable natura­
lism, and who treats the prophet as an eccentric of a mania instead of a 
heretic (Fisher 1971: 15 ). 'º 

"Excéntrico" y "maniático" son adjetivos que a menudo utiliza­
ron sus contemporáneos para describir la personalidad de William 
Blake. Desde luego, el "pobre Blake" -como le llamaban algunos 
de sus allegados- consideraba que la palabra del verdadero poe­
ta (como él mismo se aswnía) coincidía con las revelaciones del 
profeta. Ambos no pueden sino ser repudiados por las ortodoxias 
intelectuales y religiosas. Pero la ortodoxia, a ojos de Blake, está más 
alejada de la Verdad que la palabra profética. Para el poeta, la Ima­
ginación es el vehículo de la vida y de la inspiración divina, como 
expone en Mi/ton II 32: 32 (Blake 1988: 132): "The lmagination is 
not a State: it is the Human Existence itself" (La Imaginación no es 
un Estado: es la misnúsima Existencia Humana). 

La correlación entre la poesía y la "verdad" suele desembocar 
en el plano de la intuición religiosa, y esto es un asunto que ha 

32 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

preocupado a los estudiosos de poética y teorías estéticas. El ale­
mán Martín Heidegger escribió teorías sobre la obra poética que 
nos pueden auxiliar. Dice Heidegger que la relación entre poesía y 
verdad es indisputable¡ la primera devela la segunda mediante una 
lucha que se establece entre el alumbramiento y la ocultación del ente,

y en esta lucha también se efectúa una interacción de adversarios o 
contrarios. Esta lucha no es negativa; antes bien, su resultado pro­
duce beneficios de primer orden. Escribe Heidegger: "En [esta] lu­
cha se conquista la unidad del mundo y la tierra" (Heidegger 1988: 
IOO ). Antes de la obra de arte, existe una escisión de todos los ob­
jetos y todos los seres, pero después de la poesía puede vislumbrar­
se la unidad verdadera y prin1igenia. Son varias las razones por las 
cuales se produce dicha escisión, pero, por su carácter redentor y 
revelador, la poesía adquiere un estatus religioso. Es con esta lente 
que debemos leer El matrimonio.

El acto poético se vuelve tan poderoso como el discurso del 
profeta¡ los trabajos de Blake aparecen no sólo para quien quiera 
recibirlos, sino para quien tenga la mente lo suficientemente ex­
pandida como para entender su mensaje. La actitud de Blake es 
inequívoca: "Receiving a Prophet As a Prophet is a Duty [Es una 
obligación recibir a un profeta como a un profeta]"; Blake casi irnpo­
pe una responsabilidad en el espectador y una condena a quien no 
sólo no comprenda, sino se mofe de la Obra: "The Mocker of Art is 
the Mocker ofJesus [ Quien se mofa del arte se mofa de Jesús]• ( en 
Ackroyd 1999: 283). La poesía de Blake es un mensaje divino, una 
revelación hecha por mensajeros celestiales y que él -como todo 
profeta- debe a su vez comunicar a los hombres. En la misma lí­
nea de Heidegger, Octavio Paz ha señalado la estrecha relación entre 
poesía y vaticinio y en lo concerniente a nuestro autor menciona: 
"El reino que profetiza Blake es el de la poesía. El poeta vuelve a ser 
Vate y su vaticinio proclama la fundación de una ciudad cuya prime­
ra piedra es la palabra poética" (Paz 1999: 233). Es preciso recordar 

33 



AoruÁN MUÑOZ 

que el vate es un vaticinador, un vidente, y es justo en este sentido 
que Blake aspiraba a la palabra profética, como un poeta inspirado 
por la divinidad que, más que adivinar el futuro, revela verdades 

(Singer 2000: l 16). De este modo, el destino de la humanidad y su 
perfeccionamiento encontrarán su piedra milenaria en el arte. 

El matrimonio del cielo y el i11Jiemo es una obra que puede ser dis­
frutada enormemente, aun a expensas de que sea o no comprendida 
del todo. De hecho, entender esta composición no es tarea fácil. El 
tono "profético• de la obra le imprime un estilo que lo hace bastante 
disfrutable, pero la claridad del texto queda a veces comprometida 
por la amalgama de referencias simultáneas y los múltiples símbo­

los. Como escribe Agustí Bartra: "Todo el poema está cruzado de 
alegorías y metáforas: el molino de la discusión y de la lógica de los 
libros, los abismos de la duda y el error, los caballos de la sabiduría y 
de la obediencia pasiva" (en Blake 1990: 186).A medida que avan­
zan1os en la lectura, nos topamos con nuevas imágenes y nuevos 
retos. El matrimonio es una sucesión de "visiones• que, si bien res­
ponden a un contenido uniforme, difieren considerablemente en 
cuanto a forma. Las "Memorable Fancy" (secciones E, H, J, L, N) 
distan mucho de la dialéctica de los "Proverbs ofHell" (sección F), 
y éstos del 'J\rgument" (sección A) y la '�Song ofLiberty" (sección 
O). No obstante, MHH se erige como una labor hermenéutica que 
Blake ensaya en torno de la Biblia y del cristianismo como religión 
organizada, pero se trata de una exégesis que recurre a herramientas 
disimiles y versátiles (Muñoz 2008; Ryan 2003: 165 ).Así, cada una 
de las secciones de MHH se propone presentar la propia concep­
ción que William Blake tenía del cristianismo "puro� 

Pero ¿cuál es el cristianismo de Blake? Sin duda, uno más bien 
heterodoxo. Tanto su bautismo como su matrin1onio fueron con­
sagrados según los oficios de la Iglesia Anglicana, pero no existen 
registros de que alguna vez haya asistido a los servicios y, lo que es 

más, a su muerte fue enterrado en un cementerio para disidentes 

34 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAK.E 

religiosos (Mee 2003: 136). Su ideología religiosa está fuertemen­
te marcada por el radicalismo y el inconformismo religioso de la 
Inglaterra de los siglos XVII-XVIII, a través de grupos como los 

ranters; significativamente, estos grupos recurrían a la retórica de 

las Sagradas Escrituras -en especial del Antiguo Testamento- al 
grado de llamar a sus propias enseñanzas The Everlasting Cospel(" El 
evangelio eterno"), apelativo que el mismo Blake empleó varios años 

después de MHH para titular otra obra poética (cf. Blake 2005: 
26-27). En palabras de un crítico canadiense, Blake encarnó "the
extreme lirnit of the Christian principie that neither doctrine nor
ritual, nor even moral sanctity, constitutes any ultimate basis for in­
dividual justification" (Fisher 1971: 3 ). 11 Para nuestro poeta, pues,

la realización de la fe cristiana representa un acto individual -y

por tanto libre, desembarazada de la contención que la colectividad
supone-; su culminación es la integración con el cuerpo celestial
de Jesucristo, una vez que se ha seguido su ejemplo en la Tierra. Los
dogmas y las liturgias no son sino formas externas que obnubilan
la vista del creyente. Blake busca purgar los ojos imaginativos -o
puertas de la percepción- con base en una dialéctica "infernal''.
Dicha dialéctica lo llevará a oponerse a las lecciones bíblicas del
tipo de "No hagas mal, y el mal no te dominará, sepárate del injusto,
y él se alejará de ti. No siembres, hijo, en surcos de injusticia, no sea 
que coseches siete veces más. No pidas al Señor la preeminencia, ni 
al rey silla de gloria" (Sirácides 7: 1-4 ).'2 

Pero además de esto, para el visionario inglés Cristo representa 

también la Energía, el Espíritu Profético y el Genio Poético encar­
nados; Cristo es un hombre de acciones, no de preceptos. Tenemos 
por un lado que Albión es el hombre primordial, el cual, alguna vez 

en completa armonía, cae en una especie de sueño en el cual la 

tensión de los Contrarios y la tiranía de uno de ellos impiden que 
pueda contemplar la verdadera realidad de la naturaleza y del mun­
do. Por otro lado, Jesús es un ejemplo, un líder y es la meta que ha 

35 



ADRIÁN MUÑOZ 

que el vate es un vaticinador, un vidente, y es justo en este sentido 
que Blake aspiraba a la palabra profética, como un poeta inspirado 
por la divinidad que, más que adivinar el futuro, revela verdades 
(Singer 2000: 116). De este modo, el destino de la humanidad y su 
perfeccionamiento encontrarán su piedra milenaria en el arte. 

El matrimonio del cielo y el infierno es una obra que puede ser dis­
frutada enormemente, aun a expensas de que sea o no comprendida 
del todo. De hecho, entender esta composición no es tarea fácil. El 
tono "profético" de la obra le imprime un estilo que lo hace bastante 
disfrutable, pero la claridad del texto queda a veces comprometida 
por la amalgama de referencias simultáneas y los múltiples símbo­
los. Como escribe Agustí Bartra: "Todo el poema está cruzado de 
alegorías y metáforas: el molino de la discusión y de la lógica de los 
libros, los abismos de la duda y el error, los caballos de la sabiduría y 
de la obediencia pasiva" (en Blake 1990: 186).A medida que avan­
zamos en la lectura, nos topamos con nuevas imágenes y nuevos 
retos. El matrimonio es una sucesión de "visiones" que, si bien res­
ponden a un contenido uniforme, difieren considerablemente en 
cuanto a forma. Las "Memorable Fancy (secciones E, H, J, L, N) 
distan mucho de la dialéctica de los "Proverbs of Hell" (sección F), 
y éstos del J\rgument" (sección A) y la 'J\Song ofLiberty (sección 
O). No obstante, MHH se erige como una labor hermenéutica que 
Blake ensaya en tomo de la Biblia y del cristianismo como religión 
organizada, pero se trata de una exégesis que recurre a herramientas 
disúniles y versátiles (Muñoz2008; Ryan 2003: 165).Así, cada una 
de las secciones de MHH se propone presentar la propia concep­
ción que William Blake tenía del cristianismo "puro". 

Pero ¿cuál es el cristianismo de Blake? Sin duda, uno más bien 
heterodoxo. Tanto su bautismo como su matrimonio fueron con­
sagrados según los oficios de la Iglesia Anglicana, pero no existen 
registros de que alguna vez haya asistido a los servicios y, lo que es 
más, a su muerte fue enterrado en un cementerio para disidentes 

34 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

religiosos (Mee 2003: 136). Su ideología religiosa está fuertemen­

te marcada por el raclicalismo y el inconformismo religioso de la 
Inglaterra de los siglos XVII-XVIII, a través de grupos como los 
ranters; significativamente, estos grupos recurrían a la retórica de 

las Sagradas Escrituras -en especial del Antiguo Testan1ento- al 
grado de llamar a sus propias enseñanzas The Everlasting Cospel(" El 
evangelio eterno''), apelativo que el mismo Blake empleó varios años 

después de MHH para titular otra obra poética (cf Blake 2005: 
26-27). En palabras de un crítico canacliense, Blake encarnó "the
extreme ümit of the Christian principie that neither doctrine nor
ritual, nor even moral sanctity, constitutes any ultimate basis for in­
dividual justification" (Fisher 1971: 3).11 Para nuestro poeta, pues,
la realización de la fe cristiana representa un acto individual -y
por tanto libre, desembarazada de la contención que la colectividad
supone-; su culminación es la integración con el cuerpo celestial
de Jesucristo, una vez que se ha seguido su ejemplo en la Tierra. Los
dogmas y las liturgias no son sino formas externas que obnubilan

la vista del creyente. Blake busca purgar los ojos imaginativos -o
puertas de la percepción- con base en una dialéctica "infernal�
Dicha clialéctica lo llevará a oponerse a las lecciones bíblicas del
tipo de "No hagas mal, y el mal no te dominará, sepárate del injusto,
y él se alejará de ti. No siembres, hijo, en surcos de injusticia, no sea
que coseches siete veces más. No pidas al Señor la preeminencia, ni
al rey silla de gloria" (Sirácides 7: 1-4 ).12

Pero además de esto, para el visionario inglés Cristo representa 
también la Energía, el Espíritu Profético y el Genio Poético encar­
nados; Cristo es un hombre de acciones, no de preceptos. Tenemos 
por un lado que Albión es el hombre primordial, el cual, alguna vez 
en completa armonía, cae en una especie de sueño en el cual la 
tensión de los Contrarios y la tiranía de uno de ellos impiden que 
pueda contemplar la verdadera realidad de la naturaleza y del mun­
do. Por otro lado, Jesús es un ejemplo, un líder y es la meta que ha 

35 



ADRIÁN MuÑOZ 

de conseguirse una vez que ha "despertado" de ese sueño, es decir, 
un estado en que se logrará la plena identificación con la divinidad: 

Therefore 

God becomes as we are 

that we may be as he 

is13 

Por lo demás, hay que aclarar que Albión figura sólo de manera 
parcial hacia el final de MHH (sección O); ni siquiera es posible 
allí aún determinar si el término designa genéricamente a Inglaterra 
o si se refiere al gigante que protagonizará los poemas posteriores.
Lo mismo vale para el "Eterno Femem;no• y para Urthona en el
mismo pasaje. Se trata de temas mitopoéticos que todavía no están
plenamente desarrollados en esta fase de la producción del poeta­
grabador londinense.

William Blake, corno la mayoría de sus contemporáneos, reci­
bió una formación religiosa cristiana, lo que sin duda alimentó su 
facultad creativa, pues varias de sus figuras o personajes literarios 
están estrechamente relacionados con figuras bíblicas. Pero además 
de este lado de su educación religiosa, el poeta inglés también siguió 
por algún tiempo las doctrinas de Emanuel Swedenborg, un teó­
logo sueco que afirmaba tener conversaciones con los ángeles. En 
tiempos del poeta inglés, había en Londres una gran proliferación 
de sectas religiosas, concentradas en su mayor parte en Blooms­
bury. Swedenborg fue un personaje prominente en este contexto y 
propició la fundación de la Iglesia de la Nueva Jerusalén, con sede 
en Londres. Los primeros acercamientos de Blake a Swedenborg 
fueron por medio del padre del poeta, quien era seguidor del sueco, 
y Blake habría de seguirlo también por algunos años hasta que en­
contró importantes discrepancias. Siempre una personalidad con 
tendencias hacia las instancias de genialidad e imaginación ilimita-

36 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

das, el joven grabador y poeta sin duda se habría sentido estimulado 
por las palabras que Swedenborg escribía: 

Como quiera que mediante la Gracia Divina del Señor, las interiori­

dades de mi espíritu me han sido desveladas y en consecuencia me ha 

sido dado el hablar con espíritus y ángeles, no sólo con los que moran 

cerca de nuestra tierra, sino con muchos habitantes de otros planetas 

( ... ) he sido instruido por ellos acerca de los planetas de que proceden, 

de la vida, costumbres y forma de adoración divina de sus habitantes 

( ... ) [y] se me ha pennitido hacer la descripción de las cosas que he 

visto y oído (Swedenborg 1988: 13 ). 

El visionario sueco afirmaba haber presenciado directamente 
a los habitantes de las regiones celestiales, quienes le habían lleva­
do por un recorrido a través de distintos cielos e infiernos. Desde 
luego, encontramos aquí rasgos que colocan en una tradición simi­
lar a Dante, Swedenborg y Blake como autores y al mismo tiempo 
protagonistas de un viaje místico. En un sentido, nos enfrentan10s 
al mismo tipo de crónicas en El matrimonio. Swedenborg decía ade­
más que: "La relación entre el Cielo y el Infierno es semejante a la 
que existe entre dos opuestos que actúan uno contra otro y de la 
acción y reacción de ellos resulta un equilibrio en el que todas las 
cosas permanecen en orden" (Swedenborg 1988: 204). 

Sin duda alguna, el inquieto Blake recogió de este teólogo ele­
mentos que complementarían su formación y su propia concep­
ción teológica, pero la ruptura fue impetuosa y no dudó en asestar 
mordaces ataques contra las doctrinas de Swedenborg. 7heMarria­

ge of Heaven and Hell es un ejemplo del tipo de influencia que el teó­
logo y ocultista sueco ejerció sobre el poeta y pintor inglés; el titulo 
hace clara referencia a las obras de Swedenborg y el texto mismo 
menciona su nombre. Emanuel Swedenborg puso por escrito sus 
visiones, las cuales giraban con frecuencia en torno de un equilibrio 

37 



ADRIÁN MUNOZ 

de conseguirse una vez que ha "despertado" de ese sueño, es decir, 
un estado en que se logrará la plena identificación con la divinidad: 

Therefore 
God becomes as we are 

that we may be as he 
is 13 

Por lo demás, hay que aclarar que Albión figura sólo de manera 
parcial hacia el final de MHH (sección O); ni siquiera es posible 
allí aún determinar si el término designa genéricamente a Inglaterra 
o si se refiere al gigante que protagonizará los poemas posteriores.
Lo mismo vale para el "Eterno Femem;no" y para Urthona en el
mismo pasaje. Se trata de temas mitopoéticos que todavía no están
plenamente desarrollados en esta fase de la producción del poeta­
grabador londinense.

William Blake, como la mayoría de sus contemporáneos, reci­
bió una formación religiosa cristiana, lo que sin duda alimentó su 
facultad creativa, pues varias de sus figuras o personajes literarios 
están estrechamente relacionados con figuras bíblicas. Pero además 
de este lado de su educación religiosa, el poeta inglés también siguió 
por algún tiempo las doctrinas de Emanuel Swedenborg, un teó­
logo sueco que afirmaba tener conversaciones con los ángeles. En 
tiempos del poeta inglés, había en Londres una gran proliferación 
de sectas religiosas, concentradas en su mayor parte en Blooms­
bury. Swedenborg fue un personaje prominente en. este contexto y
propició la fundación de la Iglesia de la Nueva Jerusalén, con sede 
en Londres. Los primeros acercamientos de Blake a Swedenborg 
fueron por medio del padre del poeta, quien era seguidor del sueco, 
y Blake habría de seguirlo también por algunos años hasta que en­
contró importantes discrepancias. Siempre una personalidad con 
tendencias hacia las instancias de genialidad e imaginación ilimita-

36 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

das, el joven grabador y poeta sin duda se habría sentido estimulado 
por las palabras que Swedenborg escribía: 

Como quiera que mediante la Gracia Divina del Señor, las interiori­
dades de mi espíritu me han sido desveladas y en consecuencia me ha 
sido dado el hablar con espíritus y ángeles, no sólo con los que moran 
cerca de nuestra tierra, sino con muchos habitantes de otros planetas 
( ... ) he sido instruido por ellos acerca de los planetas de que proceden, 
de la vida, costumbres y forma de adoración divina de sus habitantes 
( ... ) [y) se me ha permitido hacer la descripción de las cosas que he 
visto y oído (Swedenborg 1988: 13 ). 

El visionario sueco afirmaba haber presenciado directamente 

a los habitantes de las regiones celestiales, quienes le habían lleva­
do por un recorrido a través de distintos cielos e infiernos. Desde 
luego, encontramos aquí rasgos que colocan en una tradición simi­
lar a Dante, Swedenborg y Blake como autores y al mismo tiempo 
protagonistas de un viaje místico. En un sentido, nos enfrentarnos 
al mismo tipo de crónicas en El matrimonio. Swedenborg decía ade­
más que: "La relación entre el Cielo y el Infierno es semejante a la 
que existe entre dos opuestos que actúan uno contra otro y de la 
acción y reacción de ellos resulta un equilibrio en el que todas las 
cosas permanecen en orden" (Swedenborg 1988: 204 ). 

Sin duda alguna, el inquieto Bla.ke recogió de este teólogo ele­
mentos que complementarían su formación y su propia concep­
ción teológica, pero la ruptura fue impetuosa y no dudó en asestar 
mordaces ataques contra las doctrinas de Swedenborg. 1heMarria­

ge of Heaven and He// es un ejemplo del tipo de influencia que el teó­
logo y ocultista sueco ejerció sobre el poeta y pintor inglés; el título 
hace clara referencia a las obras de Swedenborg y el texto mismo 
menciona su nombre. Emanuel Swedenborg puso por escrito sus 
visiones, las cuales giraban con frecuencia en torno de un equilibrio 

37 



ADRIÁN MUÑOZ 

entre el bien y el mal, así como también trataban de la naturaleza 
del reino de los cielos y de sus habitantes. Acerca de este equilibrio, 
el visionario sueco refería que "Las fuerzas que actúan mantenien­
do el equilibrio espiritual son el bien y el mal, pues toda la vida del 
hombre está en función del bien y el mal, siendo la voluntad el recep­
táculo en el que actúan tales fuerzas" (Swedenborg 1988: 214-15; mi 
énfasis). Swedenborg había atinado al advertir que estas fuerzas y 
fuctores intervienen en la voluntad hwnana, pero había errado al 
no cuestionar los valores de lo "bueno" y lo "malo". En otra parte, 
escribe también que las cosas malignas y falsas se oponen rotun­
damente a las cosas buenas y verdaderas, porque las primeras son 
siempre demoniacas, mientras que las últimas son siempre divinas 
y celestiales (Divine Love and Wisdom §27 J; Swedenborg 2003: 160 
ss.). Blake acepta al menos en parte la idea de un equilibrio entre el 
Cielo y el lnfierno, pero al mismo tiempo hace una constante sátira 
de Swedenborg y de sus doctrinas en MHH. 

Para intitular su poema, el poeta inglés se basa en la dialéctica 
que rige al cielo y el infierno según el teólogo sueco, una idea que 
figura, por ejemplo, en su El cielo y el infierno ( 1758 ). La incorpora­
ción de la palabra marriage (matrimonio) en el título de Blake pone 
en evidencia una de las diferencias entre él y Swedenborg, pues 
éste decia que 1a bondad no puede sentir deseos de unión con la 
maldad" (Swedenborg 1988: 216). Encontramos aquí un elemen­
to que contribuye a elaborar la ironía del poema profético; Blake 
"casa" los contrarios, al mismo tiempo que invierte los valores del 
bien y el mal. A juicio de Blake, para Swedenborg el bien y el mal 
son categorías que se anulan una a la otra y por eso no comulgó del 
todo con las ideas del sueco; Blake se inclinaba más a concebir al 
bien y el mal como identidades contrarias que debían ser acopla­
das, de ahí el título de su libro profético. Decir Bien y Mal, en este 
contexto, abarca mucho más que meras categorías éticas; en MHH 
Blake habla insistentemente de la manifestación y pugna entre con-

38 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

trarios, tipificados sobre todo por la Razón Represora y la Energía 
Creativa: "El matrimonio quiere decir, pues, colocar los contrarios 
Razón y Energía de forma que no puedan absorberse ni rechazarse 
recíprocamente" (Bloom 1999: 142). El matrimonio del bien y el 
mal apunta hacia una mediación necesaria. 

La construcción del discurso satírico en El matrimonio es acu­
cioso y preciso, pero al mismo tiempo sin escrúpulos en el momen­

to de vapulear presupuestos culturales: 

[MHH) attacks the very serious theme of a culture that makes itself 

dismally grotesque through its misuse of mental and bodily powers. 

The tone is urbane but in a happy revolutionary spirit. ( ... ) Conven­

tional reason, alias morality, the "angelic� is negatively grotesque be­

cause it smugly distorts the free energy oflile. Energy, the "diabolic", is 

positively grotesque because it is dangerously creative and exuberant, 

arising from instinct... (Birenbaum 1992: 34 ). 14 

Los altos vuelos de este tono grotesco y casi carnavalesco se 
condensan en los "Proverbios del Infierno" (sección F), pero tam­
bién en las visiones memorables donde el visionario/voz poética asis­
te a una cena en compañía de los profetas lsafas y Ezequiel (sección 
H) y donde encontramos las respectivas imposturas de visiones
entre el narrador y el ángel ortodoxo (sección L). El espíritu sub­
versivo que impera en varios proverbios diabólicos ( ver en espe­
cial Proverbios §4, §5, §7, §18, §21, §37, §44, §46, §49, §55 y §67)
deriva directamente de la tergiversación de valores instrumentada
en las secciones A-D y epitomizada por la conversión del Angel en
Demonio en la sección N.

La argumentación binaria y contestataria sobre la que se apoya 
MHH dimana en parte de los innumerables tratados que se escribie­
ron antes de Blake y de Swedenborg acerca del cielo y del infierno. 
Este tipo de literatura fue de suma importancia para forjar el imagina-

39 



ADRIÁN MuÑOZ 

entre el bien y el mal, así como también trataban de la naturaleza 
del reino de los cielos y de sus habitantes. Acerca de este equilibrio, 
el visionario sueco refería que "Las fuerzas que actúan mantenien­
do el equilibrio espiritual son el bien y el mal, pues toda la vida del 
hombre está en función del bien y el mal, siendo la voluntad el recep­
táculo en el que actúa11 ta/esfuerzas" (Swedenborg 1988: 214-15; mi 
énfasis). Swedenborg había atinado al advertir que estas fuerzas y 
factores intervienen en la voluntad humana, pero había errado al 
no cuestionar los valores de lo "bueno" y lo "malo� En otra parte, 
escribe también que las cosas malignas y falsas se oponen rotun­
damente a las cosas buenas y verdaderas, porque las primeras son 
siempre demoniacas, mientras que las últimas son siempre divinas 
y celestiales (DivineLove and Wisdom §271; Swedenborg 2003: 160 
ss.). Blake acepta al menos en parte la idea de un equilibrio entre el 
Cielo y el Infierno, pero al mismo tiempo hace una constante sátira 
de Swedenborg y de sus doctrinas en MHH. 

Para intitular su poema, el poeta inglés se basa en la dialéctica 
que rige al cielo y el infierno según el teólogo sueco, una idea que 
figura, por ejemplo, en su El cielo y el infierno ( 1758 ). La incorpora­
ción de la palabra marriage (matrimonio) en el título de Blake pone 
en evidencia una de las diferencias entre él y Swedenborg, pues 
éste decía que "la bondad no puede sentir deseos de unión con la 
maldad" (Swedenborg 1988: 216). Encontramos aquí un elemen­
to que contribuye a elaborar la ironía del poema profético; Blake 
"casa" los contrarios, al mismo tiempo que invierte los valores del 
bien y el mal. A juicio de Blake, para Swedenborg el bien y el mal 
son categorías que se anulan una a la otra y por eso no comulgó del 
todo con las ideas del sueco; Blake se inclinaba más a concebir al 
bien y el mal como identidades contrarias que debían ser acopla­
das, de ahí el título de su libro profético. Decir Bien y Mal, en este 
contexto, abarca mucho más que meras categorías éticas; en MHH 
Blake habla insistentemente de la manifestación y pugna entre con-

38 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

trarios, tipificados sobre todo por la Razón Represora y la Energía 
Creativa: "El matrimonio quiere decir, pues, colocar los contrarios 
Razón y Energía de forma que no puedan absorberse ni rechazarse 
recíprocamente" (Bloom 1999: 142). El matrimonio del bien y el 
mal apunta hacia una mediación necesaria. 

La construcción del discurso satírico en El matrimonio es acu­
cioso y preciso, pero al mismo tiempo sin escn'.1pulos en el momen­

to de vapulear presupuestos culturales: 

[MHH] attacks the very serious theme of a culture that makes itself 
dismally grotesque through its misuse of mental and bodily powers. 
lhe tone is urbane but in a happy revolutionary spirit. ( ... ) Conven­
tional reason, alias morality, the "angelic'; is negatively grotesque be­
cause it smugly distorts the free energy oflife. Energy, the •diabolic� is 
positively grotesque because it is dangerously creative and exuberant, 
arising fi-om instinct... (Birenbaum 1992: 34 ). 14 

Los altos vuelos de este tono grotesco y casi carnavalesco se 
condensan en los "Proverbios del Infierno" (sección F), pero tam­
bién en las visiones memorables donde el visionario/voz poética asis­
te a una cena en compañía de los profetas lsaías y Ezequiel (sección 
H) y donde encontramos las respectivas imposturas de visiones
entre el narrador y el ángel ortodoxo (sección L). El espíritu sub­
versivo que impera en varios proverbios diabólicos ( ver en espe­
cial Proverbios §4, §5, §7, §18, §21, §37, §44, §46, §49, §55 y §67)
deriva directamente de la tergiversación de valores instrumentada
en las secciones A-D y epitomizada por la conversión del Angel en
Demonio en la sección N.

La argumentación binaria y contestataria sobre la que se apoya 
MHH dimana en parte de los innumerables tratados que se escribie­
ron antes de Blake y de Swedenborg acerca del cielo y del infierno. 
Este tipo de literatura fue de sun1a importancia para forjar el imagina-

39 



ADRJÁN MUÑOZ 

rio colectivo inglés al respecto. Principalmente las órdenes eclesiásti­
cas se encargaron con exceso de hablar del infierno a fin de asegurar 
el "buen comportamiento" de los fieles y varios autores -muchos 
de ellos puritanos- escribieron obras que tocaban estos temas. En­
tre 1658 y 1797 se publicaron 35 ediciones solamente deA Few Sighs 
Jrom He// (Algunos suspiros desde el infierno), de John Bunyan, autor del 
célebre The Pilgrim 's Progress (La procesión del peregrino), que tam­
bién manejaba el correcto obrar del creyente cristiano. Cabe resaltar 
que dentro del pensamiento cristiano protestante no hay cabida para 
la idea del purgatorio como una última oportunidad para expiar cul­
pas y "ganarse" el cielo; para el protestante no existe un plano inter­
medio, así que sólo las obras realizadas en vida, aquí en la tierra, son lo 
que cuenta; no hay más méritos que seguir los preceptos de la iglesia y 
la profesión de fe. Y no hay que olvidar las corrientes de reforn1a en el 
seno del cristianismo, como la de Calvino, que propugnaba una pre­
destinación divina para el cielo, es decir que Dios, desde el principio 
de los tiempos, habría elegido a un cierto grupo de personas para que 
compartiesen el cielo en la presencia de Cristo. Blake no llegó nunca 
a sentirse particularmente atraído por ninguna de estas creencias. Si 
bien no afirmó la existencia de un tercer reino o plano intermedio 
entre el cielo y el infierno, sí sostuvo que era posible alcanzar la gra­
cia infinita o la espiritualidad mediante facultades humanas. Nada de 
predestinación, nada de favores divinos. 

Para Swedenborg también era factible que el ser humano pu­
diera vencer la ignorancia terrenal y alcanzar el cielo vía el libre 
albedrío y la razón. Hay que aclarar que Blake no rechazaba de 
manera rotunda el papel de la razón, sino que la concebía como 
una verdad incompleta, una visión a medias del mundo. Se podría 
decir que nuestro poeta siempre mantuvo una especie de filoso­
fía dualista para alcanzar la perfección; la mayor parte de su pen­
samiento está basado en la creencia de la interacción de los con­
a-arios: naturaleza-razón, hombre-mujer, inocencia-experiencia. Y 

40 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

es que para él la razón por sí sola no logra nada salvo la esclavitud 
de la naturaleza humana; en cambio, si razón e in1aginación entran 
en un juego dinámico, puedt:n producir la capacidad de la visión 
imaginativa, la posibilidad de una aprehensión global del mundo y 
todos los fenómenos que existen dentro y fuera de él.A veces, sobre 
todo en la retórica empleada en los "Proverbios del Infierno� Blake 
parece coincidir con el Advaita en que la verdad absoluta no debe 
ser razonada, sino experimentada, casi podría decirse intuida: "El 
conocimiento que uno adquiere por medio de la intuición es in­
mediato e incuestionable" (Mahadevan 1998: 18 ). Tal es el espíritu 
que podemos encontrar en sentencias como: "Cualquier cosa posi­
ble de creerse, es una imagen de la verdad" (MHH sección F §38). 

En su "Biblia de la Energía� como Harold Bloom denomina a 
MHH, la tensión de los contrarios deriva en una lucha espiritual. 
Dicha pugna es en parte fruto de la inversión de valores. Blake 
pensaba que el único medio para aprehender profunda y comple­
tamente la naturaleza del ser humano era a través de la interacción 
de estos contrarios y la libertad del Genio Poético. En el poema, los 
Contrarios están personificados por los ángeles y los demonios y 
su tensión se evidencia en el título. A lo largo del poema se desa­
rrollarán reflexiones acerca del bien y el mal y la moral de ángeles y 
demonios. Durante este proceso, el bien sigue correspondiendo al 
cielo y el mal al infierno, pero cuando el autor vincula la pasividad y 
la razón con el bien comienza a efectuar la tergiversación. El poeta 
adopta entonces el lado de los demonios; con toda disposición es­
cucha la voz del Diablo: 

... the representation ofhell as an inverted world that redresses imba­

lances which exist among thc hving receives its most sophisticated 

development in The Marriage, where hell is no longer represented as a 

specific geographic region; instead -as in Pnradise Lost- it becomes 

a region ofthe mind (Tannenbaum 1976: 87).15 

41 



ADRIÁN MuÑOZ 

río colectivo inglés al respecto. Principalmente las órdenes eclesiásti­
cas se encargaron con exceso de hablar del infierno a fin de asegurar 
el "buen comportamiento" de los fieles y varios autores -muchos
de ellos puritanos- escribieron obras que tocaban estos temas. En­
tre 1658 y 1797 se publicaron 35 ediciones solamente de A Few Sighs 
Jrom Hell (Algunos suspiros desde el infierno), de John Bunyan, autor del 
célebre The Pilgrim · s Progress (La procesión del peregrino), que tam­
bién manejaba el correcto obrar del creyente cristiano. Cabe resaltar 
que dentro del pensamiento cristiano protestante no hay cabida para 
la idea del purgatorio como una última oportunidad para expiar cul­
pas y "ganarse" el cielo; para el protestante no existe un plano inter­
medio, así que sólo las obras realizadas en vida, aquí en la tierra, son lo 
que cuenta; no hay más méritos que seguir los preceptos de la iglesia y 
la profesión de fe. Y no hay que olvidar las corrientes de refom1a en el 
seno del cristianismo, como la de Calvino, que propugnaba una pre­
destinación divina para el cielo, es decir que Dios, desde el principio 
de los tiempos, habría elegido a un cierto grupo de personas para que 
compartiesen el cielo en la presencia de Cristo. Blake no llegó nunca 
a sentirse particularmente atraído por ninguna de estas creencias. Si 
bien no afimló la existencia de un tercer reino o plano intermedio 
entre el cielo y el infierno, sí sostuvo que era posible alcanzar la gra­
cia infinita o la espiritualidad mediante facultades humanas. Nada de 
predestinación, nada de favores divinos. 

Para Swedenborg también era factible que el ser humano pu­
diera vencer la ignorancia terrenal y alcanzar el cielo vía el libre 

albedrío y la razón. Hay que aclarar que Blake no redlazaba de 
manera rotunda el papel de la razón, sino que la concebía como 

una verdad incompleta, una visión a medias del mundo. Se podría 
decir que nuestro poeta siempre mantuvo una especie de filoso­
fía dualista para alcanzar la perfección; la mayor parte de su pen­
samiento está basado en la creencia de la interacción de los con­
trarios: naturaleza-razón, hombre-mujer, inocencia-experiencia. Y

40 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

es que para él la razón por sí sola no logra nada salvo la esclavitud 

de la naturaleza humana; en cambio, si razón e in1aginación entran 
en un juego dinámico, pueden producir la capacidad de la visión 

imaginativa, la posibilidad de una aprehensión global del mundo y 
todos los fenómenos que existen dentro y fuera de él.A veces, sobre 
todo en la retórica empleada en los "Proverbios del Infierno� Blake 

parece coincidir con el Advaita en que la verdad absoluta no debe 
ser razonada, sino experimentada, casi podría decfrse intuida: "El 

conocimiento que uno adquiere por medio de la intuición es in­
mediato e incuestionable" (Mahadevan 1998: l 8 ). Tal es el espíritu 

que podemos encontrar en sentencias como: "Cualquier cosa posi­
ble de creerse, es una imagen de la verdad" ( MHH sección F §38). 

En su "Biblia de la Energía", como Harold Bloom denomina a 
MHH, la tensión de los contrarios deriva en una lucha espiritual. 
Dicha pugna es en parte fruto de la inversión de valores. Blake 
pensaba que el único medio para aprehender profunda y comple­
tamente la naturaleza del ser humano era a través de la interacción 

de estos contrarios y la libertad del Genio Poético. En el poema, los 
Contrarios están personificados por los ángeles y los demonios y 

su tensión se evidencia en el título. A lo largo del poema se desa­
rrollarán reflexiones acerca del bien y el mal y la moral de ángeles y 
demonios. Durante este proceso, el bien sigue correspondiendo al 
cielo y el mal al infierno, pero cuando el autor vincula la pasividad y 
la razón con el bien comienza a efectuar la tergiversación. El poeta 
adopta entonces el lado de los demonios; con toda disposición es­
cucha la voz del Diablo: 

... the representation ofhell as a.n inverted world that redresses imba­

lances which exist among thc living receives its most sophisticated 

development in 111e Marriage, where hell is no longer represented as a 

specilic geographic regio.n; instead-as in Paradise Lost- it becomes 

a region ofthe mind (Tannenbaum 1976: 87).'; 

41 



ADRIÁN MUÑOZ 

Nietzsche articula de un modo muy similar lo que él concibe 
como valores positivos para el espíritu libre del hombre en contra­
posición con los negativos. Los "valores" imperantes no son sino 

imposiciones ideológicas y, por tanto, productos de la mente -o 
de mentes perversas, como diría Nietzsche. Blake se une al bando de 
los demonios a la vez que Nietzsche se proclama como un anticristo 
hacia el final de Ecce horno: "Dionisos ver.sus el Crncificado" (Nietzsche 
1992: 791 ). Mas es importante hacer hincapié en una cosa: Nietzs­
che no atacaba realmente al nazareno sino a la religión que se fundó 
bajo su nombre. En este sentido, ser un anticristo significa desplegar 
un anticristianismo (como religión organizada e institucionalizada), 
no una actitud anti-Jesucristo. De forma paralela, aunque Blake otorga 
preeminencia a la voz del Diablo, refuerza su fidelidad a la figura de 
un Jesucristo amoroso, pero al mismo tiempo valeroso y conte�tatario. 

Para entender cabalmente MHH es importante tener en mente 
que se trata de una obra sobre todo satírica, no una profesión de fe luci­
ferina en un sentido literal. MHH satiriza no sólo la religión institucio­
nalizada, sino también algunos postulados de Swedenborg, y para ello 
se apropia de los recursos de John Milton: "It is as ifBlake tookMilton's 
image of satiric inspiration as a prescriptive statement and deliberately 
sought the best possible satiric mode .. ." (Tannenbaum 1976: 94). 16 

MHH es más que un mero panfleto malintencionado -y ciertamen­
te no es tampoco un semillero de cultos satánicos-¡ es una sátira pro­
fética o visionaria que pretende reestablecer los valores que habiliten 
al hombre para forjar la senda de su plenitud y su libertad. "La voz del 
Diablo" debe entenderse justamente desde esta óptica 

Al mismo tiempo, para tiempos de William Blake la figura de Satán 
no necesariamente representaba una oscura fuerza del mal, sino que 
representaba un motivo simbólico que encamaba fuerzas seductoras. 
Aun más: la creencia como tal en un personaje llamado Satanás había 
declinado considerablemente hacia el siglo XVIII, por lo que no se pue­
de catalogar a MHH como una obra satánica en estricto sentido: 

42 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

By the end of the eighteenth century, among the literate dasses ofEn­

gland, belief in the existen ce oí the Devil had practically vanished. Yet 

English and Continental writers, painters, and popular artists exhibit 

a resurgen! fascination with the myth ofSatan (Schock 1993: 441 ). 17 

De esta manera, la figura del Diablo o Satán se convirtió en un 
"símbolo ideológico� La importancia de la figura de Satanás radicaba 

sobre todo en el impulso que le daban numerosos artistas, quienes 
presentaban a Lucifer/Satanás como un símbolo de ímpetus revolu­
cionarios y de aspiración a la libertad (Byron y Shelley, por mencionar 
sólo dos). Antes que la mayoría de románticos, Blake ya había repa­
rado en la fascinante caracterización del Satán miltónico en Paradise 

Lost (El paraíso perdido ).A lo largo de la obra de Blake (en particular la 
segunda fase de creación), Satán se convierte en un motivo recun-ente. 

Hay tres dimensiones que contribuyen a la configuración de la 

figura del Satán blakeano: la primera es religiosa, relacionada con la 
disminución de la creencia en el Diablo y el ascenso de la mitografla 
comparada¡ la segunda tiene que ver con una apropiación ideológi­
ca del mito de Satanás tanto por radicales como por conservadores, 
lo que eventualmente dotó a esta figura de un contenido político¡ la 
tercera se refiere a la interpretación del Satán miltónico, que presen­
taba a esta figura como un personaje más bien humano, sublime y 
heroico (Schock 1993: 442-43 ). Un pasaje como el siguiente, sería 
la causa de que el Satán de John Mil ton se convirtiera a través de sus 
sucesores en una figura de culto, casi nútica: 

(. .. ) Thus far these beyond 

Compare of mortal prowess, yet observed 

Their dread Commander; he, above the rest 

1n shape and gesture proudly eminent, 

Stood like a tower: his form had yet not lost 

Ali her original brightness, nor appeared 

43 



ADRIÁN MUÑOZ 

Nietzsche articula de un modo muy similar lo que él concibe 
como valores positivos para el espíritu libre del hombre en contra­
posición con los negativos. Los "valores" imperantes no son sino 

imposiciones ideológicas y, por tanto, productos de la mente -o 

de mentes perversas, como diría Nietzsche. Blake se une al bando de 
los demonios a la ve:z que Nietzsche se proclama como un anticristo 
hacia el final de Ecce horno: "Dionisos versus el Cnidjicado • (Nietzsche 
1992: 791 ). Mas es importante hacer hincapié en una cosa: Nietzs­
che no atacaba realmente al nazareno sino a la religión que se fundó 
bajo su nombre. En este sentido, ser un anticristo significa desplegar 
un anticristianismo (como religión organizada e institucionalizada), 
no una actitud anti-Jesucristo. De forma paralela, aunque Blake otorga 
preeminencia a la voz del Diablo, refuerza su fidelidad a la figura de 
un Jesucristo amoroso, pero al mismo tiempo valeroso y contestatario. 

Para entender cabalmente MHH es importante tener en mente 
que se trata de una obra sobre todo satírica, no una profesión de fe luci­

ferina en un sentido literal. MHH satiriza no sólo la religión institucio­
nalizada, sino también algunos postulados de Swedenborg, y para ello 
se apropia de los recursos de John Milton: "Jt is as ifBlake took Milton's 

irnage of satiric inspiration as a prescriptive statement and deliberately 
sought the best possible satiric mode .. ." (Tannenbaum 1976: 94). 16 

MHH es más que un mero panfleto malintencionado -y ciertamen­
te no es tampoco un semillero de cultos satánicos-; es una sátira pro­
fética o visionaria que pretende reestablecer los valores que habiliten 
al hombre para forjar la senda de su plenitud y su libertad. "La voz del 
Diablo" debe entenderse justamente desde esta óptica. 

Al mismo tiempo, para tiempos de William Blake la figura de Satán 
no necesariamente representaba una oscura fuerza del mal, sino que 
representaba un motivo sin1bólico que encamaba fuerzas seductoras. 
Aun más: la creencia como tal en un personaje llamado Satanás había 
declinado considerablemente hacia el siglo XVIII, por lo que no se pue­
de catalogar a MHH como una obra satánica en estricto sentido: 

42 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

By the end of the eighteenth century, among the litera te classes ofEn­
gland, beliefin the existence ofthe Devil had practically vanished. Yet 
English and Continental writers, painters, and popular artists exhibit 

a resurgen! fascination with the myth ofSatan (Schock 1993: 441 ). " 

De esta manera, la figura del Diablo o Satán se convirtió en un 
"símbolo ideológico� La in1portancia de la figura de Satanás radicaba 
sobre todo en el impulso que le daban numerosos artistas, quienes 

presentaban a Lucifer/Satanás como un símbolo de ímpetus revolu­
cionarios y de aspiración a la libertad (Byron y Shelley, por mencionar 

sólo dos). Antes que la mayoría de románticos, Blake ya había repa­
rado en la fascinante caracterización del Satán miltónico en Paradise 

Lost (El paraíso perdido ).A lo largo de la obra de Blake (en particular la 
segunda fase de creación), Satán se convierte en un motivo recurrente. 

Hay tres dimensiones que contribuyen a la configuración de la 
figura del Satán blakeano: la primera es religiosa, relacionada con la 
disminución de la creencia en el Diablo y el ascenso de la rnitografía 
comparada; la segunda tiene que ver con una apropiación ideológi­

ca del mito de Satanás tanto por radicales como por conservadores, 
lo que eventualmente dotó a esta figura de un contenido político; la 
tercera se refiere a la interpretación del Satán miltónico, que presen­

taba a esta figura como un personaje más bien humano, sublime y 
heroico (Schock 1993: 442-43 ). Un pasaje como el siguiente, sería 
la causa de que el Satán de John Milton se convirtiera a través de sus 
sucesores en una figura de culto, casi mítica: 

( ... ) Thus far these beyond 
Compare of mortal prowess, yet observed 

Their dread Commander; he, above the rest 
In shape and gesture proudly eminent, 
Stood like a tower: his forrn had yet not lost 
Ali her original brightness, nor appeared 

43 



AoRJAN MVÑOZ 

Less than Archangel ruined, and the excess 
Of glory obscured (. .. ) 18 

Si bien este pasaje de Paradise Lost busca expresar la ruina de 
Satanás, la descripción lo coloca en una posición mayestática, subli­
me. Un poeta, particularmente de espíritu romántico, tendría que 
haberse sentido atraído por un personaje como éste, incluso haber 
simpatizado profundamente. Sin duda, tal fue el caso de Blake. 

EL MATRIMONIO DEL CIJJLO Y EL INFIERNO: EL TEXTO 

TI1e Marriage of Heaven and Hell (MHH), como la mayoría de las 
composiciones de Blake, es un texto de doble naturaleza: es un texto 
verbal y visual; la imagen complementa a la palabra y viceversa. Para 
Kathleen Raine ( 1996: 54 ), MHH es probablemente el libro ilumi­
nado donde Blake consigue la mayor fuerza en témúnos verbales y 
de diseño, pero otros, como Anthony Blunt, opinan lo contrario (cf. 
Blake 1993a: 129 ). Éste será un estudio parcial pues privilegiará el 
verbo sobre la imagen; como he señalado, me interesa sobre todo 
desvelar las fuentes del contenido verbal de MHH y sugerir posibles 
analogías. La mayor parte de mis observaciones sobre el aspecto vi­
sual será más bien descriptiva; s.in embargo, no dejaré de realizar algu­
nas críticas acerca de los diseúos cuando ello contribuya a profundi­
zar el análisis de pasajes específicos. En todo caso, el lector interesado 
en la complementariedad de verbo e iniagen en la obra de Blake en­
contrará de swna utilidad el siguiente artículo: Saree Makdisi, "The 
political aesthetic ofBlake's images� en Eaves 2003: 110-32. 

Esta composición es un poema en prosa que, al igual que el res­
to de las obras de Blake, fue publicado por el autor con un método 
de su invención en el que combinó texto y grabados.19 La mayor
parte del texto está conformado de pasajes en prosa; las únicas 

44 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAK.E 

excepciones son las secciones A y O, que están escritas en verso. 
MHH consta de veintisiete láminas de 15.l x 10.2 cms. en las que 
se conjuntan texto e ilustración. Todas presentan una combinación 
de texto e imágenes, aunque ninguna lámina ofrece un diseño por 
sí mismo y sin texto, como sí sucede en otras obras de Blake. Gra­

cias a su método, Blake podía imprimir cuan.tas veces quisiera sus 
obras e incluso realizar modificaciones menores o mayores, desde 
reorganizar el orden de las láminas hasta hacer cambios en las co­
loraciones y el texto mismo; esta técnica -no hay que perder de 
vista- también le permitía prescindir de la industria editorial, si 
bien al mismo tiempo ello lo alienaba. 

Sólo se conocen nueve copias completas de MHH (designadas 
por los estudiosos como Copia A, CopiaB, Copia C, etcétera), y unas 
dos o tres copias incompletas (véase http://www.blakearchive.org). 
La copia G ofrece un orden alterno de lánúnas y por ende de conte­
nido verbal: 1-11, 15, 14, 12-13, 16-27 (cf. Blake 1993a: 115-16). Yo 
me he ceñido al orden conservado en la mayoría de copias y recurri­
do por la gran mayoría de estudiosos. No obstante, resulta pertinente 
considerar que el cambiante orden de láminas en distintas "edicio­
nes" de MHH bien pudo haber sido un acto consciente. Si MHH, 
antes que nada, denuncia a la religión organizada y el pensamiento 
dogn1ático, entonces la decisión de ordenar de diferente modo su 
propio texto no es sino una encamación del espíritu revolucionario 
de Blake (cf. Myrone 2007: 78). Algunos (por ejemplo, Mee 2003: 
138) han sugerido que MHH pudo haber sido una reelaboración de
un panfleto temprano de Blake en contra del swedenborgismo, en
concreto las láminas 21 a 23 (secciones M y parte de N). El hecho de
que la mayor parte de MHH esté redactada en prosa parece apoyar
dicha tesis, pero no existen pruebas concluyentes.

La primera lámina, que ostenta el título, no indica ni el autor, ni 
la fecha, ni el lugar de publicación, algo inusual en las composicio­
nes ilustradas de Blake. Esta lámina muestra a diversas parejas en-

45 



ADRIÁN MUÑOZ 

Less than Archangel ruined, and the cxcess 
Ofgloryobscurcd ( ... )" 

Si bien este pasaje de Paradise Lost busca expresar la ruina de 
Satanás, la descripción lo coloca en una posición mayestática, subli­
me. Un poeta, particularmente de espíritu romántico, tendría que 
haberse sentido atraído por un personaje como éste, incluso haber 
simpatizado profundamente. Sin duda, tal fue el caso de Blake. 

EL MATRIMONIO DEL CIELO l' EL INFIERNO: EL TEXTO 

The Marriage of Heaven and Hell (MHH), como la mayoría de las 
composiciones de Blake, es un texto de doble naturaleza: es un texto 
verbal y visual; la imagen complementa a la palabra y viceversa Para 
Kathleen Raine ( 1996: 54 ), MHH es probablemente el libro ilumi­
nado donde Blake consigue la mayor fuerza en términos verbales y 
de diseño, pero otros, como Anthony Blunl, opinan lo contrario (cf 
Blake 1993a: 129 ). Éste será un estudio parcial pues privilegiará el 
verbo sobre la imagen; como he señalado, me interesa sobre todo 
desvelar las fuentes del contenido verbal de MHH y sugerir posibles 
analogías. La mayor parte de mis observaciones sobre el aspecto vi­
sual será más bien descriptiva; sin embargo, no dejaré de realizar algu­
nas críticas acerca de los diseños cuando ello contribuya a profundi­
zar el análisis de pasajes específicos. En todo caso, el lector interesado 
en la complementariedad de verbo e imagen en la obra de Blake en­
contrará de suma utilidad el siguiente artículo: Saree Makdisi, "The 
political aesthetic ofBlake's images� en Eaves 2003: 110-32. 

Esta composición es un poema en prosa que, al igual que el res­
to de las obras de Blake, fue publicado por el autor con un método 
de su invención en el que combinó texto y grabados.19 La mayor
parte del texto está conformado de pasajes en prosa¡ las únicas 

44 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKI! 

excepciones son las secciones A y O, que están escritas en verso. 
MHH consta de veintisiete láminas ele 15.1 x 10.2 cms. en las que 
se conjuntan texto e ilustración. Todas presentan una combinación 
de texto e imágenes, aunque ninguna lámina ofrece un diseño por 
sí mismo y sin texto, como sí sucede en otras obras de Blake. Gra­
cias a su método, Blake podía imprimir cuantas veces quisiera sus 
obras e incluso realizar modificaciones menores o mayores, desde 
reorganizar el orden de las láminas hasta hacer cambios en las co­
loraciones y el texto mismo; esta técnica -no hay que perder de 
vista- tan1bién le permitía prescindir de la industria editorial, si 
bien al mismo tiempo ello lo alienaba. 

Sólo se conocen nueve copias completas de MHH (designadas 
por los estudiosos como Copia A, CopiaB, Copia C, etcétera), y unas 
dos o tres copias incompletas (véase http://www.blakearchive.org). 
La copia G ofrece un orden alterno de láminas y por ende de conte­
nido verbal: 1-11, 15, 14, 12-13, 16-27 (cfBlake 1993a: 115-16). Yo 

me he ceñido al orden conservado en la mayoría de copias y recurri­
do por la gran mayoría de estudiosos. No obstante, resulta pertinente 
considerar que el cambiante orden de láminas en distintas "edicio­
nes" de l'vtHH bien pudo haber sido un acto consciente_ Si MHH, 
antes que nada, denuncia a la religión organizada y el pensamiento 
dogmático, entonces la decisión de ordenar de diferente modo su 
propio texto no es sino una encamación del espíritu revolucionario 
de Blake (cf Myrone 2007: 78). Algunos (por ejemplo, Mee 2003: 
138) han sugerido que MHH pudo haber sido una reelaboración de
un panfleto temprano de Blake en contra del swedenborgismo, en
concreto las láminas 21 a 23 (secciones M y parte de N). El hecho de
que la mayor parte de MHH esté redactada en prosa parece apoyar
dicha tesis, pero no existen pruebas concluyentes.

La primera lámina, que ostenta el título, no indica ni el autor, ni 
la fecha, ni el lugar de publicación, algo inusual en las composicio­
nes ilustradas de Blake. Esta lámina muestra a diversas parejas en-

45 



ADRIÁN MUÑOZ 

tregadas a intensos abrazos y que ascienden a lo que parece ser una 
suerte de jardín. En la esquina inferior izquierda se observan unas 
vivas llamaradas, de donde surge un cuerpo femenino que estrecha 
y besa a una figura masculina que surge, a su vez, de una nube en 
la esquina contraria y de donde emanan nubes grisáceas. Las pa­
rejas, pues, ilustran el título del poema: Las bodas, o el matrimonio, 
del cielo y el infierno. Más arriba se observa lo que representaría la 
superficie de la tierra, donde dos parejas claramente distinguibles 
se pasean entre árboles secos cuyas ramas superiores se unen como 
formando un arco. Entre las ramas de estos árboles se leen las pala­
bras THE MARRIAGE OF (El matrimonio de), mientras que de­
bajo de la superficie aparecen las palabras HEAVEN AND HELL 
(el cielo y el infierno). De las raíces de los árboles, aparentes parejas 
se abandonan al abismo que culmina en la pareja principal. Visto de 
un modo, las parejas secundarias no ascienden ni descienden, sino 
que flotan enlazados en una especie de etérea dicha. 

Varios estudiosos se han dado a la tarea de "descri&ar" la estruc­
tura de MHH, pero todas las opciones no rebasan la categoría de 
suposiciones. En la segunda década del siglo XX, por ejemplo, Max 
Plowman (cf Damon 1988: 263; Blake 1993a: 117-18) examinó 
supuestas indicaciones pictóricas en los diseños de las láminas y 
sugirió la posibilidad de que El matrimonio está conformado por un 
prólogo ("Argumento") en prosa que consta de seis capítulos y un 
epílogo ("Canto de libertad"). A su vez, cada uno de los seis capí­
tulos estaría compuesto de una especie de aseveración dogmática 
seguida de un "ditirambo extravagante" ( 1anciful dithyramb"), lo 
que seguiría el modelo de los sermones de un párroco. En princi­

pio, esta hipótesis no contradice la agenda ideológica y satírica de 
El matrimonio y podría ser, en efecto, un recurso viable. Lo que para 
muchos ha parecido un confuso ordenamiento de pasajes, resulta a 
ojos de Plowrnan un programa discursivo bastante claro: el Capítu­
lo I asienta los principios, el segundo los aplica a la Caída, el tercero 

46 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

describe el origen de los dioses, el cuarto trata sobre la regenera­

ción, el quinto se encarga de definir los dos tipos de hombres (el 
Prolífico y el Devorador) y el Capítulo 6 presenta al Cristo como 

una suerte de "diabolist", o "satánico� 
Me parece que la aseveración sobre este aparente sexto capítulo 

está sujeta a discusión pues, como he mencionado ya, Blake no de­

fiende ninguna adoración de Satanás. "Infernal", desde la dialéctica 
de El matrimonio, no equivale necesariamente a "satánico� Lo que 

el autor hace es otra cosa: una sátira que tergiversa la moral preva­
leciente para reivindicar valores menospreciados. Como mencioné 

ya en el prefacio, para efectos de análisis en este volumen he prefe­
rido dividir la obra en fragmentos discursivos o narrativos más o 
menos autónomos o coherentes por sí mismos (independiente­
mente de los diseños visuales). Cada uno de estos fragmentos se 
encuentra identificado como "sección" y una letra en mayúscula. 
Numerosos filósofos han seguido un sistema similar. Para el caso de 
Blake, una fuente importante es Swedenborg, cuyas obras estaban 
divididas en parágrafos o secciones, de ahí la no tan descabellada 
conveniencia de emplear el mismo método. 

Con el afán de trazar una suerte de correspondencias entre la 
estructura sugerida por Plowman y el esquema utilizado en este 
libro, ofrezco la siguiente tabla: 

PARTE (según Plowman) 

Prólogo 

Capítulo 1 

Capítulo 2 

Capítulo 3 

Capítulo4 

Capítulo S 

Capítulo6 

Epílogo 

SECCIÓN (en esta edición) 

A 

BC[D] 
[D]EF
GH 

IJ 

KL 

MN 
o 

47 



AnruAN MuÑOZ 

tregadas a intensos abrazos y que ascienden a lo que parece ser una 
suerte de jardín. En la esquina inferior izquierda se observan unas 
vivas llamaradas, de donde surge un cuerpo femenino que estrecha 
y besa a una figura masculina que surge, a su vez, de una nube en 
la esquina contraria y de donde emanan nubes grisáceas. Las pa­
rejas, pues, ilustran el título del poema: Las bodas, o el matrimonio, 
del cielo y el infierno. Más arriba se observa lo que representaría la 
superficie de la tierra, donde dos parejas claramente distinguibles 
se pasean entre árboles secos cuyas ramas superiores se unen corno 
formando un arco. Entre las ramas de estos árboles se leen las pala­
bras THE MARRIAGE OF (El matrimonio de), mientras que de­
bajo de la superficie aparecen las palabras HEAVEN AND HELL 
(el cielo y el infierno). De las raíces de los árboles, aparentes parejas 
se abandonan al abismo que culmina en la pareja principal. Visto de 
un modo, las parejas secundarias no ascienden ni descienden, sino 
que flotan enlazados en una especie de etérea dicha. 

Varios estudiosos se han dado a la tarea de " descrifrar" la estruc­
tura de MHH, pero todas las opciones no rebasan la categoría de 
suposiciones. En la segunda década del siglo XX, por ejemplo, Max 
Plowrnan (cf Damon 1988: 263; Blake 1993a: 117-18) examinó 
supuestas indicaciones pictóricas en los diseños de las láminas y 
sugirió la posibilidad de que El matrimonio está conformado por un 
prólogo ("Argumento") en prosa que consta de seis capítulos y un 
epílogo ("Canto de libertad"). A su vez, cada uno de los seis capí­
tulos estaría compuesto de una especie de aseveración dogmática 
seguida de un "ditirambo extravagante" ( 1anciful dithyramb"), lo 
que seguiría el modelo de los sermones de un párroco. En princi­
pio, esta hipótesis no contradice la agenda ideológica y satírica de 
El matrimonio y podría ser, en efecto, un recurso viable. Lo que para 
muchos ha parecido un confuso ordenamiento de pasajes, resulta a 
ojos de Plowrnan un programa discursivo bastante claro: el Capítu­
lo l asienta los principios, el segundo los aplica a la Caída, el tercero 

46 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

describe el origen de los dioses, el cuarto trata sobre la regenera­
ción, el quinto se encarga de definir los dos tipos de hombres (el 
Prolífico y el Devorador) y el Capítulo 6 presenta al Cristo corno 
una suerte de "diabolist", o "satánico''. 

Me parece que la aseveración sobre este aparente sexto capítulo 
está sujeta a discusión pues, corno he mencionado ya, Blake no de­

fiende ninguna adoración de Satanás. "Infernal", desde la dialéctica 
de El matrimonio, no equivale necesariamente a "satánico� Lo que 
el autor hace es otra cosa: una sátira que tergiversa la moral preva­
leciente para reivindicar valores menospreciados. Como mencioné 
ya en el prefacio, para efectos de análisis en este volumen he prefe­
rido dividir la obra en fragmentos discursivos o narrativos más o 
menos autónomos o coherentes por sí mismos (independiente­
mente de los diseños visuales). Cada uno de estos fragmentos se 
encuentra identificado corno "sección" y una letra en mayúscula. 
Numerosos filósofos han seguido un sistema similar. Para el caso de 
Blake, una fuente importante es Swedenborg, cuyas obras estaban 
divididas en parágrafos o secciones, de ahí la no tan descabellada 
conveniencia de emplear el mismo método. 

Con el afán de trazar una suerte de correspondencias entre la 
estructura sugerida por Plowrnan y el esquema utilizado en este 
libro, ofrezco la siguiente tabla: 

PARTE (según Plowman) 

Prólogo 

Capitulo 1 

Capítulo 2 

Capítulo 3 

Capítulo4 

Capítulos 

Capítulo6 

Epílogo 

SECCIÓN (en esta edición) 

A 

BC[D] 

[D] EF 
GH 

IJ 

KL 

MN 
o 

47 



ADRIÁN MUÑOZ 

Como apunté líneas arriba, Plowman define cada capítulo 
de acuerdo con una unidad temática. Ello, sin embargo, presenta 
algunas dificultades. La sección D, por ejemplo, bien podría de­
sarrollar el tema de los principios (el "ditirambo extravagante"), o 
bien podría ser una declaración dogmática de cómo los principios 
introducidos en el Capítulo I se aplican a la Caída. La sección F 
(los "Proverbios del infierno") es aún más dificil de ubicar en el mo­
delo de Plowman. Puesto que la sección F constituye una secuencia 
ad libitum de sentencias, y puesto que las sentencias por lo general 
tienen el propósito de enunciar observaciones sapienciales, ¿cómo 
definir -o descartar- la posibilidad de que estos proverbios 
también expresen los principios, al mismo tiempo que los aplican 
al estado ruinoso del hombre en la visión de Blake? Además, varios 
de los proverbios de esta sección también podrían ilustrar los te­
mas que, de acuerdo con Plowman, definen los otros capítulos. La 
división que aquí propongo tiene la ventaja de que permite prestar 
suma atención a segmentos individuales, independientemente de 
su vinculación con los segmentos anteriores o posteriores. 

A mediados del siglo XX, Martín Nurmi ofreció otro enfoque. 
Su interesante argumento sugiere que la estructura de TheMarriage 

se asemeja más a un modelo musical -una especie de rondo filo­
sófico- que a un tratado retórico o filosófico, a pesar del conte­
nido del texto. Así, Nurmi (1979: 562-565) distingue tres partes 
principales: A-B-A'. La parte A lidiaría con la teoría de los contrarios, 
la pa1te B con la percepción espiritual y la /\ de nuevo con la idea 
de los contrarios; cada parte, además, incorpora sus pequeñas "va­
riaciones" que servirían de ilustración musical, por así decirlo. La 
parte A, de acuerdo con Nurmi, incluye dos secciones expositoras 
(secciones A y B, en mi esquema) y una variación (sección C). La 
parte B estaría conformada de las secciones D-1, mientras que la 
parte/\ constaría de las secciones J-N. Por alguna razón, Nurmi no 
inluye la sección O, el "Canto de libertad", en su esquema. Si bien su 

48 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAK.E 

esquema ofrece una ingeniosa lectura de MHH -una pieza mu­
sical programática, digan1os-, la omisión del "Canto de libertad" 
nos deja con una melodía trunca. 

De manera un tanto simplista, sugiero que entendamos la sec­
ción A como una profecía, sobre la cual las secciones B a N fungen 
como una larga y lúdica exégesis; la sección F ("Proverbios del In­
fierno") destaca por constituir una suerte de oratorio infernal, cu­
yos temas expanden y a veces condensan las ideas desarrolladas en 
el resto de la obra. La sección O, por su parte, ofrece la aplicación o 
consecuencia de la profecía de Rintrm en la sección A Incorporar 
el análisis de la sección O permite leer con mayor profundidad esta 
obra; nos permite gozar mejor de las variaciones y las codas de este 
canto infernal. 

Por lo demás, conviene resaltar un punto enigmático. A pesar 
de la fama que The Marriage of Heaven and He// posee en la actuali­
dad, eUo no fue así en tiempos de Blake. De hecho, parece que ni él 
mismo le otorgó toda su atención, al menos no en la misma medida 
en que se la otorgó a otras obras tempranas y tardías. En 1793, fecha 
cercana a la publicación inicial de MHH, Blake sólo ofrece una vez 
la obra para la venta al público. En los años posteriores apenas si la 
menciona e incluso llegó a no considerarla en absoluto. Hasta don­
de se sabe, Blake realizó muy pocas impresiones de MHH -va­
rias de ellas parciales-y, de hecho, no fue sino hasta 1818 y 1827 
que decidió imprimir MHH de manera integral (cf. Blake 1993a: 
113, 115, 116; Viscomi 2003: 59). Obras más o menos coetáneas 
a MHH, como Songs of Innocence and of Experience ( 1789 /94 ), The 

BookofThel (1789) o Visions of theDaughters of Albion (1793) fue­
ron impresas constantemente. La mayor parte del tiempo, el poema 
MHH quedó relegado: se conocen sólo nueve copias completas y 
dos incompletas. 

¿Por qué esta actitud tan misteriosa con respecto a T1,eMarriage? 

Resulta bastante desconcertante el hecho de que Blake mismo no pa-

49 



ADRIÁN MuÑOZ 

Como apunté líneas arriba, Plowman define cada capítulo 
de acuerdo con una unidad temática. Ello, sin embargo, presenta 
algunas dificultades. La sección D, por ejemplo, bien podría de­
sarrollar el tema de los principios (el "ditirambo extravagante"), o 
bien podría ser una declaración dogmática de cómo los principios 
introducidos en el Capítulo I se aplican a la Caída. La sección F 
(los "Proverbios del infierno") es aún más difícil de ubicar en el mo­
delo de Plowman. Puesto que la sección F constituye una secuencia 
ad líbítum de sentencias, y puesto que las sentencias por lo general 
tienen el propósito de enunciar observaciones sapienciales, ¿cómo 
definir -o descartar- la posibilidad de que estos proverbios 
también expresen los principios, al mismo tiempo que los aplican 
al estado ruinoso del hombre en la visión de Blake? Además, varios 
de los proverbios de esta sección también podrían ilustrar los te­
mas que, de acuerdo con Plowman, definen los otros capítulos. La 
división que aquí propongo tiene la ventaja de que permite prestar 
suma atención a segmentos individuales, independientemente de 
su vinculación con los segmentos anteriores o posteriores. 

A mediados del siglo XX, Martín Nurmi ofreció otro enfoque. 
Su interesante argumento sugiere que la estructura de The Marriage 

se asemeja más a un modelo musical -una especie de rondo filo­
sófico- que a un tratado retórico o filosófico, a pesar del conte­
nido del texto. Así, Nurmi (1979: 562-565) distingue tres partes 
principales: A-B-A'. La parteAlidiaría con la teoría de los contrarios, 
la pa1te B con la percepción espiritual y la N. de nuevo con la idea 
de los contrarios; cada parte, además, incorpora sus pequeñas "va­
riaciones" que servirían de ilustración musical, por así decirlo. La 
parte A, de acuerdo con Nurmi, incluye dos secciones expositoras 
(secciones A y B, en mi esquema) y una variación (sección C). La 
parte B estaría conformada de las secciones D-1, mientras que la 
parte N. constaría de las secciones J-N. Por alguna razón, Nurmi no 
inluye la sección O, el "Canto de libertad", en su esquema. Si bien su 

48 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

esquema ofrece una ingeniosa lectura de MHH -una pieza mu­
sical programática, digan1os-1 la omisión del "Canto de libertad" 
nos deja con una melodía trunca. 

De manera un tanto simplista, sugiero que entendamos la sec­
ción A como una profecía, sobre la cual las secciones B a N fungen 
como una larga y lúdica exégesis; la sección F ("Proverbios del In­
fierno") destaca por constituir una suerte de oratorio infernal, cu­
yos temas expanden y a veces condensan las ideas desarrolladas en 
el resto de la obra. La sección O, por su parte, ofrece la aplicación o 
consecuencia de la profecía de Rintrah en la sección A. Incorporar 
el análisis de la sección O permite leer con mayor profundidad esta 
obra; nos permite gozar mejor de las variaciones y las codas de este 
canto infernal. 

Por lo demás, conviene resaltar un punto enigmático. A pesar 
de la fan1a que The Marriage of Heaven and He// posee en la actuali­
dad, ello no fue así en tiempos de Blake. De hecho, parece que ni él 
mismo le otorgó toda su atención, al menos no en la misma medida 
en que se la otorgó a otras obras tempranas y tardías. En 1793, fecha 
cercana a la publicación inicial de MHH, Blake sólo ofrece una vez 
la obra para la venta al público. En los años posteriores apenas si la 
menciona e incluso llegó a no considerarla en absoluto. Hasta don­
de se sabe, Blake realizó muy poca� impresiones de MHH -va­
rias de ellas parciales-y, de hecho, no fue sino hasta 1818 y 1827 
que decidió in1primir MHH de manera integral (et Blake 1993a: 
113, 115, 116; Viscomi 2003: 59). Obras más o menos coetáneas 
a MHH, como Songs aj lnnocence and of Experíence ( 1789/94), The 

Book of"fliel (1789) o Vísíons of the Daughters of Albion (1793) fue­
ron impresas constantemente. La mayor parte del tiempo, el poema 
MHH quedó relegado: se conocen sólo nueve copias completas y 
dos incompletas. 

¿Por qué esta actitud tan misteriosa con respecto a TheMarríage? 

Resulta bastante desconcertante el hecho de que Blake mismo no pa-

49 



ADRIÁN MUÑOZ 

rece haberse convencido del todo acerca de la importancia y calidad 
de esta obra. De lo contrario, ¿por qué esa desatención? Ésta es una 
incógnita hasta el momento mal explorada. Para Palomares, posible­
mente Blake no produjo más ejemplares porque podría haber con­
siderado el texto demasiado "paradójico y chocante" (Blake 2005: 
269 ). ¿ Pero acaso el resto de la producción de Blake no es igualmente 
paradójico y chocante, incluso mucho más en poemas como The Four 
Zoas o Jerusalem? 

MHH es, de alguna manera, un profundo preludio a las obras 
posteriores y más complejas del canon blakeano¡ ejecuta un ataque 
frontal y satírico contra varias posturas teológicas, tanto conven­
cionales (las iglesias romana y protestantes) como menos conven­
cionales (Swedenborg), pero que en ojos de Blake representan en 
conjunto un espíritu ortodoxo recalcitrante. El sarcasmo imbuye 
la obra tanto en su aspecto textual como en su aspecto visual. Es 
sin duda una obra muy sardónica. ¿Es posible que Blake se hubie­
ra auto-censurado? ¿Acaso terminó por desagradarle el modo tan 
directo como ataca a convencionalismos y formalismos religiosos, 
incluyendo a Swedenborg-al menos de un modo más directo que 
en los libros proféticos? Esto no parece probable, si uno toma en 
cuenta su temperamento a partir de sus biografías. ¿Tal vez hacia 
1793 cambió de ideas religiosas? No, pues en realidad el mismo es­
píritu contestatario impera en el resto de sus creaciones, sobre todo 
en las que siguen a MHH: los presupuestos convencionales en ma­
teria de religión -en la opinión del artista inglés- están errados y 
es menester liberar al espíritu cautivo por dicha opresión. No debe­
mos pasar por alto el hecho de que MHH, a diferencia de las obras 
posteriores, no ostenta en el título la palabra "prophecy", si bien el 
tono de la obra participa de una retórica visionaria y profética. 

En las obras posteriores, sin embargo, encontramos una dife­
rencia importante con respecto a MHH: en libros comoAmerica, 
Europe, Mi/ton o ferusalem, los ataques contra las instituciones y las 

so 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

convenciones religiosas y políticas están articuladas de otro modo. 
En dichas composiciones, el mundo narrativo-poético al que nos 
enfrentamos es un mundo mítico, en tanto está poblado de perso­
najes surgidos del panteón blakeano. En MHH, por el contrario, 
sólo en los fragmentos que abren y cierran el poema encontramos 
tal cosa y ello de manera muy atenuada: en el "Argumento� Rintrah 
que ruge y parece presagiar cataclismos¡ en el "Canto de libertad", 
Ore, la Eterna Femenina y Urizen aparecen mencionados inciden­
talmente. Ninguno de estos personajes figura en el cuerpo central 
de MHH ni sus características son especificadas. El grueso de la 
obra se desarrolla a partir de imágenes, símbolos y referentes del 
dominio público: motivos y personajes bíblicos, teólogos y poetas 
europeos, las figuras de ángeles y demonios. 

A partir de los estudios biográficos y epistolares se sabe que 
Blake siempre tuvo actitudes más bien opositoras a distintos tipos 
de regímenes, en especial en tanto caracterizados como modelos 
patriarcales y autoritarios. Veía con buenos ojos los espíritus pro-re­
volucionarios franceses e incluso llegó a portar en público el bonnet 
rouge, distintivo típico de los partidarios de la Revolución (Ackroyd 
1999: 159). Blake y otros simpatizantes de los vientos revolucio­
narios coincidían también en sus posturas anti-monárquicas. Ante 
estos brotes de descontento y oposición, el Estado emprendió 
una campaña de persecución, acusaciones y condenas¡ de hecho, 
su alguna vez amigo Joseph Johnson fue arrestado por vender un 
panfleto de ideología radical. Se trataba de un ambiente hostil que, 
al menos parcialmente, produjo en Blake un "temor nervioso" (ner­
vous fear) (Ackroyd 1999: 167, 187, 225¡ Muñoz 201 l: 235) que lo 
llevó a desprenderse de America a Prophecy, obra donde simpatiza 
abiertamente con los movimientos libertarios de las colonias (y 
por ende se opone al dominio de la Corona). 

Quizá un temor similar lo hubiera llevado a hacer lo mismo 
con MHH, pero en realidad al poeta le hubiese bastado con extir-

51 



ADRIÁN MUÑOZ 

rece haberse convencido del todo acerca de la importancia y calidad 
de esta obra. De lo contrario, ¿por qué esa desatención? Ésta es una 
incógnita hasta el momento mal explorada. Para Palomares, posible­
mente Blake no produjo más ejemplares porque podría haber con­
siderado el texto demasiado "paradójico y chocante" (Blake 2005: 
269). ¿Pero acaso el resto de la producción de Blake no es igualmente 
paradójico y chocante, incluso mucho más en poemas como The Four 
Zoas o Jerusalem? 

MHH es, de alguna manera, un profundo preludio a las obras 
posteriores y más complejas del canon blakeano¡ ejecuta un ataque 
frontal y satírico contra varias posturas teológicas, tanto conven­
cionales (las iglesias romana y protestantes) como menos conven· 
cionales (Swedenborg), pero que en ojos de Blake representan en 
conjunto un espíritu ortodoxo recalcitrante. El sarcasmo imbuye 
la obra tanto en su aspecto textual como en su aspecto visual. Es 
sin duda una obra muy sardónica. ¿Es posible que Blake se hubie­
ra auto-censurado? ¿Acaso terminó por desagradarle el modo tan 
directo como ataca a convencionalismos y formalismos religiosos, 
incluyendo a Swedenborg-al menos de un modo más directo que 
en los libros proféticos? Esto no parece probable, si uno toma en 
cuenta su temperamento a partir de sus biografías. ¿Tal vez hacia 
1793 cambió de ideas religiosas? No, pues en realidad el mismo es­
píritu contestatario impera en el resto de sus creaciones, sobre todo 
en las que siguen a MHH: los presupuestos convencionales en ma­
teria de religión -en la opinión del artista inglés- están errados y 
es menester liberar al espíritu cautivo por dicha opresión. No debe­
mos pasar por alto el hecho de que MHH, a diferencia de las obras 
posteriores, no ostenta en el título la palabra "prophecy", si bien el 
tono de la obra participa de una retórica visionaria y profética. 

En las obras posteriores, sin embargo, encontramos una dife­
rencia importante con respecto a MHH: en libros como America, 
Europe, Mi/ton o Jerusalem, los ataques contra las instituciones y las 

50 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

convenciones religiosas y políticas están articuladas de otro modo. 
En dichas composiciones, el mundo narrativo-poético al que nos 
enfrentamos es un mundo mítico, en tanto está poblado de perso­
najes surgidos del panteón blakeano. En MHH, por el contrario, 
sólo en los fragmentos que abren y cierran el poema encontramos 
tal cosa y ello de manera muy atenuada: en el J\rgumento: Rintrah 
que ruge y parece presagiar cataclismos¡ en el "Canto de libertad� 
Ore, la Eterna Femenina y Urizen aparecen mencionados inciden­
talmente. Ninguno de estos personajes figura en el cuerpo central 
de MHH ni sus características son especificadas. El grueso de la 
obra se desarrolla a partir de imágenes, símbolos y referentes del 
dominio público: motivos y personajes bíblicos, teólogos y poetas 
europeos, las figuras de ángeles y demonios. 

A partir de los estudios biográficos y epistolares se sabe que 
Blake siempre tuvo actitudes más bien opositoras a distintos tipos 
de regímenes, en especial en tanto caracterizados como modelos 
patriarcales y autoritarios. Veía con buenos ojos los espíritus pro-re­
volucionarios franceses e incluso llegó a portar en público el bonnet 
rouge, distintivo típico de los partidarios de la Revolución (Ackroyd 
1999: 159 ). Blake y otros simpatizantes de los vientos revolucio­
narios coincidían también en sus posturas anti-monárquicas. Ante 
estos brotes de descontento y oposición, el Estado emprendió 
una campaña de persecución, acusaciones y condenas; de hecho, 
su alguna vez amigo Joseph Johnson fue arrestado por vender un 
panfleto de ideología radical. Se trataba de un ambiente hostil que, 
al menos parcialmente, produjo en Blake un "temor nervioso" (ner­
vous fear) (Ackroyd 1999: 167, 187,225; Muñoz 2011: 235) que lo 
llevó a desprenderse de America a Prophecy, obra donde simpatiza 
abiertamente con los movimientos libertarios de las colonias (y 
por ende se opone al dominio de la Corona). 

Quizá un temor similar lo hubiera llevado a hacer lo mismo 
con MHH, pero en realidad al poeta le hubiese bastado con extir-

51 



ADRIÁN MUÑOZ 

par 'i\ Song ofLiberty", la única sección que puede leerse en esos 
términos políticos. Y no lo hizo. De hed10, y como se verá más 
adelante, "A Song of Liberty" daría paso al poema América: una 

profecía, donde el poeta aboga por la independencia de las colonias 
británicas en el continente americano. Inicialmente, además, MHH 
contemplaba un diseño intitulado "Our End is Come" ["Nuestro 
fin ha l legado"] que Blake terminó por desechar ( cf. Blake 1993a: 
113). En 1803, el artista retomó el diseño, lo re-trabajó y lo rebau­
tizó como 'i\ Scene in the last Judgement. Satan's Holy Trinity. The 
Accuser, the Judge, and the Executioner� El temor a los reproches 
por sus concepciones religiosas tampoco puede ser un argumento 
válido, pues ya los círculos intelectuales nutridos por el pensamien­
to iluminista cuestionaban -y aun anulaban- la importancia, 
validez y eficacia de la vida y la fe religiosas. 

Tal parece que poco a poco Blake comenzó a refinar sus vi­
siones cosmológicas, las cuales estaban imbuidas de personajes 
y/ o energías personificadas que eventualmente se convirtieron en 
los protagonistas de sus sagas poéticas. Tal vez esto sea parte de la 
respuesta. Acaso en un momento dado Blake se hubiese dejado de 
sentir satisfecho por la articulación de sus ataques en MHH y hu­
biese optado cada vez más por hacerlo a través de las gestas de sus 
figuras míticas. Blake no veía con buenos ojos los textos cuyo sig­
nificado podía ser entendido por cualquier persona, y ciertamente 
sus libros proféticos son difíciles de comprender. Pero ello no quie­
re decir que MHH sea una obra fácil. No lo es. La confluencia de 
ironía, de referencias múltiples y de aparente desorden narrativo 
hacen de MHH una obra oscura, si bien sumamente atrayente. 

Aun otra posibilidad tendría que ver con el aspecto pictórico. 
En comparación con sus trabajos posteriores, en MHH los gra­
bados y diseños no poseen la misma prominencia. Salvo T/1e Four 

Zoas, obra que nunca concretó, los otros libros tardíos son pródigos 
en diseños, al grado de que del total de láminas, varias ostentan ilus-

51 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

traciones de lámina completa, sin complementar texto alguno. A 
veces incluso las imágenes en estos trabajos parecen seguir un hilo 
narrativo simultáneo, mas no verbatim con el texto. Por otra parte, 

si hubiera sido el caso que Blake desestimó MHH debido a su bajo 
nivel pictórico, bien podría haber reelaborado las láminas y agrega­
do imágenes. Ello no fue así, como sabemos. Al mismo tiempo, hay 

que advertir que MHH utiliza mucho más la prosa (aun si ésta es 
poética) que el verso, y sabemos que para Blake el verbo profético 
suele equivaler a la versificación visionaria. 

No será fácil disipar la incógnita que supone la falta de aten­
ción de Blake hacia MHH. Habrá que buscar evidencias en archi­
vos epistolares y hacer muchas conjeturas. Antes de terminar con 
esta cuestión, me gustaría sugerir otra posibilidad. Esta obra fue 
compuesta en gran medida como respue�ta a la teología de Ema­
nuel Swedenborg, y si MHH se burla de la religión organizada, se 
mofa aun con mayor crudeza del teólogo sueco. Pero parece que 
más adelante en su vida, Blake volvió a "hacer las paces intelectua­
les" con Swedenborg. En Mi/ton ( 1804-1811) la voz poética sugiere 
que los escritos de Swedenborg fueron mal comprendidos por sus 
contemporáneos Yi por tanto, execrados: "O Swedenborg! stron­
gest of men, the Samson shorn by the Churches!?º De esta mane­
ra, el Blake de Mi/ton parece favorecer de nuevo al visionario sueco. 
¿Es posible que esta actitud lo llevara a desestimar su MHH? Su ac­
titud para conJohn Milton es igualmente ambigua. En MHH Blake 
lo critica severamente, pero ello no le impide componer un largo 
poema con su nombre. Y en Mi/ton a Poem, Blake no despliega una 
embestida contra John Milton, sino que busca su reivindicación. 

Cuando Blake volvió a imprimir completo MHH ( 1818/ 1827) 
ya había conformado su canon propio; todo lo que produjo en 
sus últimos años fueron ilustraciones y grabados de otras obras y 
algunos apuntes más bien dispersos. A su muerte, todavía dejó in­
conclusas las ilustraciones para la Divina comedia. Aunque muchas 

53 



ADRIÁN MUÑOZ 

par "A Song of Liberty� la única sección que puede leerse en esos 
términos políticos. Y no lo hizo. De hecho, y como se verá más 
adelante, "A Song of Liberty" daría paso al poema América: wia 
profecla, donde el poeta aboga por la independencia de las colonias 
británicas en el continente americano. inicialmente, además, MHH 
contemplaba un diseño intitulado "Our End is Come" ["Nuestro 
fin ha llegado·] que Blake terminó por desechar (cf Blake 1993a: 
113 ). En 1803, el artista retomó el diseño, lo re-trabajó y lo rebau­
tizó como "A Scene in the last Judgement. Satan's Holy Trinity. The 
Accuser, the Judge, and the Executioner ". El temor a los reproches 
por sus concepciones religiosas tampoco puede ser un ar

gumento 
válido, pues ya los círculos intelectuales nutridos por el pensamien­
to iluminista cuestionaban -y aun anulaban- la importancia, 
validez y eficacia de la vida y la fe religiosas. 

Tal parece que poco a poco Blake comenzó a refinar sus vi­
siones cosmológicas, las cuales estaban imbuidas de personajes 
y/ o energías personificadas que eventualmente se convirtieron en 
los protagonistas de sus sagas poéticas. Tal vez esto sea parte de la 
respuesta. Acaso en un momento dado Blake se hubiese dejado de 
sentir satisfecho por la articulación de sus ataques en MHH y hu­
biese optado cada vez más por hacerlo a través de las gestas de sus 
figuras míticas. Blake no veía con buenos ojos los textos cuyo sig­
nificado podía ser entendido por cualquier persona, y ciertan1ente 
sus libros proféticos son difíciles de comprender. Pero ello no quie­
re decir que MHH sea una obra fácil. No lo es. La confluencia de 
ironía, de referencias múltiples y de aparente desorden narrativo 
hacen de MHH una obra oscura, si bien sumamente atrayente. 

Aun otra posibilidad tendría que ver con el aspecto pictórico. 
En comparación con sus trabajos posteriores, en MHH los gra· 
bados y diseños no poseen la misma prominencia. Salvo 17u Four 

Zoas, obra que nunca concretó, los otros libros tardíos son pródigos 
en diseños, al grado de que del total de láminas, varias ostentan ilus-

52 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

traciones de lámina completa, sin complementar texto alguno. A 
veces incluso las imágenes en estos trabajos parecen seguir un hilo 
narrativo simultáneo, mas no verbatim con el texto. Por otra parte, 

si hubiera sido el caso que Blake desestimó MHH debido a su bajo 
nivel pictórico, bien podría haber reelaborado las láminas y agrega­
do imágenes. Ello no fue así, como sabemos. Al mismo tiempo, hay 
que advertir que MHH utiliza mucho más la prosa (aun si ésta es 

poética) que el verso, y sabemos que para Blake el verbo profético 
suele equivaler a la versificación visionaria. 

No será fácil disipar la incógníta que supone la falta de aten­
ción de Blake hacia MHH. Habrá que buscar evidencias en archi­
vos epistolares y hacer muchas conjeturas. Antes de terminar con 
esta cuestión, me gustaría sugerir otra posibilidad. Esta obra fue 
compuesta en gran medida como respuesta a la teología de Ema­
nuel Swedenborg, y si MHH se burla de la religión organizada, se 
mofa aun con mayor crudeza del teólogo sueco. Pero parece que 
más adelante en su vida, Blake volvió a "hacer las paces intelectua­
les" con Swedenborg. En Mi/ton ( 1804-1811) la voz poética sugiere 
que los escritos de Swedenborg fueron mal comprendidos por sus 
contemporáneos Yi por tanto, execrados: •o Swedenborg! stron­
gest of men, the Samson shorn by the Churches!�20 De esta mane­
ra, el Blake de Mi/ton parece favorecer de nuevo al visionario sueco. 
¿Es posible que esta actitud lo Uevara a desestimar su MHH? Su ac­
titud para conJohn Milton es igualmente ambigua. En MHH Blake 
lo critica severamente, pero eUo no le impide componer un largo 
poema con su nombre. Y en Mi/ton a Poem, Blake no despliega una 
embestida contra John Milton, sino que busca su reivindicación. 

Cuando Blake volvió a imprimir completo MHH ( 1818/ 1827) 
ya había conformado su canon propio; todo lo que produjo en 
sus últimos años fueron ilustraciones y grabados de otras obras y 
algunos apuntes más bien dispersos. A su muerte, todavía dejó in­
conclusas las ilustraciones para la Divina comedia. Aunque muchas 

53 



ADRIÁN MUÑOZ 

de estas ilustraciones son magníficas, no volvió a "escribir" más 
visiones¡ sólo las reimprimió. Ello también quiere decir que sal­
vo los reordenamientos de láminas, el texto se mantuvo igual. De 
hecho, parece que MHH es una de las composiciones en las que 
Blake realizó menos modificaciones textuales o visuales; la mayo­
ría de alteraciones se limitaron a tonos, matices y pequeños trazos. 
Pese al descuido, la obra se mantuvo casi intacta En la actualidad, 
junto con Songs of lnnocence and of Experience ( Cantos de inocencia 
y experiencia), MHH es una de las obras más famosas de Blake, lo 
que de algún modo ha solventado el descuido que padeció en vida 
del poeta. 

EL E.STJLO DEMHH 

En palabras de un entusiasta estudioso, nuestro poeta inglés es el 
profeta y visionario más original que ha producido la cristiandad, y 
también el más atrevido y radical (Altizer 2000: xi, xii, xv ). A Blake 
se le puede entender justamente como un bardo. Se trata, sí, de un 
poeta, pero de un poeta en un sentido mucho más amplio: compo­
ne versos, dibuja ilustraciones, recrea visiones, canta las voces que 
le susurran y vociferan a los oídos. Es, pues, un Bardo, un poeta he­
roico y lírico, inspirado por energías divinas e infernales. En ese sen­
tido, verdaderamente pertenece al gremio de personajes inspirados 
como los profetas bíblicos, Mahoma y los videntes upanishádicos 
de la India védica. Ahora bien: ¿cómo compone una obra literaria 
un poeta con personalidad profética? 

Como se ya ha expuesto arriba, MHH constituye una comu­
nión de texto e imágenes. Blake, siempre fiel a su tendencia por la 
palabra profética, favoreció a lo largo de su vida la capacidad vi­
sionaria. Esta técnica verbo-visual no hace sino responder a esta 
motivación. En algunos sentidos, de hecho, se puede considerar a 

54 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Blake más un artista plástico que un poeta¡ su actividad pictórica 
comenzó antes que la literaria y concluyó mucho después, hasta su 
muerte. Es más: Blake se concibió siempre como artista visual en 
primera instancia y, de hecho, se ganó la vida en el arte del grabado, 
la ilustración y la impresión (cf. Bindman en Eaves 2003: 85-109). 
El texto de MHH está dividido en diversas secciones que narran 
visiones y diálogos de la voz lírica con personajes bíblicos, como 
son los profetas lsaías y Ezequiel, y con ángeles y demonios. La 
obra inicia con un i\rgumento" -el único escrito en verso junto 
con el post-facio "Canto de libertad"- que opera como vaticinio 
o antecedente de todo lo que sucede a lo largo de MHH; después
seguimos con una serie de secciones, algunas intituladas y otras no.
La mayoría de los diálogos se presentan en las piezas denominadas
'í\ Memorable Fancy" ("Una visión memorable"). Las láminas 7 a
10 (sección F en esta obra) contienen los célebres "Proverbios del
infierno", colección de máximas y sentencias satíricas que cuestio­
nan la moralidad convencional.

Es importante advertir que el estilo original de la obra puede 
Uegar a resultar complejo y aun ambiguo por momentos. Tómese 
por ejemplo la sección D, donde a veces los conectores gramatica­
les no son tan claros ni evidentes. Blake en ocasiones parece forzar 
la lógica sintáctica, como si al mismo tiempo forzase la dialéctica 
intelectual del lector. Finalmente, el poeta no habla desde la perfec­
ción lingüística, sino desde estados de profunda visión estética y 
teológica. No busca, pues, la perfección del lenguaje humano, sino 
desvelar verdades ontológicas. Blake habla con voz de profeta y, 
como todo profeta, no puede ni debe dejar de hablar oscuramente. 
Y la voz del profeta está inspirada por el Genio Poético. 

El Genio Poético, pues, constituye una manifestación del Espíri­
tu Santo en la medida en que es una herramienta para aprehender la 
"divina fom1a humana" (Schorer 1959: 103). Según Blake, el Genio 
Poético -y que es denominado Espíritu de Profeda según él- es 

55 



ADRIÁN MUÑOZ 

de estas ilustraciones son magníficas, no volvió a "escribir" más 
visiones; sólo las reimprimió. Ello también quiere decir que sal­
vo los reordenamientos de láminas, el texto se mantuvo igual. De 
hecho, parece que MHH es una de las composiciones en las que 
Blake realizó menos modificaciones textuales o visuales; la mayo­
ría de alteraciones se limitaron a tonos, matices y pequeños trazos. 
Pese al descuido, la obra se mantuvo casi intacta. En la actualidad, 
junto con Songs of lnnocence and of Experience ( Cantos de inocencia 
y experiencia), MHH es una de las obras más famosas de Blake, lo 
que de algún modo ha solventado el descuido que padeció en vida 
del poeta. 

ELESTILODEMHH 

En palabras de un entusiasta estudioso, nuestro poeta inglés es el 
profeta y visionario más original que ha producido la cristiandad, y 
también el más atrevido y radical (Altizer 2000: xi, xii, xv ). A Blake 
se le puede entender justamente como un bardo. Se trata, sí, de un
poeta, pero de un poeta en un sentido mucho más amplio: compo­
ne versos, dibuja ilustraciones, recrea visiones, canta las voces que 
le susurran y vociferan a los oídos. Es, pues, un Bardo, un poeta he­
roico y lírico, inspirado por energías divinas e infernales. En ese sen­
tido, verdaderamente pertenece al gremio de personajes inspirados 
como los profetas bíblicos, Mahoma y los videntes upanishádicos 
de la India védica. Ahora bien: ¿cómo compone una obra literaria 
un poeta con personalidad profética? 

Como se ya ha expuesto arriba, MHH constituye una comu­
nión de texto e imágenes. Blake, siempre fiel a su tendencia por la 
palabra profética, favoreció a lo largo de su vida la capacidad vi­
sionaria. Esta técnica verbo-visual no hace sino responder a esta 
motivación. En algunos sentidos, de hecho, se puede considerar a 

54 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Blake más un artista plástico que un poeta; su actividad pictórica 
comenzó antes que la literaria y concluyó mucho después, hasta su 
muerte. Es más: Blake se concibió siempre como artista visual en 

primera instancia y, de hecho, se ganó la vida en el arte del grabado, 
la ilustración y la impresión (cf. Bindman en Eaves 2003: 85-109). 

El texto de MHH está dividido en diversas secciones que narran 
visiones y diálogos de la voz lírica con personajes bíblicos, como 

son los profetas Isaías y Ezequiel, y con ángeles y demonios. La 
obra inicia con un "Argumento• -el único escrito en verso junto 
con el post-facio "Canto de libertad"- que opera como vaticinio 
o antecedente de todo lo que sucede a lo largo de MHH; después
seguimos con una serie de secciones, algunas intituladas y otras no.
La mayoría de los diálogos se presentan en las piezas denominadas
"A Memorable Fancy" ("Una visión memorable"). Las láminas 7 a
10 (sección F en esta obra) contienen los célebres "Proverbios del
infierno", colección de máximas y sentencias satíricas que cuestio­
nan la moralidad convencional.

Es importante advertir que el estilo original de la obra puede 
llegar a resultar complejo y aun ambiguo por momentos. Tómese 
por ejemplo la sección D, donde a veces los conectores gramatica­
les no son tan claros ni evidentes. Blake en ocasiones parece forzar 
la lógica sintáctica, como si al mismo tiempo forzase la dialéctica 
intelectual del lector. Finalmente, el poeta no habla desde la perfec­
ción lingüística, sino desde estados de profunda visión estética y 
teológica. No busca, pues, la perfección del lenguaje humano, sino 
desvelar verdades ontológicas. Blake habla con voz de profeta y, 
como todo profeta, no puede ni debe dejar de hablar oscuramente. 
Y la voz del profeta está inspirada por el Genio Poético. 

El Genio Poético, pues, constituye una manifestación del Espíri­
tu Santo en la medida en que es una herramienta para aprehender la 
"divina forma humaná' (Schorer 1959: 103 ). Según Blake, el Genio 
Poético -y que es denominado Espíritu de Profecía según él- es 

55 



ADRIÁN MUÑOZ 

también una fom1a de principio universal, del cual de uno u otro 
modo derivan todas las religiones del mundo. Por ello no es extra­
ño, ni mucho menos contradictorio, que en sus textos se encuentre 
una gran mezcla de elementos disímiles -tanto occidentales como 
orientales- y los propios del aut01; y es también por esto que el 
poeta inglés tenia en tan alta estima la figura del profeta. Aún más: 
el lenguaje que Blake utiliza en sus textos es semejante a otros textos 
religiosos, en especial de lo que (equívocamente) llamarnos "tra­
dición judeocristiana� No sólo la forma en que está redactado The 

Marriage oj Heaven and He/1 nos trae a la mente los versículos de la 
Biblia, sino que incluye sus propios proverbios muy al estilo del rey 
Salomón, los que, no obstante, a veces poseen un lenguaje mucho 
más críptico: "Orive your cart and your plow over the bones of the 
dead''. "A dead body. revenges not injuries" o "Damn. braces: Bless 
relaxes" (MHH. sección F §2, § 16 y §57). La peculiar puntuación 
en numerosos textos de Blake, como ya he dicho antes, imprime un 
ritmo especial, un ritmo solemne y ceremonioso como el mensaje 
de un verdadero profeta. Este estilo de escritura es conferido a Blake 
por el Genio Poético, pero también en gran medida está mediado 
por la obra de Swedenborg: "Blake's chief strategy for imagining this 
double movement of condenmation and remedy is to create a three­
way Alliance between the forms of satire, sacred discourse, and, as 
the connecting middle term, Swedenborg's Works"21 (Blake 1993a:
127). El producto final es una exquisita sátira religiosa. 

Lo que en 'í\Song ofLiberty" (sección O) logra Blake por medio 
de la numeración, en otros pasajes lo consigue mediante un uso muy 
particular de la puntuación y el reiterado empleo de conjunciones: 

56 

And the original Archangel or possessor of the command of the 
heavenly host, is calld the Devil or Satan and his cltlldren are cal! 'd 
Sin &Death. 
But in the Book ofJob Mil to ns Messiall is cal!' d Satan. 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

For this history has been adopted by both parties. 
lt indeed appear · d to Reason as ifDesire was cast out, but the Devils 
account is, that the Messíall fell. & forrned a heaven of what he stole 
frorn the Abyss ... (MHH, sección D) 

The Prophets lsaiah and Ezekiel dined with me, and I asked them how 
they dared so roundly assert. that God spake to thern ... (sección H) 

Con apego al programa satírico y transgresor que domina 
la obra, Blake recurre a un discurso bastante cercano al espíritu 
nietzscheano: frases volátiles, incendiarias, y un constante juego 
de sentidos y referentes. Los mensajes de ambos pensadores están 
desarrollados en un estilo que persigue la libertad de expresión y 
pensamiento, un estilo que da rienda suelta a la pasión y el furor. Ni 
los textos del filósofo están redactados en la línea tradicional de di­
sertaciones filosóficas, ni los trabajos de Blake se ciñen a las formas 
habituales de poesía y arte. Ambos, con sus semejanzas y diferen­
cias, hablan con la voz de los profetas; se valen del mito y el símbolo 
y los adecuan a su ideología.22 ''Proverbs of Hell", la sección F de 
The Marriage -y también la más extensa-, constituye una serie 
de aforismos en los que se encuentra condensado el pensamiento 
de Blake sobre los puntos arriba citados: 

Prisons are built with stones ofLaw, Brothels with bricks ofReligion 
(MHH,F§21) 

The roaring of lions, the howling of wolves, the raging of the storrny 
sea, and the destructive sword. are portions of eternity too great for 
the eye of man (MHH, F §27) 

El modo en el que están redactados es de una enorme riqueza y 
son estos proverbios los que acaso más interés y fascinación han cau-

57 



ADRIÁN MUÑOZ 

también una forma de principio universal, del cual de uno u otro 
modo derivan todas las religiones del mundo. Por ello no es extra­
ño, ni mucho menos contradictorio, que en sus textos se encuentre 
una gran mezcla de elementos disímiles -tanto occidentales como 
orientales- y los propios del auto1; y es tan1bién por esto que el 
poeta inglés tenía en tan alta estima la figura del profeta. Aún más: 
el lenguaje que Blake utiliza en sus textos es semejante a otros textos 
religiosos, en especial de lo que (equívocamente) llamamos "tra­
dición judeocristiana� No sólo la forma en que está redactado The 

Marriage of Heaven and Hell nos trae a la mente los versículos de la 
Biblia, sino que incluye sus propios proverbios muy al estilo del rey 
Salomón, los que, no obstante, a veces poseen un lenguaje mumo 
más críptico: "Orive your cart and your plow over the bones of the 
dead� "A dead body. revenges not injuries" o "Damn. braces: Bless 
relaxes• (MHH, sección F §2, §16 y §57). La peculiar puntuación 
en nun1erosos textos de Blake, como ya he dicho antes, in1prime un 
ritmo especial, un ritmo solemne y ceremonioso como el mensaje 
de un verdadero profeta. Este estilo de escritura es conferido a Blake 
por el Genio Poético, pero también en gran medida está mediado 
por la obra de Swedenborg: "Blake's chief strategy for imagining this 
double movement of condenmation and remedy is to create a three­
way Alliance between the forros of satire, sacred discourse, and, as 
the connecting middle term, Swedenborg's Works"21 (Blake 1993a: 
127). El producto final es una exquisita sátira religiosa. 

Lo que en 'í\Song ofLiberty" (sección O) logra Blake por medio 
de la numeración, en otros pasajes lo consigue mediante un uso muy 
particular de la puntuación y el reiterado empleo de conjunciones: 

56 

And the original Archangel or possessor of the command of the 

heavenly host, is calld t.l1e Devil or Satan and his children are call 'd 

Sin &Death. 

But in the Book ofJob Miltons Messiah is call 'd Satan. 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

For this history has been adopted by both parties. 

lt indeed appear 'd to Reason as ifOesire was cast out, but the Devils 

account is, that the Messiah fell. & formed a heaven of what he stole 

from the Abyss ... (MHH, sección D) 

The Prophets lsaiah and Ezekiel dined with me, and I asked them how 

they dared so roundly assert. that God spake to them ... (sección H) 

Con apego al programa satírico y transgresor que domina 
la obra, Blake recurre a un discurso bastante cercano al espíritu 
nietzscheano: frases volátiles, incendiarias, y un constante juego 
de sentidos y referentes. Los mensajes de ambos pensadores están 
desarrollados en un estilo que persigue la libertad de expresión y 
pensamiento, un estilo que da rienda suelta a la pasión y el furor. Ni 
los textos del filósofo están redactados en la línea tradicional de di­
sertaciones filosóficas, ni los trabajos de Blake se ciñen a las formas 
habituales de poesía y arte. Ambos, con sus semejanzas y diferen­
cias, hablan con la voz de los profetas; se valen del mito y el símbolo 

y los adecuan a su ideología.22 "Proverbs of Hell", la sección F de 
The Marriage -y también la más extensa-, constituye una serie 
de aforismos en los que se encuentra condensado el pensamiento 
de Blake sobre los puntos arriba citados: 

Prisons are built with stones ofLaw, Brothels with bricks ofReligion 

(MHH,F§21) 

The roaring of lions, the howling of wolves, the raging of the stormy 

sea, and the destructive sword. are portions of etem.ity too great for 

the eye of man (MHH, F §27) 

El modo en el que están redactados es de una enom1e riqueza y 
son estos proverbios los que acaso más interés y fascinación han cau-

57 



ADRIÁN MUÑOZ 

sado entre los lectores de William Blake. Por supuesto, se encuentran 
entre las palabras más citadas de Blake. Nietzsche, de igual manera, 
prefirió la escritura basada en aforismos, que varían en extensión. 
Aquí valdría la pena considerar brevemente que no sería extraño que 
la dedicación misma que Blake parece haber conferido a la sección 
de los Proverbios dimane de su sátira contra Swedenborg, toda vez 
que el teólogo no sólo no mostró nunca interés alguno por la poe­
sía, sino que el libro bíblico de Proverbios no figuraba en su canon 
religioso según sus lineamientos (Blake 1993a: 125). De acuerdo 
con Swedenborg, Proverbios no pertenecía a los libros "inspirados" 
y, por tanto, no podía ser transmisor del Divino Logos. Blake, de una 
manera sumamente ingeniosa, combina sus discrepancias con Swe­
denborg y con la sapiencia convencional religiosa en los "Proverbios 
del Infierno� entablando una suerte de diálogo simultáneo con Swe­
denborg, la BibUa, otros pensadores y con autores inconformistas. 

La dialéctica infernal de Blake se apoya en dos ejes claves: a) la 
negación pura, u opuesto directo de la metáfora (A no es B), y b) 

la "hipocresía� es decir, cuando algo está disfrazado de algo más, 
o utiliza el nombre de otra cosa, o se malinterpreta por algo más
(X por Y) (cf. Eaves 2003: 11). Así, pues, en MHH la negación
comienza con el título mismo: el Cielo no es el Infierno, pero ad­
quiere mayores resonancias a medida que nos adentramos en la
obra: el Cielo no es el Bien, el Cuerpo no es el Mal. Y aun más: el
Cielo pretende pasar por el Bien. Por consiguiente, el fenómeno
de hipocresía termina por identificar a la Razón con el Cielo, a la
Energía con el Infierno. Desde esta óptica es que debemos enten­
der las figuras de Satán y el Mesías en John Milton según Blake: el
Mesías de El paraíso perdido no es tal, sino que tan sólo utiliza tal
apelativo (cf MHH, sección D). Del mismo modo, el control de
la pasión (un tema reurrente en MHH) no representa una virtud,
sino una debilidad que, engañosamente, se adjudica la etiqueta de
moralidad, entereza o fortaleza.

58 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Tal vez por la interacción de estos dos ejes, en más de una 
ocasión la retórica aforística de Blake se acerca al contrasentido: 
"Excess of sorrow laughs. Excess of joy weeps" (MHH, F §26). La 
argumentación blakeana en MHH, y que alcanza su máxima expre­
sión en los Proverbios, es sumamente profunda, profunda por la 
dimensión que proyectan a expensas del maniqueísmo intelectual 
y moral. En este sentido: "la profundidad es la dimensión donde 
cesan las categorías y las oposiciones de la mente binaria, cediendo 
el paso a las correspondencias y la función totalizadora." El comen­
tario anterior fue emitido por Roberto Juarroz a propósito de las 
fórmulas epigramáticas de Antonio Porchia (1999: 146). Fácil­
mente podemos aplicar el comentario al estilo de Blake. La opo­
sición lógica de los proverbios infernales no hace sino poner de re­
lieve el contrasentido que, en realidad, tienen las categorías de Bien 

y Mal como las entendemos habitualmente. Y, junto con Juarroz, 
podríamos también decir que "la máxima profundidad se opone al 
discurso" (ib{d.: 147). Así, Blake optó por la retórica poética y no la 
prosa ensayística. Más adelante habremos de encontrarnos con los 
aforismos de Porchia (Voces), algunos de los cuales parecen haber 
sido inspirados por la voz diabólica que habla en MHH o aún de 
otros versos. Compárese: •y sin ese repetirse eternamente de todo, 
de sí mismo a sí mismo, a cada instante, todo duraría un instante. 
Hasta la misma eternidad duraría un instante" (Voces §41), que 

guarda ciertos ecos de la "eternidad en un instante" que menciona 
Blake en los primeros versos de Auguries of lnnocence. Los aforismos 
de Porchia, sin embargo, poseen una dimensión ausente en los de 
Blake: la vida del día a día, el amor y el desencanto, la melancolla y 
la euforia. Con Blake, al menos en esta obra, nos encontramos ante 
una expresión aforística decididamente infernal e incendiaria que 
no da tregua. 

Los epigramas de Blake están perfectamente construidos tan­
to en lo alegórico como en lo retórico e indudablemente hacen 

59 



ADRIÁN MUÑOZ 

sado entre los lectores de William Blake. Por supuesto, se encuentran 
entre las palabras más citadas de Blake. Nietzsche, de igual manera, 
prefirió la escritura basada en aforismos, que varían en extensión. 
Aquí valdría la pena considerar brevemente que no sería extraño que 
la dedicación misma que Blake parece haber conferido a la sección 
de los Proverbios dimane de su sátira contra Swedenborg, toda vez 
que el teólogo no sólo no mostró nunca interés alguno por la poe­
sía, sino que el libro bíblico de Proverbios no figuraba en su canon 
religioso según sus lineamientos (Blake 1993a: 125). De acuerdo 
con Swedenborg, Proverbios no pertenecía a los libros "inspirados" 
y, por tanto, no podía ser transmisor del Divino Logos. Blake, de una 
manera sumamente ingeniosa, combina sus discrepancias con Swe­
denborg y con la sapiencia convencional religiosa en los "Proverbios 
del Infierno� entablando una suerte de diálogo simultáneo con Swe­
denborg, la Biblia, otros pensadores y con autores inconformistas. 

La dialéctica infernal de Blake se apoya en dos ejes claves: a) la 
negación pura, u opuesto directo de la metáfora (A no es B), y b) 

la "hipocresía", es decir, cuando algo está disfrazado de algo más, 
o utiliza el nombre de otra cosa, o se malinterpreta por algo más
(X por Y) (cf. Eaves 2003: 11). Así, pues, en MHH la negación
comienza con el título mismo: el Cielo no es el Infierno, pero ad­
quiere mayores resonancias a medida que nos adentramos en la
obra: el Cielo no es el Bien, el Cuerpo no es el Mal. Y aun más: el
Cielo pretende pasar por el Bien. Por consiguiente, el fenómeno
de hipocresía termina por identificar a la Razón con el Cielo, a la
Energía con el Infierno. Desde esta óptica es que debemos enten­
der las figuras de Satán y el Mesías en John Milton según Blake: el 
Mesías de El paraíso perdido no es tal, sino que tan sólo utiliza tal 
apelativo (cf. MHH, sección D). Del mismo modo, el control de 
la pasión (un tema reurrente en MHH) no representa una virtud,
sino una debilidad que, engañosamente, se adjudica la etiqueta de
moralidad, entereza o fortaleza.

58 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Tal vez por la interacción de estos dos ejes, en más de una 
ocasión la retórica aforística de Blake se acerca al contrasentido: 
"Excess of sorrow laughs. Excess of joy weeps" (MHH, F §26). La 

argumentación blakeana en MHH, y que alcanza su máxima expre­
sión en los Proverbios, es sumamente profunda, profunda por la 
dimensión que proyectan a expensas del maniqueísmo intelectual 

y moral. En este sentido: "la profundidad es la dimensión donde 
cesan las categorías y las oposiciones de la mente binaria, cediendo 
el paso a las correspondencias y la función totalizadora_" El comen­
tario anterior fue emitido por Roberto Juarroz a propósito de las 
fórmulas epigramáticas de Antonio Porchia (1999: 146). Fácil­
mente podemos aplicar el comentario al estilo de Blake. La opo­
sición lógica de los proverbios infernales no hace sino poner de re­
lieve el contrasentido que, en realidad, tienen las categorías de Bien 

y Mal como las entendemos habitualmente. Y, junto con Juarroz, 
podríamos también decir que "la máxima profundidad se opone al 
discurso" ( ibld.: 14 7). Así, Blake optó por la retórica poética y no la 
prosa ensayística. Más adelante habremos de encontrarnos con los 
aforismos de Porchia (Voces), algunos de los cuales parecen haber 
sido inspirados por la voz diabólica que habla en MHH o aún de 
otros versos. Compárese: •y sin ese repetirse eternamente de todo, 
de sí mismo a sí mismo, a cada instante, todo duraría un instante. 
Hasta la misma eternidad duraría un instante" (Voces §41), que 
guarda ciertos ecos de la "eternidad en un instante" que menciona 
Blake en los primeros versos de Auguries of lnnocence. Los aforismos 
de Porchia, sin embargo, poseen una dimensión ausente en los de 
Blake: la vida del día a día, el amor y el desencanto, la melancolía y 
la euforia. Con Blake, al menos en esta obra, nos encontramos ante 
una expresión aforística decididamente infernal e incendiaria que 
no da tregua. 

Los epigramas de Blake están perfectamente construidos tan­
to en lo alegórico como en lo retórico e indudablemente hacen 

59 



ADRIÁN MUÑOZ 

clara alusión a los Proverbios en el Antiguo Testamento/Tanakh, 
adjudicados a Salomón. No obstante, al igual que con las 6guras 
mitoiógicas de su invención, resulta en extremo difícil desentraúar 
la significación de varios de ellos. Por lo general, Blake hace uso de 
elementos de la flora y la fauna para elaborar sus sentencias, las cua­
les suman en total unos setmta proverbios que no necesariamente 
siguen un orden temático; pueden estar ora agrupados por tópico, 
ora no, e incluso es común hallar aislados dos aforismos casi idén­
ticos como "Excess of sorrow laughs. Excess of joy weeps" (Prover­
bio §26), tres líneas abajo: "Joys impregnate. Sorrows bring forth" 
(§29) y aun unos treinta proverbios más adelante: "Joys laugh not!
Sorrows weep not!" (§60). Del mismo modo, Nietzsche se vale de
la imagen del águila y el asno, de la aurora y de la noche, por ejem­
plo, para elaborar sus postulados. En ambos escritores, el aforismo
es una forma hiperbólica mediante la cual revelan el significado
como acción, no como objeto de contemplación, al mismo tiempo
que constituye una relación rnicrocósrnica con la vida (Birenbaum
1992: 88 ). La vida queda representada en un condensado aforis­
mo, con todas sus tensiones y como una unidad indisoluble:

There is a point in every philosophy when the philosopher's 

"conviction· appears on the stage-or to use the language 

of an ancient Mistery: 

Adventavit asinus, 

Pulcher et fortissimus (Nietzsche 1992: 205 ).13 

One is best punished for one's virtues (Nietzsche 1992: 278).2• 

Por otra parte, también es importante reconocer el deseo cons­
ciente de jugar y tergiversar las categorías convencionales de moral 
y conducta. Cuando Blake recurre a imágenes de la fauna y flora 
bíblica, ello tiene el propósito de establecer un telón de fondo que 
permita la subversión. Y es que para poder construir un discurso 

60 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

verdaderamente incendiario, es menester utilizar un conjunto pre­
establecido de motivos y respuestas culturales y estéticas (Nuttall 
2007: 250-51). De este modo, Blake no sólo copia el estilo narrati­
vo y discursivo de la Biblia (principal, mas no exclusivamente) para 
imprimirle un tono "profético" a MHH, sino que juega con símbo­
los comunes, con los cuales la mayoría de los receptores pueden 
relacionarse de forma natural. Emplea las figuras salomónicas del 
Sabio y el Necio, las caracterizaciones ortodoxas del Angel y el De­
monio, sentencias como "Open rebuke is better than secret love" 
(Prov 27: 5)25 o "Counsel in the heart of man is like deep water; 
but a man of understanding will draw it out" (Prov 20: 5)26 y las 
trastoca. Sin esta base no podría funcionar el mensaje evangélico 
de Blake. 

THl,AfARRIAGE OF HEAVEN AND HELL Y LA TRADUCCIÓN 

Entre las m .. merosas traducciones de El matrimonio a lengua caste­
llana, cabe destacar las siguientes: la de José Luis Palomares, publi­
cada por editorial Hiperión (Blake 2005 ), la de Xavier Villaurrutia 
por Verdehalago (Blake 2002a [publicada también por Fontamara: 
México, 2008]), la de Agustl Bartra por la UNAM (Blake 1990), la 
de Enrique Caracciolo Trejo por Alianza (Blake 1998 ), la de Mir­
ta Rosenberg por Need (Blake 1997) y la de Bel Atreides por DVD 

ediciones (Blake 20026). 
Vale la pena señalar que las versiones de Caracciolo Trejo y de 

Villaurrutia no incluyen el fragn1ento "A Song ofLiberty" ("Can­
to de libertad"), lo que representa una omisión grave; de hecho, 
parece que en distintos pasajes Caracciolo sigue la versión de Vi­
llaurrutia. Sobre esta omisión vale la pena mencionar que un error 
común en el que han caído algunos lectores es el de considerar el 
pasaje "Canto de libertad" (sección O en este volumen) como una 

61 



ADRIÁN MuÑoz 

clara alusión a los Proverbios en el Antiguo Testamento/Tanakh, 
adjudicados a Salomón. No obstante, al igual que con las figuras 
mitológicas de su invención, resulta en extremo difícil desentrañar 
la significación de varios de ellos. Por lo general, Blake hace uso de 
elementos de la flora y la fauna para elaborar sus sentencias, las cua­
les suman en total unos setenta proverbios que no necesariamente 
siguen un orden temático; pueden estar ora agrupados por tópico, 
ora no, e incluso es común hallar aislados dos aforismos casi idén­
ticos como "Excess of sorrow laughs. Excess of joy weeps" (Prover­
bio §26), tres líneas abajo: "Joys impregnate. Sorrows bring forth" 
(§29) y aun unos treinta proverbios más adelante: "Joys laugh not!
Sorrows weep not!" (§60). Del mismo modo, Nietzsche se vale de
la imagen del águila y el asno, de la aurora y de la noche, por ejem­
plo, para elaborar sus postulados. En ambos escritores, el aforismo
es una forma hiperbólica mediante la cual revelan el significado
como acción, no como objeto de contemplación, al mismo tiempo
que constituye una relación microcósmica con la vida (Birenbaum
1992: 88). La vida queda representada en un condensado aforis­
mo, con todas sus tensiones y como una unidad indisoluble:

There is a point in every philosophy when the philosopher's 

"conviction" appears on the stage-or to use the language 

of an ancient Mistery: 

Adventavit asinus, 

Pulcher et fortis.simus (Nietzsche 1992: 205 ).23

One is best punished forone's virtues (Nietzsche 1992: 278 )." 

Por otra parte, también es in1portante reconocer el deseo cons­
ciente de jugar y tergiversar las categorías convencionales de moral 
y conducta. Cuando Blake recurre a imágenes de la fauna y flora 
bíblica, ello tiene el propósito de establecer un telón de fondo que 
permita la subversión. Y es que para poder construir un discurso 

60 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

verdaderamente incendiario, es menester utilizar un conjunto pre­
establecido de motivos y respuestas culturales y estéticas (Nuttall 
2007: 250-51 ). De este modo, Blake no sólo copia el estilo narrati­
vo y discursivo de la Biblia (principal, mas no exclusivan1ente) para 
imprimirle un tono "profético" a MHH, sino que juega con símbo­
los comunes, con los cuales la mayoría de los receptores pueden 
relacionarse de forma natural. Emplea las figuras salomónicas del 
Sabio y el Necio, las caracterizaciones ortodoxas del Angel y el De­
monio, sentencias como "Open rebuke is better than secret love· 
(Prov 27: 5)25 o "Counsel in the heart of man is like deep water;
but a man of understanding will draw it out" (Prov 20: 5 )26 y las
trastoca. Sin esta base no podría funcionar el mensaje evangélico 
de Blake. 

THE MAluuA.GE OF liEAVEN AND HELL Y LA TRADUCCIÓN 

Entre las numerosas traducciones de El matrimonio a lengua caste­
llana, cabe destacar las siguientes: la de José Luis Palomares, publi­
cada por editorial Hiperión (Blake 2005 ), la de Xavier Villaurrutia 
por Verdehalago (Blake 2002a [publicada también por Fontamara: 
México, 2008]), la de Agustí Bartra por la UNAM (Blake 1990), la 
de Enrique Caracciolo Trejo por Alianza (Blake 1998), la de Mir­
ta Rosenberg por Need (Blake 1997) y la de Bel Atreides por DVD 

ediciones (Blake 20026). 
Vale la pena señalar que las versiones de Caracciolo Trejo y de 

Villaurrutia no incluyen el fragmento "A Song of Liberty" ("Can­
to de libertad"), lo que representa una omisión grave¡ de hecho, 
parece que en distintos pasajes Caracciolo sigue la versión de Vi­
Uaurrutia. Sobre esta omisión vale la pena mencionar que un error 
común en el que han caído algunos lectores es el de considerar el 
pasaje "Canto de libertad" (sección O en este volumen) como una 

61 



ADRIÁN MUÑOZ 

suerte de apéndice del cual se puede prescindir, pues opinan que su 
estilo es completamente incompatible con el resto del libro y que, 
en realidad, no agrega nada sustancial al espíritu de El matrimonio. 

Se equivocan: algunos críticos bien han insistido en que es abso­
lutamente necesario reconocer que el idealismo revolucionario de 
Blake y sus afinidades con el pensamiento místico son inseparables 
(c( Thompson 1993, Weir 2003). La visión profética de nuestro 
poeta atañe a ambas esferas: el político y el espiritual¡ uno no se 
puede entender sin el otro. En este sentido, "Un canto de libertad" 
constituye una especie de coda irrevocable. Mi traducción, desde 
luego, incluye dicho pasaje. 

La traducción de Rosenberg parece por momentos un tan­
to descuidada, tanto en su lectura del texto original como en la 
composición de la versión castellana.27 Villaurrutia, como es de
esperar, se permite mayores vuelos poéticos, lo que a veces le hace 
sacrificar el sentido original si bien a veces tiene felices aciertos. 
Por su parte, Palomares y -en menor grado- Caracciolo Trejo 
se muestran mucho más comprometidos con el sentido primige­
nio y menos interesados en lograr una versión más "poética� Las 
traducciones de Bartra y Atreides resultan satisfactorias en general 
y esta última cuenta con la ventaja de incluir notas explicativas al 
pie. Aunque he consultado todas estas versiones, he procurado 
producir una traducción propia, y si bien en algunos pasajes los 
varios traductores coincidimos, en otros divergimos considerable­
mente. En las notas he proporcionado discusiones sobre algunas 
traducciones problemáticas. 

En virtud de que éste es un estudio más que sólo una pre­
sentación en español de The Marriage, he decidido realizar una 
traducción más filológica que poética, es decir que producir una 
versión con méritos estilísticos no ha sido mi propósito primordial. 
Es por esta razón que decidí traducir marriage por matrimonio. Si 
bien bodas produce mayor eufonía, matrimonio es un equivalente 

62 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

mucho más exacto. Mientras que boda deriva del latín vota (votos), 
matrimonio sugiere en un sentido más directo la unión promulgada 
por el autor. La palabra casamiento, aunque con un significado muy 

cercano a matrimonio, no resulta demasiado agradable en términos 

fonéticos. Por otra parte, en la medida de lo posible he procurado 

también evocar una cadencia bíblica al texto, que desde mi percep­
ción es lo que Blake se propuso. 

Por razones filológicas, durante la exégesis he preferido citar 
directamente el texto en inglés de Blake y otros autores; en las notas 
he proporcionado traducciones al español. Cuando en el análisis 
me refiera al texto de Blake en el original, las citas respetarán la sin­
taxis, la ortografía y la puntuación empleadas originalmente por el 
autor según la edición de David Erdman. Las citas de la Biblia en 
inglés corresponden con la versión del Rey Jacobo (King James 
Version); las citas en español proceden sobre todo de la versión 
Reina-Valera, pero también he consultado la Biblia Latinoamerica­
na y la Biblia de Jerusalén. 

63 



ADRIÁN MUÑOZ 

suerte de apéndice del cual se puede prescindir, pues opinan que su 
estilo es completamente incompatible con el resto del libro y que, 
en realidad, no agrega nada sustancial al espíritu de El matrimonio. 

Se equivocan: algunos críticos bien han insistido en que es abso­
lutan1ente necesario reconocer que el idealismo revolucionario de 
Blake y sus afinidades con el pensamiento místico son inseparables 
(cf Thompson 1993, Weir 2003). La visión profética de nuestro 
poeta atañe a ambas esferas: el político y el espiritual; uno no se 
puede entender sin el otro. En este sentido, "Un canto de libertad" 
constituye una especie de coda irrevocable. Mi traducción, desde 
luego, incluye dicho pasaje. 

La traducción de Rosenberg parece por momentos un tan­
to descuidada, tanto en su lectura del texto original como en la 
composición de la versión castellana.27 Villaurrutia, como es de 
esperar, se permíte mayores vuelos poéticos, lo que a veces le hace 
sacrificar el sentido original si bien a veces tiene felices aciertos. 
Por su parte, Palomares y -en menor grado- Caracciolo Trejo 
se muestran mucho más comprometidos con el sentido primige­
nio y menos interesados en lograr una versión más "poética". Las 
traducciones de Bartra y Atreides resultan satisfactorias en general 
y esta última cuenta con la ventaja de incluir notas explicativas al 
pie. Aunque he consultado todas estas versiones, he procurado 
producir una traducción propia, y si bien en algunos pasajes los 
varios traductores coincidimos, en otros divergimos considerable­
mente. En las notas he proporcionado discusiones sobre algunas 
traducciones problemáticas. 

En virtud de que éste es un estudio más que sólo una pre­
sentación en español de The Marriage, he decidido realizar una 
traducción más filológica que poética, es decir que producir una 
versión con méritos estilísticos no ha sido mi propósito primordial. 
Es por esta razón que decidí traducir marriage por matrimonio. Si 
bien bodas produce mayor eufonía, matrimonio es un equivalente 

62 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

mucho más exacto. Mientras que boda deriva del latín vota (votos), 
matrimonio sugiere en un sentido más directo la unión promulgada 
por el autor. La palabra casamiento, aunque con un significado muy 
cercano a matrimonio, no resulta demasiado agradable en términos 
fonéticos. Por otra parte, en la medida de lo posible he procurado 

también evocar una cadencia bíblica al texto, que desde mí percep­
ción es lo que Blake se propuso. 

Por rawnes filológicas, durante la exégesis he preferido citar 
directamente el texto en inglés de Blake y otros autores; en las notas 
he proporcionado traducciones al español. Cuando en el análisis 
me refiera al texto de Blake en el original, las citas respetarán la sin­

taxis, la ortografía y la puntuación empleadas originalmente por el 
autor según la edición de David Erdman. Las citas de la Biblia en 
inglés corresponden con la versión del Rey Jacobo (King James 
Version); las citas en español proceden sobre todo de la versión 
Reina-Valera, pero también he consultado la Biblia Latinoamerica­
na y la Biblia de Jerusalén. 

63 



EL MATRIMONIO DEL CIELO YEL INFIERNO 

[A] ARGUMENTO 

Rintrah ruge y sus fuegos agita en el tupido aire 

Hambrientas nubes penden airadas sobre el abismo. 

Otrora manso y en sendero peligroso 

El hombre justo siguió su curso 

Por el Valle de la Muerte. 

Se plantan rosas donde las espinas crecen 

Y en el estéril páramo 

Cantan las abejas. 28

Entonces el sendero peligroso fue plantado, 19

Y un rio y un manantial 

En cada peñasco y cada tumba; 

Y sobre los huesos deslavados 

Brotó el rojo barro; 

Hasta que el hombre vil dejó las sendas de calma 

Para andar en senderos peligrosos, y conducir 

Al hombre justo hacia climas estériles. 



EL MATRIMONIO DEL CIELO YEL INFIERNO 

[AJ.ARGUMENTO 

Rintrah ruge y sus fuegos agita en el tupido aire 

Hambrientas nubes penden airadas sobre el abismo. 

Otrora manso y en sendero peligroso 

El hombre justo siguió su curso 

Por el Valle de la Muerte. 

Se plantan rosas donde las espinas crecen 

Y en el estéril páramo 

Cantan las abejas. ui 

Entonces el sendero peligroso fue plantado, 29

Y un río y un manantial 

En cada peñasco y cada tumba; 

Y sobre los huesos deslavados 

Brotó el rojo barro; 

Hasta qne el hombre vil dejó las sendas de calma 

Para andar en senderos peligrosos, y conducir 

Al hombre justo hacia climas estériles. 



ADRJÁN MUÑOZ 

Ahora la reptante sierpe anda 

Con mansa humildad, 

Y el hombre justo vocifera en la intemperie 

Donde los leones vagan. 

Rintrah ruge y sus fuegos agita en el tupido aire 

Hambrientas nubes penden airadas sobre el abismo.30

La obra inicia con un oscuro pasaje en verso. Al contrario que los 
"argumentos" que anteceden cada uno de los libros del Paradise Lost 

de Milton, éste no esclarece ni resume nada. Aquí debemos tener 
en cuenta que a Blake, ante todo, le interesaba especular sobre los 
orígenes históricos y psíquicos de la fe religiosa y cuestionar los 
mecanismos de la influencia que éstos ejercen en la conducta hu­
mana (Ryan 2003: 150 ). En gran medida, ése será el hilo conductor 
a través de MHH. 

Puesto que Blake era un lector asiduo de la Biblia, no es extraño 
que más de una alusión aparezca a lo largo de su obra, en particular 
en MHH. Con toda seguridad este fragmento es una interpretación 
"diabólica" de las escrituras bíblicas. En un sentido primario, la "pro­
fecía" de Rintrah (personaje blakeano) en la sección A subvierte el 
siguiente pasaje: "¡Bienaventurado el varón que no anduvo en con­
sejo de malos, ni estuvo en camino de pecadores, ni en silla de escar­
necedores se ha sentado. Antes en la ley de Jehová está su delicia, y 
en su ley medita de día y de noche!" (Salmos 1: 1-2). La sabiduría 
veterotestan1entaria sirve de fundamento para articular la retórica 
de MHH desde el iniáo; en Proverbios 2: 11-15, además, leemos: 

66 

La prudencia velará por ti, la reflexión será tu salvaguarda; te man­

tendrán aparte de los caminos del mal y de los hombres de palabras 

engañosas, que abandonan los rectos senderos y se van por can1inos 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

oscuros; que ponen su alegría en hacer el mal y se complacen en sus 

abominaciones, que van por carninas chuecas, por senderos que se 

pierden. 

A lo largo del texto salomónico, la disyuntiva entre el camino 

de bien y el camino de mal constituye una constante esencial. Vol­
vemos a encontrar admoniciones al respecto una y otra vez (Prov. 
4: 14-15, 18-19; 28: 10), es decir que existe una ansiedad imperante 

frente al hecho de que los individuos justos no se dejen extraviar 
a causa de la perniciosa influencia de los hombres viciosos. En las 

Escrituras el conocimiento religioso y social, pues, previene contra 
el extravío. Sin embargo, Blake da una versión propia a esta visión: 
el verdadero conocimiento no emana del temor a Dios, sino de la 

manumisión. Transitar por los caminos que estipula la ortodoxia 

es errar el camino de la libertad: "Quise alcanzar lo derecho por 
sendas derechas. Y así comencé a estar equivocado� dice Antonio 

Porchia (Voces §248), una sentencia que emula muy bien el espí­
ritu deMHH 

The Marriage of Heaven a11d Hell es más que una pieza poética 
pues su autor le confiere todas las características de un prenuncio. 
El autor, a modo de profeta, habla a través del poema que, a su vez, 
es producto de las visiones del autor. No obstante, la profecía nunca 
es completa en sí misma¡ representa w1a carga y un grito de guerra. 
Corno lo expone el crítico Abraharn Heschel, es un llamado¡ nunca 
constituye una conswnación o una victoria (en Freeman 1992: 10). 
No basta con la mera profecía; se debe librar una batalla Por eso en el 
inicio de MHH Rintral1 presagia lo que debe suceder. Más adelante 
en el poema, aparecerán lsaías, Ezequiel, el Diablo y Blake para legar 

sus visiones con la esperanza de que alguien las sepa perábir a través 
de ojos imaginativos, purgados de sus velos. Llama la atención que, 
en tanto "profecía� la mayor parte de MHH esté redactada en prosa 
Esta sección, sin embargo, está escrita en verso, pero además se trata 

67 



ADRIÁN MUÑOZ 

Ahora la reptante sierpe anda 

Con mansa humildad, 

Y el hombre justo vocifera en la intemperie 

Donde los leones vagan. 

Rintrah ruge y sus fuegos agita en el tupido aire 

Hambrientas nubes penden airadas sobre el abismo.30

La obra inicia con un oscuro pasaje en verso. Al contrario que los 
"argumentos" que anteceden cada uno de los libros del Paradise Lost 

de Milton, éste no esclarece ni resume nada. Aquí debemos tener 
en cuenta que a Blake, ante todo, le interesaba especular sobre los 
orígenes históricos y psíquicos de la fe religiosa y cuestionar los 
mecanismos de la influencia que éstos ejercen en la conducta hu­
mana (Ryan 2003: 150 ). En gran medida, ése será el hilo conductor 
a través de MHH. 

Puesto que Blake era un lector asiduo de la Biblia, no es extraiio 
que más de una alusión aparezca a lo largo de su obra, en particular 
en MHH Con toda seguridad este fragmento es una interpretación 
"diabólica" de las escrituras bíblicas. En un sentido primario, la "pro­
fecía" de Rintrah (personaje blakeano) en la sección A subvierte el 
siguiente pasaje: "¡Bienaventurado el varón que no anduvo en con­
sejo de malos, ni estuvo en camino de pecadores, ni en silla de escar­
necedores se ha sentado. Antes en la ley de Jehová está su delicia, y 
en su ley medita de día y de noche!" (Salmos 1: 1-2). La sabiduría 
veterotestan1entaria sirve de fundamento para articular la retórica 
de MHH desde el inicio; en Proverbios 2: 11-15, además, leemos: 

66 

La prudencia velará por ti, la reflexión será tu salvaguarda; te man­

tendrán aparte de los caminos del mal y de los hombres de palabras 

engañosas, que abandonan los rectos senderos y se van por caminos 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

oscuros; que ponen su alegría en hacer el mal y se complacen en sus 

abominaciones, que van por caminos c:huecos, por senderos que se 

pierden. 

A lo largo del texto salomónico, la disyuntiva entre el camino 

de bien y el camino de mal constituye una constante esencial . Vol­
vemos a encontrar admoniciones al respecto una y otra vez (Prov. 
4: 14-15, 18-19; 28: 10), es decir que existe una ansiedad imperante 

frente al hecho de que los individuos justos no se dejen extraviar 
a causa de la perniciosa influencia de los hombres viciosos. En las 
Escrituras el conocimiento religioso y social, pues, previene contra 
el extravío. Sin embargo, Blake da una versión propia a esta visión: 
el verdadero conocimiento no emana del temor a Dios, sino de la 
manumisión. Transitar por los caminos que estipula la ortodoxia 
es errar el canúno de la libertad: "Quise alcanzar lo derecho por 
sendas derechas. Y así comencé a estar equivocado� dice Antonio 
Porchia (Voces §248), una sentencia que emula muy bien el espí­
ritu deMHH. 

The Marriage of Heaven a11d He// es más que una pieza poética 
pues su autor le confiere todas las características de un prenuncio. 
El autor, a modo de profeta, habla a través del poema que, a su vez, 
es producto de las visiones del autor. No obstante, la profecía nunca 
es completa en sí misma; representa una carga y un grito de guerra 
Como lo expone el crítico Abraham Heschel, es un llamado; nunca 
constituye una consumación o una victoria (en Freeman 1992: LO). 
No basta con la mera profecía; se debe librar una batalla Por eso en el 
inicio de MHH Rintrm presagia lo que debe suceder. Más adelante 
en el poema, aparecerán lsaías, Ezequiel, el Diablo y Blake para legar 
sus visiones con la esperanza de que alguien las sepa percibir a través 
de ojos imaginativos, purgados de sus velos. Llama la atención que, 
en tanto "profecía� la mayor parte de MHH esté redactada en prosa 
Esta sección, sin embargo, está escrita en verso, pero además se trata 

67 



AnRlÁN MUÑOZ 

quizá de una de las primeras apariciones del verso libre en lengua in­
glesa, un hecho significativo en sí mismo. Blake parece haber elegido 
una forma poética completamente desembarazada de los cánones 
para articular su mordaz mensaje en esta obra luciferina. 

Rintrah es una figura complicada, y ésta es la única sección 
en la que aparece en todo MHH. Volverá a aparecer de nuevo en 
Europea Prophecy (Europa: una profeda). De manera equivocada, 
Agustí Bartra sugiere que Rintrah representa "la personificación del 
espíritu de tiranía de las iglesias y de las leyes, el espíritu precursor 
de las revoluciones" (Blake 1990: 186). Esta interpretación deriva 
de una mala lectura de la obra blakeana. Cristobal Serra, por su par­
te, señala que este personaje representa la pasión y el furor y que o 
bien puede constituir un intento de derrocar a Urizen -símbolo 
blakeano de la represión- o bien engendrar la perversión moral 
del ángel. Más acertado sería expresar que Rintrah representa la 
Energía que conducirá a la batalla entre el bien y el mal, pero a la vez 
también simboliza la ira de la energía (las flamas que Rintrah agita) 
hasta ese momento reprimida: 

R.intrah roars & shakes his fires in the burden · d air 

Hungry douds swag on the deep 

En estos versos es como si Rintrah se desencadenara, explotan­
do en llamaradas de cólera y de furor. En muchos sentidos, Rintrah 
es como un Juan Bautista, profeta colérico en el desierto, quien a 
su vez se relaciona con Elías, profeta cuya simbología lo asocia 
con el fuego. Esta asociación estará presente, al menos de manera 
implícita, en las obras posteriores de William Blake. Puesto que la 
revolución política es correlativa con la revolución religiosa a ojos 

de Blake, Rintrah puede al mismo tiempo representar tanto la ira 
profética como el "ambiente crispado por la guerra inminente, en 
1792" (Blake 2005: 274), es decir, la Revolución Francesa. 

68 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

El J\rgumento" presenta a Rintrah rugiendo bajo ominosas 

nubes y narra el transcurso que el hombre "justo" recorre y cómo 
el "villain" lo conduce por otras sendas, aludiendo sin duda a la 
advertencia salomónica: "El justo sirve de guía a su prójimo, pero la 

conducta de los impíos los hace errar" (Prov 12: 26). Por supues­
to, aquí no resulta del todo claro quién exactamente es un hombre 
justo y quién un vÜ; acaso el "hombre justo" que grita en la intempe­
rie represente "al Hombre verdadero" o al "Genio Poético" (Hüton 
2003: 202). Ya se ha dicho que las figuras de Blake son complejas 

y que su simbología opera en varios niveles. Así, paralelamente a 
la energía y la ira, Rintrah también incorpora un espíritu profético 
-Elías o Juan el Bautista- que prepara el camino a un redentor,
cuyo vocero parece ser nuestro poeta visionario. Coincido con

Harold Bloom en que también queda implícito que de este modo
Blake tipifica al artista rechazado por la sociedad, puesto que la ver­
dad que manifiesta resulta incómoda para muchos (Blake 1988:
896). De hecho, la mayoría de personas que lo conodan lo consi­
deraban loco -debido a su excentricidad- o un mero tonto. Las

explicaciones en torno de este fragmento son variadas y en ocasio­
nes apuntan en distintas direcciones. Para Palomares (Blake 2005:
274-75), por ejemplo, la secuencia adverbial de esta sección repre­
senta una transposición temporal de las denuncias a las hipocresías
hegemónicas y los errores establecidos, de manera que traslada las
denuncias hechas por los profetas bíblicos a la Inglaterra de fines
del siglo XVIII.

A excepción de los primeros y últimos versos del "Argumento· 
(que son los mismos), todas las estrofas inician con un indicador 
temporal: once, then, til/, now. Puede observarse, además, que estas 
palabras conservan un orden cronológico; no están colocadas de 
manera arbitraria o caótica: otrora ... , entonces ... , ha sta que ... , ahora ... 

Esto sugiere cierta progresión de sucesos. El hombre justo, alguna 
vez en sendero peligroso, dejó su camino. Después se sucedieron 

69 



ADRIÁN MUÑOZ 

quizá de una de las primeras apariciones del verso libre en lengua in­
glesa, un hecho significativo en sí mismo. Blake parece haber elegido 
una forma poética completamente desembarazada de los cánones 
para articular su mordaz mensaje en esta obra luciferina. 

Rintrah es una figura complicada, y ésta es la única sección 
en la que aparece en todo MHH. Volverá a aparecer de nuevo en 
Europea Prophecy (Europa: u na profecía). De manera equivocada, 
Agustí Bartra sugiere que Rintrah representa "la personificación del 
espíritu de tiranía de las iglesias y de las leyes, el espíritu precursor 
de las revoluciones• (Blake 1990: 186). Esta interpretación deriva 
de una mala lectura de la obra blakeana. Cristobal Serra, por su par­
te, señala que este personaje representa la pasión y el furor y que o 
bien puede constituir un intento de derrocar a Urizen -símbolo 
blakeano de la represión- o bien engendrar la perversión moral 
del ángel. Más acertado sería expresar que Rintrah representa la 
Energía que conducirá a la batalla entre el bien y el mal, pero a la vez 
también simboliza la ira de la energía (las flamas que Rintrah agita) 
hasta ese momento reprimida: 

Rintrah roars & shakes his fires in the burden 'd air 
Hungry clouds swag on the deep 

En estos versos es como si Rintrah se desencadenara, explotan­
do en llamaradas de cólera y de furor. En muchos sentidos, Rintrah 
es como un Juan Bautista, profeta colérico en el desierto, quien a 
su vez se relaciona con Elías, profeta cuya simbología lo asocia 
con el fuego. Esta asociación estará presente, al menos de manera 
implícita, en las obras posteriores de William Blake. Puesto que la 
revolución política es correlativa con la revolución religiosa a ojos 
de Blake, Rintrah puede al mismo tiempo representar tanto la ira 
profética como el "ambiente crispado por la guerra inminente, en 
1792" (Blake 2005: 274 ), es decir, la Revolución Francesa. 

68 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

El í\rgumento" presenta a Rintrah rugiendo bajo ominosas 

nubes y narra el transcurso que el hombre "justo" recorre y cómo 
el "villain" lo conduce por otras sendas, aludiendo sin duda a la 
advertencia salomónica: "El justo sirve de guía a su prójimo, pero la 
conducta de los impíos los hace errar" (Prov 12: 26). Por supues­
to, aquí no resulta del todo claro quién exactamente es un hombre 

justo y quién un vil; acaso el "hombre justo" que grita en la intempe­

rie represente "al Hombre verdadero" o al "Genio Poético" (Hilton 
2003: 202). Ya se ha dicho que las figuras de Blake son complejas 

y que su simbología opera en varios niveles. Así, paralelamente a 
la energía y la ira, Rintrah también incorpora un espíritu profético 

-Elías o Juan el Bautista- que prepara el camino a un redentor,
cuyo vocero parece ser nuestro poeta visionario. Coincido con
Harold Bloom en que también queda implícito que de este modo
Blake tipifica al artista rechazado por la sociedad, puesto que la ver­
dad que manifiesta resulta incómoda para muchos (Blake 1988:
896). De hecho, la mayoría de personas que lo conocían lo consi­
deraban loco -debido a su excentricidad- o un mero tonto. Las
explicaciones en torno de este fragmento son variadas y en ocasio­
nes apuntan en distintas direcciones. Para Palomares (Blake 2005:
274-75 ), por ejemplo, la secuencia adverbial de esta sección repre­
senta una transposición temporal de las denuncias a las hipocresías
hegemónicas y los errores establecidos, de manera que traslada las
denuncias hechas por los profetas bíblicos a la Inglaterra de fines
del siglo XVIII.

A excepción de los primeros y últimos versos del í\rgurnento" 
(que son los mismos), todas las estrofas inician con un indicador 
temporal: once, then , till, now. Puede observarse, además, que estas 
palabras conservan un orden cronológico; no están colocadas de 
manera arbitraria o caótica: otrora ... , en tonces .. , ha sta que. .. , ahora ... 
Esto sugiere cierta progresión de sucesos. El hombre justo, alguna 
vez en sendero peligroso, dejó su camino. Después se sucedieron 

69 



ADRIÁN MUÑOZ 

una serie de acontecimientos que conforman la condición actual 
y lamentable del ser humano. Me parece que el hecho de que para 
abrir y cerrar el í\rgurnento" se empleen los mismos versos, y que 
éste se halle escrito en presente de indicativo, propone no un tér­
mino de sucesos presentados o relatados, sino un ciclo. Existe un 
transcurso cronológico que se repite, como lo indican los versos 
iterados en la entrada y el cierre del fragmento. Lo que logra este 
círculo es una transposición de valores de los elementos dentro del 
pasaje: el hombre justo se convierte en vil, el sendero peligroso deja 
de serlo, el hombre vil se vuelve justo y la serpiente pierde su natu­
raleza ominosa y maligna. De este modo, William Blake asienta las 
bases que habrán de regir el poema; inserta la tergiversación de la 
moral. Esta tergiversación introduce, de forma un tanto oblicua, a 
los contrarios tipificados por el Angel y el Diablo involucrados en 
un incesante ciclo que por momentos parece no tener resolución 
posible, un ciclo que gira en torno del tópico del hombre justo que 
ha sido desterrado y del hombre vil que, en sustitución de aquél, ha 
sido aceptado por la sociedad.31 La misma ideai aunque con imagi­
nario y vocabulario distintos, figura en la novena plancha de Europe: 

Thought chang'd the infinite to a serpent; that which pitieth: 

To a devouringflame; and man fled from its face and hid 

In forests of night... 

Toen was the serpent temple form'd, image ofinfinite 

Shut up in /inite revolutions, and man became an Angel; 

Heaven a mighty circle tuming; Goda tyrant crown'd32 

En este extracto, la tergiversación se sitúa en un contexto políti­
co, particularmente en los albores de una revolución; en específico 
narra "proféticamente" las incursiones de Napoleón en el resto de 
Europa. Tanto la revolución mental, o espiritual, como la social van 
de la mano en el pensamiento de Blake. En las obras tardías, Blake 

70 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

hará menos énfasis en las revueltas sociales, pero resulta significati­
vo considerar que tanto MHH como America y E11rope -las "pro­
fecías revolucionarias"- fueron compuestas en el mismo periodo: 
1790-93, 1793 y 1794, respectivamente. Se trata de un lapso de 
unos cuatro años apenas. Sería, pues, natural que la misma idea ron­

dara la mente de Blake como una obsesión que sólo pudo agotar en 
más de una obra. En el 'i\rgumento" deMHH lo que encontramos 
no es todavía una revolución flsica (como sí lo es en la última sec­
ción), sino una revolución ética. 

El verdadero hombre justo -en sentido blakeano- es despo­
jado por el hombre vil del sitio que le corresponde y, de este modo, 
suplanta también su nombre. El perpetuo ciclo invierte una y otra 
vez los valores representados: el vil deja de serlo para después ser 
otra vez vil, aunque el concepto de vileza esté ya tergiversado. El 
í\rgumento" es ambivalente y Rintrah podría fungir como anun­
ciador de lo venidero y delator de las formas opresoras y la furia 
que vendrá a desafiarlas en nombre del hombre. Anne Kostelanetz 
compara a Rintrah con Cristo, o el nuevo Adán, quien llega para 
combatir a la serpiente o razón (Kostelanetz 1974: 41 ). Esto me pa­
rece muy aventurado, sobre todo porque los elementos atrás seña­
lados indican un ciclo y no necesariamente una batalla. Es tan sólo 
el anunciamiento de la batalla por venir, el grito de guerra y el esta­
blecimiento del contexto en que habrá de realizarse, y al respecto, 
en su imprescindible A Blake Dictionary, Foster Damon menciona 
que Rintrah representa la justa ira del profeta, que en The Marriage 
presagia la Revolución. 

Para continuar con la objeción de Rintrah como Cristo, debe­
mos tomar en cuenta que este pasaje hace referencia al surgimiento 
de "rojo barro" ("And on the bleached bones/ Red clay broughtforth"), 
una alusión al significado del nombre de Adán. Así que, en efec­
to, se anuncia la venida de un nuevo hombre, pero no de Rintrah. 
Quien más adelante desafiará a la razón es el hombre, no el pro-

71 



ADRIAN MUÑOZ 

una serie de acontecimientos que conforman la condición actual 
y lamentable del ser humano. Me parece que el hecho de que para 
abrir y cerrar el "Argumento" se empleen los mismos versos, y que 
éste se halle escrito en presente de indicativo, propone no un tér­
mino de sucesos presentados o relatados, sino un ciclo. Existe un 
transcurso cronológico que se repite, como lo indican los versos 
iterados en la entrada y el cierre del fragmento. Lo que logra este 
círculo es una transposición de valores de los elementos dentro del 
pasaje: el hombre justo se convierte en vil, el sendero peligroso deja 
de serlo, el hombre vil se vuelve justo y la serpiente pierde su natu­
raleza ominosa y maligna. De este modo, William Blake asienta las 
bases que habrán de regir el poema; inserta la tergiversación de la 
moral. Esta tergiversación introduce, de forma un tanto oblicua, a 
los contrarios tipificados por el Angel y el Diablo involucrados en 
un incesante ciclo que por momentos parece no tener resolución 
posible, un ciclo que gira en tomo del tópico del hombre justo que 
ha sido desterrado y del hombre vil que, en sustitución de aquél, ha 
sido aceptado por la sociedad.31 La misma idea, aunque con imagi­
nario y vocabulario distintos, figura en la novena plancha de Europe: 

Thought chang'd the inlinite to a serpent; that which pitieth: 

To a devouringflame; and man fled from its face and hid 

In forests of night... 

Then was the serpent temple form'd, image ofinlinite 

Shut up in finite revolutions, and man became an Angel; 

Heaven a mighty cirde turning; God a tyrant crown'd32 

En este extracto, la tergiversación se sitúa en un contexto políti­
co, particularmente en los albores de una revolución; en específico 
narra "proféticamente" las incursiones de Napoleón en el resto de 
Europa. Tanto la revolución mental, o espiritual, como la social van 
de la mano en el pensamiento de Blake. En las obras tardías, Blake 

70 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAl(E 

hará menos énfasis en las revueltas sociales, pero resulta significati­
vo considerar que tanto MHH como America y Europe -las "pro­

fecías revolucionarias" - fueron compuestas en el mismo periodo: 
1790-93, 1793 y 1794, respectivamente. Se trata de un lapso de 
unos cuatro años apenas. Sería, pues, natural que la misma idea ron­

dara la mente de Blake como una obsesión que sólo pudo agotar en 
más de una obra. En el 'J\.rgumento • de MHH lo que encontrarnos 
no es todavía una revolución física (como sí lo es en la última sec­

ción), sino una revolución ética. 

El verdadero hombre justo -en sentido blakeano- es despo­
jado por el hombre vil del sitio que le corresponde y, de este modo, 

suplanta también su nombre. El perpetuo ciclo invierte una y otra 
vez los valores representados: el vil deja de serlo para después ser 
otra vez vil, aunque el concepto de vileza esté ya tergiversado. El 
"Argumento" es ambivalente y Rintrah podría fungir como anun­
ciador de lo venidero y delator de las formas opresoras y la furia 
que vendrá a desafiarlas en nombre del hombre. Anne Kostelanetz 
compara a Rintrah con Cristo, o el nuevo Adán, quien llega para 
combatir a la serpiente o razón (Kostelanetz 1974: 41 ). Esto me pa­
rece muy aventurado, sobre todo porque los elementos atrás seña­
lados indican un ciclo y no necesariamente una batalla. Es tan sólo 
el anunciamiento de la batalla por venir, el grito de guerra y el esta­
blecimiento del contexto en que habrá de realizarse, y al respecto, 
en su imprescindible A Blake Dictionary, Foster Damon menciona 
que Rintrah representa la justa ira del profeta, que en The Marriage 
presagia la Revolución. 

Para continuar con la objeción de Rintrah como Cristo, debe­
mos tomar en cuenta que este pasaje hace referencia al surgimiento 
de "rojo barro" (" And on the bleached bones/ Red e/ay broughtforth'), 
una alusión al significado del nombre de Adán. Así que, en efec­
to, se anuncia la venida de un nuevo hombre, pero no de Rintrah. 
Qµien más adelante desafiará a la razón es el hombre, no el pro-

71 



ADRJÁN MUÑOZ 

fético Rintrah. Y puesto que Cristo es ante todo hombre, el Hijo 
del Hombre, la batalla ha de ser librada por un hombre de la talla 
de Cristo; Rintrah es sólo el anunciador. ¿Quién, en la mente de 
William Blake, podía compararse con Jesús como para llevar a cabo 
semejante hazaña? Blake mismo, por supuesto. 

Los ecos bíblicos aquí son interesantes. Los versos citados en 
el párrafo anterior parecen ser una reminisciencia de Ezequiel 37, 
donde Yahvé le pide al profeta vaticinar a los huesos de los muertos; 
luego, Yahvé hace que los huesos recobren vida. Del mismo modo, 
cuando al inicio de esa estrofa se dice que el sendero peligroso fue 
plantado y que brotaron un río y un manantial, el referente directo 
parece ser Éxodo 17: 1-7. Se trata del episodio en que, tras el exilio 
de Egipto, los hebreos se quejan ante Moisés por la falta de agua y 
comida en la peña de Horeb. Entonces, Moisés utiliza su vara y hace 
manar agua. 

Otra dimensión, aunque más aventurada, me parece posible: 
Rintrah guarda una semejanza muy estrecha con Rudra, dios védico. 
La similitud va más allá de lo fonético¡ Rudra es un dios que en los 
Vedas -las escrituras hindúes más antiguas y sagradas- se solía 
asociar con las tormentas y el fuego. Esto hace que posteriormente 
se le identifique con Shiva como dios destructor, y cabe aclarar que 
dicha destrucción no posee un carácter apocalíptico, sino renova­
dor. Para crear hay que destruir primero. Significativamente, Butter 
(Blake 1993a: 200) caracteriza a Rintrah como un iracundo dios del 
trueno. En la cosmología hindú, la creación, la preservación y la diso­
lución universales son fases cíclicas que se suceden incesantemente, 
de modo que el tiempo no es lineal sino circular. La figura profética 
del 'J\rgumento" aparece entre llamaradas de fuego que se antojan 
destructoras y prometedoras, augurando una especie de disolución 
que antecedería una regeneración del mundo social y del hombre. 
Más arriba he llan1ado la atención sobre la secuencia cronológica y 
cíclica que sugiere la estructuración dt: este poema. 

72 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Además de su caracterización como dios climático, Shiva­

Rudra suele ser un dios bastante popular en los círculos tántricos. 
Significativamente, Shiva es famoso por ser un dios particularmen­
te hábil para controlar sus deseos: tanto en el sentido de restringir 

como de manipular. Shiva, además, es el consorte por excelencia 
de Shakti, la Energía Divina. A nivel arquetípico podríamos decir 
que Rintrah manifiesta la invocación del despertar del deseo, una 
invocación que propiciará la experimentación del libre manar de 
la energía y el deseo. Pero para que el furor de Rintrah no derive 
en un fuego consumidor, es necesario que se "case• con una razón 
benéfica que lo encamine, no que intente reprimirlo. Todo MHH 
gira en torno de esta premisa. 

Peter Butter propone otra interpretación: lo que refiere este pa• 
saje es que en un inicio el verdadero cristiano andaba libre por un 
sendero peligroso, el cual más tarde fue "plantado" y perdió todos 
sus riesgos (en Blake 1993b: 200). Después, el lugar del hombre 
justo fue reemplazado por el hombre hipócritamente humilde, es 
decir, quien se adhiere a los dogmas convencionales de la iglesia. Es 
éste quien después será representado por el Angel a lo largo de The 
Marriage. El referente más claro parece ser lsaías 34 y 35, pasajes en 
los cuales se narra la ira de Dios, el páramo, los desiertos que flore­
cen, el sendero y los hombres justos y perversos ante didio camino: 
"Y un gran camino atravesará lo que fue desierto¡ se llamará 'Cami­
no Santo'. Ningún hombre de corazón perverso podrá andar por él" 
(Isaías 35: 8). En el siguiente fragmento (sección B), Blake aludirá 
explícitamente a este pasaje bíblico. 

La proposición de Butter pemúte también entender el "Argu­
mento• como una especie de inversión satírica del relato bíblico de 
la creación del hombre y su instalación en el Jardín del Edén. Antes 
de que apareciese la serpiente, hombre y mujer estaban inmersos 
en un estado de plena inocencia, sin conciencia de lo que es "bue­
no" y "malo� Es incluso lícito suponer que participaran de la entrega 

73 



ADRlÁN MUÑOZ 

fético Rintrah. Y puesto que Cristo es ante todo hombre, el Hijo 
del Hombre, la batalla ha de ser librada por un hombre de la talla 
de Cristo; Rintrah es sólo el anunciador. ¿Quién, en la mente de 
William Blake, podía compararse con Jesús como para llevar a cabo 
semejante hazaña? Blake mismo, por supuesto. 

Los ecos bíblicos aquí son interesantes. Los versos citados en 
el párrafo anterior parecen ser una reminisciencia de Ezequiel 37, 
donde Yahvé le pide al profeta vaticinar a los huesos de los muertos; 
luego, Yahvé hace que los huesos recobren vida. Del mismo modo, 
cuando al inicio de esa estrofa se dice que el sendero peligroso fue 
plantado y que brotaron un río y un manantial, el referente directo 
parece ser Éxodo 17: 1-7. Se trata del episodio en que, tras el exilio 
de Egipto, los hebreos se quejan ante Moisés por la falta de agua y 
comida en la peña de Horeb. Entonces, Moisés utiliza su vara y hace 
manar agua. 

Otra dimensión, aunque más aventurada, me parece posible: 
Rintrah guarda una semejanza muy estrecha con Rudra, dios védico. 
La similitud va más allá de lo fonético; Rudra es un dios que en los 
Vedas -las escrituras hindúes más antiguas y sagradas- se solía 
asociar con las tormentas y el fuego. Esto hace que posteriormente 
se le identifique con Shiva como dios áestructor, y cabe aclarar que 
dicha destrucción no posee un carácter apocalíptico, sino renova­
dor. Para crear hay que destruir primero. Significativamente, Butter 
(Blake 1993a: 200) caracteriza a Rintrah como un iracundo dios del 
trueno. En la cosmología hindú, la creación, la preservación y la diso­
lución universales son fases cíclicas que se suceden incesantemente, 
de modo que el tiempo no es lineal sino circular. La figura profética 
del "Argumento" aparece entre llamaradas de fuego que se antojan 
destructoras y prometedoras, augurando una especie de disolución 
que antecedería una regeneración del mundo social y del hombre. 
Más arriba he llamado la atención sobre la secuencia cronológica y 
cíclica que sugiere la estructuración dt: este poema. 

72 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Además de su caracterización como dios climático, Shiva­
Rudra suele ser un dios bastante popular en los círculos tántricos. 
Significativamente, Shiva es famoso por ser un dios particularmen­
te hábil para controlar sus deseos: tanto en el sentido de restringir 

como de manipular. Shiva, además, es el consorte por excelencia 
de Shakti, la Energía Divina. A nivel arquetípico podríamos decir 
que Rintrah manifiesta la invocación del despertar del deseo, una 
invocación que propiciará la experimentación del libre manar de 
la energía y el deseo. Pero para que el furor de Rintrab no derive 
en un fuego consumidor, es necesario que se "case" con una razón 
benéfica que lo encamine, no que intente reprimirlo. Todo MHH 
gira en torno de esta premisa. 

Peter Butter propone otra interpretación: lo que refiere este pa­
saje es que en un inicio el verdadero cristiano andaba libre por un 
sendero peligroso, el cual más tarde fue "plantado" y perdió todos 
sus riesgos (en Blake 1993b: 200). Después, el lugar del hombre 
justo fue reemplazado por el hombre hipócritamente humilde, es 
decir, quien se adhiere a los dogmas convencionales de la iglesia. Es 
éste quien después será representado por el Ángel a lo largo de The 
Marriage. El referente más claro parece ser lsaías 34 y 35, pasajes en 
los cuales se narra la ira de Dios, el páramo, los desiertos que flore­
cen, el sendero y los hombres justos y perversos ante dicho camino: 
"Y un gran camino atravesará lo que fue desierto; se llamará 'Cami­
no Santo'. Ningún hombre de corazón perverso podrá andar por él" 
(Isaías 35: 8). En el siguiente fragmento (sección B), Blake aludirá 
explícitamente a este pasaje bíblico. 

La proposición de Butter permite también entender el í\rgu­
mento" como una especie de inversión satírica del relato bíblico de 
la creación del hombre y su instalación en el Jardín del Edén. Antes 
de que apareciese la serpiente, hombre y mujer estaban inmersos 
en un estado de plena inocencia, sin conciencia de lo que es • bue­
no" y"malo� Es incluso lícito suponer que participaran de la entrega 

73 



ADRIÁN MuÑOZ 

sexual libres de una culpa llamada "lascivia� Tras comer del fruto 
prohibido, tanto la serpiente como Yahvé los condenan a la expe­
riencia propiamente ética, es decir, la visión discriminadora entre 
lo bueno y lo malo. Los motivos de esta lámina, de hecho, parecen 
reforzar dicha hipótesis. 

La sección A corresponde con la segunda lámina en todas las co­
pias de MHH. En la parte inferior se observan dos figuras aparen­
temente desnudas, recostadas sobre un césped, enfrente una de la 
otra. En el margen derecho se levanta un árbol con poco follaje, 
en dos de cuyas ramas se sostiene una figura de sexo indefinido. 
Esta figura mira hacia abajo y parece ofrecer un fruto a otra figura, 
claramente femenina, al pie del árbol. Para algunos ( ver por ejem­
plo Blake 2005: 273 ), este motivo sugiere el tránsito del estado 
de inocencia hacia el de experiencia, un tema antes trabajado por 
Blake. Al mismo tiempo, también parece emular la escena de la 
tentación de Eva en Génesis, en cuyo caso aquí adquiriría matices 
más ambiguos. La primera impresión es que las ilustraciones no 
están relacionadas con el texto de el ''.Argumento"; las figuras pláci­
das y el entorno pastoral no están directamente relacionadas con el 
contenido verbal más bien flamígero del "Argumento� Como sea, 
posiblemente se refieran al sendero peligroso ahora plantado y flo­
reciente; quizá la figura en el árbol sea el "villano" que tienta al "jus­
to" a abandonar su propio sendero. Las posibilidades son varias, al 
igual que son cambiantes los significados que adquirirán las cate­
gorías de Bueno y Malo a lo largo de la obra. ¿Se trata del hombre 
"justo" (=escrupuloso/convencional) que tienta al hombre "vil" 
( =espíritu libre) a despreciar sus impulsos? ¿Se trata del hombre 
"vil" que invita al restringido "justo" a liberarse de las ataduras de 
las ideologías convencionales? 

74 

. . . 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

[B] 

A medida que surge un nuevo cielo -y son ya treinta y tres 

años desde su advenimiento-, renace el Infierno Eterno. ¡Y 

JDirad!: Swedenborg es el ángel sentado en la tumba¡ sus escri­

tos son las prendas de lino dobladas. Ahora es el dominio de 

Edom y el regreso de Adán al paraíso; ved Isaías 34 y 35. 

Sin Contrarios no hay progreso. Atracción y Rechazo, 

Amor y Odio, Razón y Energía, son necesarios para la existen­

cia humana. 

De estos contrarios surge lo que los religiosos denominan 

Bien y Mal. El Bien es lo pasivo que obedece a la Razón. El Mal 

es lo activo que emana de la Energía. 

El Bien es el Cielo. El Mal es el Infierno. 

Haciendo eco de Juan de Patmos, la voz poética vislumbra la emer­
gencia de un nuevo cielo (Apocalipsis 21:1), lo que supone que la 
instauración de una Nueva Jerusalén implica, en MHH, la ascen­
dencia del "Infierno Eterno� En otras palabras: por un lado, el tex­
to valora las llamas caóticas que oscilan libremente y, por el otro, 
censura la inactividad representada por la escena mortuoria y las 
vestimentas vacías asociadas aquí con Swedenborg. 

En esta sección se encuentra una frase ampliamente citada y se 
establecen las condiciones de lo bueno y lo malo según la religión: 

Good is the passive that obeys Rea.son [.) Evil is the active springing 
fi-om Energy. 
Good is Heaven. Evil is Hell. 

Casi podríamos considerar a la sección B, y aun la sección C, de 
MHH como un antecedente directo del Friedrich Nietzsche de 

75 



ADRIÁN MuÑOZ 

sexual libres de una culpa llamada "lascivia''. Tras comer del fruto 
prohibido, tanto la serpiente como Yahvé los condenan a la expe­
riencia propiamente ética, es decir, la visión discriminadora entre 
lo bueno y lo malo. Los motivos de esta lámina, de hecho, parecen 
reforzar dicha hipótesis. 

La sección A corresponde con la segunda lámina en todas las co­
pias de MHH. En la parte inferior se observan dos figuras aparen­
temente desnudas, recostadas sobre un césped, enfrente una de la 
otra. En el margen derecho se levanta un árbol con poco follaje, 
en dos de cuyas ramas se sostiene una figura de sexo indefinido. 
Esta figura mira hacia abajo y parece ofrecer un fruto a otra figura, 
claramente femenina, al pie del árbol. Para algunos ( ver por ejem­
plo Blake 2005: 273 ), este motivo sugiere el tránsito del estado 
de inocencia hacia el de experiencia, un terna antes trabajado por 
Blake. Al mismo tiempo, también parece emular la escena de la 
tentación de Eva en Génesis, en cuyo caso aquí adquiriría matices 
más ambiguos. La primera impresión es que las ilustraciones no 
están relacionadas con el texto de el J\rgumento" ¡ las figuras pláci­
das y el entorno pastoral no están directamente relacionadas con el 
contenido verbal más bien flamígero del "Argumento''. Como sea, 
posiblemente se refieran al sendero peligroso ahora plantado y flo­
reciente; quizá la figura en el árbol sea el "villano" que tienta al "jus­
to" a abandonar su propio sendero. Las posibilidades son varias, al 
igual que son cambiantes los significados que adquirirán las cate­
gorías de Bueno y Malo a lo largo de la obra. ¿Se trata del hombre 
"justo" (=escrupuloso/convencional) que tienta al hombre "vil" 
( =espíritu libre) a despreciar sus impulsos? ¿Se trata del hombre 
"vil" que invita al restringido "justo" a liberarse de las ataduras de 
las ideologías convencionales? 

74 

• • • 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

[B] 

A medida que surge un nuevo cielo -y son ya treinta y tres 

años desde su advenimiento-, renace el Infierno Eterno. ¡Y 

mirad!: Swedenborg es el ángel sentado en la tumba; sus escri­

tos son las prendas de lino dobladas. Ahora es el dominio de 

Edom y el regreso de Adán al paraíso¡ ved lsaías 34 y 35. 

Sin Contrarios no hay progreso. Atracción y Rechazo, 

Amor y Odio, Razón y Energía, son necesarios para la existen­

cia humana. 

De estos contrarios surge lo que los religiosos denominan 

Bien y Mal. El Bien es lo pasivo que obedece a la Razón. El Mal 

es lo activo que emana de la Energía. 

El Bien es el Cielo. El Mal es el Infierno. 

Haciendo eco de Juan de Patrnos, la voz poética vislumbra la emer­
gencia de un nuevo cielo (Apocalipsis 21: 1 ), lo que supone que la 
instauración de una Nueva Jerusalén implica, en MHH, la ascen­

dencia del "Infierno Eterno� En otras palabras: por un lado, el tex­
to valora las llamas caóticas que oscilan libremente y, por el otro, 
censura la inactividad representada por la escena mortuoria y las 
vestimentas vacías asociadas aquí con Swedenborg. 

En esta sección se encuentra una frase ampliamente citada y se 
establecen las condiciones de lo bueno y lo malo según la religión: 

Good is the passive that obeys Reason [.) Evil is the active springing 

fi-om Energy. 

Good is Heaven. Evil is Hell. 

Casi podríamos considerar a la sección B, y aun la sección C, de 
MHH corno un antecedente directo del Friedrich Nietzsche de 

75 



ADRlAN MuÑOZ 

El anticristo, de Más allá del bien y el mal y del primer ensayo que con­
forma La genealogía de la moral. En ambos casos, si bien mediante una 
técnica distinta, encontramos un complejo cuestionamiento de las 
categorías de lo "bueno" y lo "malo''. El filósofo escribe, por ejemplo: 

Mas no se trata del mismo concepto "bueno": pregúntese, antes bien, 

quién es propiamente "malvado" en el sentido de la moral del resenti­

miento. Contestado con todo rigor: precisamente el "bueno" de la otra 

moral, precisamente el noble, el poderoso, el dominador, sólo que 

cambiado de color, interpretado y visto del revés por el ojo venenoso 

del resentimiento (La genealogía de la moral I § 11, Nietzsche J 98: 54). 

En espíritu, se trata de la misma acusación que Blake articula 
en El matrimonio, incluso desde la primera sección, donde los re­
ferentes de "justo" y "villano" no resultan tan obvios como parece. 
Nietzsche prosigue: "a aquellos 'buenos' los ha conocido tan sólo 
como enemigos malvados" (/oc. cit.), es decir, que a ojos de los se­
pultadores de los instintos, los espíritus libres son malignos con­
trincantes, pecadores. Blake parte del mismo punto de vista ético, 
aunque para él los sacerdotes, los aristócratas y los "nobles" jamás 
participan del lado "demoniaco" que defiende MHH. 

Treinta años tenían Jesús y el Bautista cuando empezaron a 
predicar; treinta años tenía Ezequiel cuando comenzó a tener visio­
nes¡ a los treinta y dos años murió Shankara, encargado de difundir 
en la India el evangelio del Absoluto no dual; y Cristo murió a los 
treinta y tres, misma edad de Blake cuando compuso El matrimonio. 
Emanuel Swedenborg había considerado el año 1757 como el na­
cimiento de una Nueva Era: en concreto, Swedenborg refería que 
en una de sus visiones había atestiguado la consumación del Juicio 
Final en el mundo espiritual en 1757, momento en que todo habría 
de renovarse (Ackroyd 1999: 4 ). Para ese momento, Swedenborg, 
quizá aludiendo al pasaje de Apocalipsis 3: 12, visualizaba la instau-

76 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

ración de la Nueva Jerusalén. Éste fue el año en que William Blake 
vino al mundo. No es por capricho que el inglés se sintiera elegido. 
El artilugio retórico recuerda a las palabras iniciales de Altazor, 
donde el poeta chileno Vicente Huidobro recurre al mismo mo­
tivo: "Nací a los treinta y tres años, el día de la muerte de Cristo� 
En Blake, sin embargo, el poema apunta hacia el adveninúento de 
Cristo y no a su deceso, pero más que visualizarse como un Nuevo 
Cristo, Blake se presenta a sí mismo como un violento profeta (pre­
figurado por Rintrah en la seeción A) que prenuncia los nuevos 
tiempos y la llegada de un Mesías. La idea que desarrolla Blake en 
la segunda mitad de esta sección bien puede derivar de la postura 
según la cual: 

Para que cualquier cosa pueda existir plenamente ha de haber un equi­

librio entre todos sus componentes. Sin equilibrio no puede haber ac­

ción ni reacción (. .. ) Es así que el equilibrio espiritual o libertad llega 

a existir como consecuencia de las acciones enfrentadas del bien y del 

mal. Sucede que a veces el equilibrio resulta del bien que actúa y del 

mal que reacciona contra él; en otras es el mal el que actúa y el bien el 

que reacciona (Swedenborg 1988: 214). 

Esta sección -y a decir verdad, toda la obra de MHH- gira 
en tomo de la acción y la reacción que alternadamente ejecutan el 
Bien y el Mal. 

Desde luego, Blake construye su sátira apocalíptica a partir de 
la ideología y los escritos de Swedenborg. Pero Swedenborg es aquí 
presentado como el ángel sentado en el sepulcro de Jesucristo (Ma­
teo 28: 2; Marcos 16: 5), al tiempo que su obra no es más que las 
prendas dobladas y vacías que dejó atrás el Resucitado (Juan 20: 
3:-12). Es decir que no poseen contenido verdadero; carecen de 
sustento. Al parecer, nuestro poeta se distancia del teólogo sueco 
porque éste leyó la Biblia buscando correspondencias teológicas 

77 



ADRI.ÁN MUÑOZ 

El anticristo, de Más allá del bien y el mal y del primer ensayo que con­
fom1a La genealogía de la moral. En ambos casos, si bien mediante una 
técnica distinta, encontramos un complejo cuestionamiento de las 
categorías de lo "bueno" y lo "malo� El filósofo escribe, por ejemplo: 

Mas no se trata del mismo concepto "bueno": pregúntese, antes bien, 

quién es propiamente "malvado" en el sentido de la moral del resenti­

miento. Contestado con todo rigor: precisamente el "bueno" de la otra 

moral, precisamente el noble, el poderoso, e.l dominador, sólo que 

cambiado de color, interpretado y visto del revés por el ojo venenoso 

del resentimiento (La genealogía dela mora/I § 11, Nietzsche 198: 54). 

En espíritu, se trata de la misma acusación que Blake articula 
en El matrimonio, incluso desde la primera sección, donde los re­
ferentes de "justo" y "villano" no resultan tan obvios como parece. 
Nietzsche prosigue: "a aquellos 'buenos' los ha conocido tan sólo 
como enemigos malvados• (loe. cit.), es decir, que a ojos de los se­
pultadores de los instintos, los espíritus libres son malignos con­
trincantes, pecadores. Blake parte del mismo punto de vista ético, 
aunque para él los sacerdotes, los aristócratas y los "nobles" jamás 
participan del lado "demoniaco" que defiende MHH. 

Treinta años tenían Jesús y el Bautista cuando empezaron a 
predicar; treinta años tenía Ezequiel cuando comenzó a tener visio­
nes; a los treinta y dos años murió Shankara, encargado de difundir 
en la India el evangelio del Absoluto no dual; y Cristo murió a los 
treinta y tres, misma edad de Blake cuando compuso El matrimonio. 
Emanuel Swedenborg había considerado el año 1757 como el na­
cimiento de una Nueva Era: en concreto, Swedenborg refería que 
en una de sus visiones había atestiguado la consumación del Juicio 
Final en el mundo espiritual en 175 7, momento en que todo habría 
de renovarse (Ackroyd 1999: 4 ). Para ese momento, Swedenborg, 
quizá aludiendo al pasaje de Apocalipsis 3: 12, visualizaba la instau-

76 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

ración de la Nueva Jerusalén. Éste fue el año en que William Blake 
vino al mundo. No es por capricho que el inglés se sintiera elegido. 
El artilugio retórico recuerda a las palabras iniciales de A/tazar, 
donde el poeta chileno Vicente Huidobro recurre al mismo mo­
tivo: "Nací a los treinta y tres años, el día de la muerte de Cristo� 
En Blake, sin embargo, el poema apunta hacia el adveninuento de 
Cristo y no a su deceso, pero más que visualizarse como un Nuevo 
Cristo, Blake se presenta a sí mismo como un violento profeta (pre­
figurado por Rintrah en la seeción A) que prenuncia los nuevos 
tiempos y la llegada de un Mesías. La idea que desarrolla Blake en 
la segunda mitad de esta sección bien puede derivar de la postura 
según la cual: 

Para que cualquier cosa pueda existir plenamente ha de haber un equi­

librio entre todos sus componentes. Sin equilibrio no puede haber ac­

ción ni reacción ( ... ) Es así que el equilibrio espiritual o libertad llega 

a existir como consecuencia de las acciones enfrentadas del bien y del 

mal. Sucede que a veces el equilibrio resulta del bien que actúa y del 

mal que reacciona contra él; en otras es el mal el que actúa y el bien el 

que reacciona (Swedenborg 1988: 214). 

Esta sección -y a decir verdad, toda la obra de MHH- gira 
en torno de la acción y la reacción que alternadamente ejecutan el 
Bien y el Mal. 

Desde luego, Blake construye su sátira apocalíptica a partir de 
la ideología y los escritos de Swedenborg. Pero Swedenborg es aquí 
presentado como el ángel sentado en el sepulcro de Jesucristo (Ma­

teo 28: 2; Marcos 16: 5), al tiempo que su obra no es más que las 
prendas dobladas y vacías que dejó atrás el Resucitado (Juan 20: 
3:-12). Es decir que no poseen contenido verdadero; carecen de 
sustento. Al parecer, nuestro poeta se distancia del teólogo sueco 
porque éste leyó la Biblia buscando correspondencias teológicas 

77 



ADRIÁN MVÑOZ 

que sirvieran a sus visiones, mientras que Blake optó por buscar 
en la fuente bíblica correspondencias psicológicas (Schorer 1959: 
92). La lógica de MHH indica que el verdadero contenido es el 
que Blake-Demonio habrá de desarrollar a lo largo de esta biblia 
tergiversada. Los vaticinios insinuados en la sección A irán cobran­
do forma en secciones subsiguientes hasta alcanzar un clímax en la 
última sección, donde el tono apocalíptico es ya inequívoco. 

Los versículos de Isaías a los que alude Blake son de una fuerza 
particular. Allí, -en el pasaje a veces conocido como "Pequeño 
apocalipsis" - el profeta bíblico anuncia la ira de Yahvé que caerá 
sobre todas las naciones (para Blake, la tiranía de la razón vía insti­
tuciones religiosas y políticas). Edom es la tierra de los descendien­
tes de Esaú¡ a pesar de haber sido enemigos de los israelitas, lsaías 
( 63) refiere que es de allí de donde vendrá la salvación esperada
por el pueblo hebreo. En un sentido, el dominio de Edom sin1boliza
la restauración del "hombre justo" que "vocifera en la intemperie"
(Blake 1993a: 209). De manera un tanto irónica, esto casi parece
apuntar hacia una reivindicación de Esaú, el robusto "hombre de
caza" cuya herencia fue "usurpada" por Jacob, el hombre tranquilo
que habita en las tiendas (Génesis 25: 27). Así, Esaú corresponde
con la intemperie y los caminos peligrosos, mientras que Jacob se
relaciona con las "sendas de calma" y la astucia, es decir, el ardid.
Como siempre con Blake, sin embargo, una sola interpretación no 
es posible.

Cuando Blake refiere que J\hora es el dominio de Edom" no 
está diciendo que "Hoy es el momento de que dicho domino se 
lleve a cabo", sino que "hoy equivale a dicho dominio", el cual es 
menester expurgar. El dominio de Edom simboliza la regencia de 
los valores tradicionales de Bien y Mal; el regreso simbólico de 
Adán tendrá que recurrir de manera igualmente emblemática a las 
armas. Las imágenes en lsaías 34 son sangrientas y cobran tintes 
cuasi apocalípticos: "La espada de Yahvé está cubierta de sangre y 

78 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

está bañada en grasa, con sangre de corderos y de chivos ( ... ) Por­
que Yahvé ha hecho un sacrificio en Bosra, y una gran matanza en 
tierra de Edom" (Isaías 34: 6). A continuación, nos hallamos ante 
un vaticinio de restitución; a la temporada de destrucción le sigue 
un momento de regeneración: "Que se alegren el desierto y la tie­
rra seca, que con flores se alegre la pradera' (lsaías 35: 1 ). Se trata, 
pues, de preparar la bienvenida a los elegidos, cuyo lugar legítimo 
habrá sido restituido: "Por este camino marcharán los rescatados y 
por ahí regresarán los libertados por Yahvé; llegarán a Sión dando 
gritos de alegría( ... )" (!salas 35: 9-10). 

Pero hay otro significado posible encerrado en el motivo de 
Edom. Entre las influencias que durante la redacción de MHH tuvo 
Blake se encuentran las creencias antinómicas de algunos cripto­
sabatianos, como Jacob Frank y el Conde Thaddeus Grabianka. 
Estos dos personajes, de hecho, tomaron al pie de la letra el retomo 
de los judíos a Sión y buscaron organizar una operación militar ha­
cia el Medio Oriente. Al mismo tiempo, Frank concebía este nuevo 
Edom como un tipo de "pecado sagrado" en el cual las energías 
humanas no padecerían ningún tipo de restricción ni se somete­
rían a ley alguna (Schuchard 2006: 141-43). Se trataría, pues, de 
un momento hierofánico en que, al menos momentáneamente, se 
cancelarían los lineamientos éticos. Todavía a pesar de los descu­
brimientos de Marsha Schuchard, la conexión sigue siendo una es­
peculación; como sea, no podemos negar de manera contundente 
que Blake, afín y lector de autores antinómicos, hubiera simpatiza­
do al menos parcialmente con Grabianka y Frank. 

Una influencia directa en la sección B de MHH se refiere aJo­
hann Lavater, sobre el cual Blake escribió numerosas notas en sus 
diarios. Blake leyó la obra The Aphorisms of Man (Los aforismos del 
hombre) de Lavater, poeta y fisonomista suizo del siglo XVIIl. El 
aforismo 409 decía que bueno era quien, pese a estar colmado de 
energía, prefería la virtud. En sus notas al respecto, Blake escribió 

79 



ADRIÁN MuÑoz 

que sirvieran a sus visiones, mientras que Blake optó por buscar 

en la fuente bíblica correspondencias psicológicas (Schorer 1959: 
92). La lógica de MHH indica que el verdadero contenido es el 
que Blake-Demonio habrá de desarrollar a lo largo de esta biblia 
tergiversada. Los vaticinios insinuados en la sección A irán cobran­
do forma en secciones subsiguientes hasta alcanzar un clímax en la 
última sección, donde el tono apocalíptico es ya inequívoco. 

Los versículos de lsaías a los que alude Blake son de una fuerza 
particular. Allí, -en el pasaje a veces conocido como "Pequeño 
apocalipsis"- el profeta bíblico anuncia la ira de Yahvé que caerá 
sobre todas las naciones (para Blake, la tiranía de la razón vía insti­
tuciones religiosas y políticas). Edom es la tierra de los descendien­
tes de Esaú; a pesar de haber sido enemigos de los israe.litas, Isaías 
( 63) refiere que es de allí de donde vendrá la salvación esperada
por el pueblo hebreo. En un sentido, el dominio de Edom simboliza

la restauración del "hombre justo" que "vocifera en la intemperie"
(Blake 1993a: 209). De manera un tanto irónica, esto casi parece

apuntar hacia una reivindicación de Esaú, el robusto "hombre de
caza" cuya herencia fue "usurpada" por Jacob, el hombre tranquilo
que habita en las tiendas (Génesis 25: 27). Así, Esaú corresponde

con la intemperie y los caminos peligrosos, mientras que Jacob se
relaciona con las "sendas de calma" y la astucia, es decir, el ardid.
Corno siempre con Blake, sin embargo, una sola interpretación no 
es posible.

Cuando Blake refiere que J\hora es el dominio de Edom" no 
está diciendo que "Hoy es el momento de que dicho domino se 
lleve a cabo� sino que "hoy equivale a dicho dominio", el cual es 
menester expurgar. El dominio de Edom simboliza la regencia de 
los valores tradicionales de Bien y Mal; el regreso simbólico de 
Adán tendrá que recurrir de manera igualmente emblemática a las 

armas. Las imágenes en Isaías 34 son sangrientas y cobran tintes 
cuasi apocalípticos: "La espada de Yahvé está cubierta de sangre y 

78 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

está bañada en grasa, con sangre de corderos y de chivos( ... ) Por­
que Yalwé ha hecho un sacrificio en Bosra, y una gran matanza en 
tierra de Edorn" (Isaías 34: 6). A continuación, nos hallamos ante 

un vaticinio de restitución; a la temporada de destrucción le sigue 

un momento de regeneración: "Que se alegren el desierto y la tie­

rra seca, que con flores se alegre la pradera" (Isaías 35: 1). Se trata, 
pues, de preparar la bienvenida a los elegidos, cuyo lugar legítimo 

habrá sido restituido: "Por este camino marcharán los rescatados y 

por ahí regresarán los libertados por Yahvé; llegarán a Sión dando 

gritos de alegría( ... )" (Isaías 35: 9-10). 

Pero hay otro significado posible encerrado en el motivo de 
Edom. Entre las influencias que durante la redacción de MHH tuvo 

Blake se encuentran las creencias antinómicas de algunos cripto­
sabatianos, como Jacob Frank y el Conde Thaddeus Grabianka. 
Estos dos personajes, de hecho, tomaron al pie de la letra el retorno 

de los judíos a Sión y buscaron organizar una operación militar ha­

cia el Medio Oriente. Al mismo tiempo, Frank concebía este nuevo 
Edom como un tipo de "pecado sagrado" en el cual las energías 

humanas no padecerían ningún tipo de restricción ni se somete­

rían a ley alguna (Schuchard 2006: 141-43 ). Se tratarla, pues, de 

un momento hierofánico en que, al menos momentáneamente, se 
cancelarían los lineamientos éticos. Todavía a pesar de los descu­
brimientos de Marsha Schuchard, la conexión sigue siendo una es­
peculación; como sea, no podernos negar de manera contundente 
que Blake, afín y lector de autores antinómicos, hubiera simpatiza­
do al menos parcialmente con Grabianka y Frank. 

Una influencia directa en la sección B de MHH se refiere a Jo­
hann Lavater, sobre el cual Blake escribió numerosas notas en sus 

diarios. Blake leyó la obra The Aphorisms of Man (Los aforismos del 
hombre) de Lavater, poeta y fisonomista suizo del siglo XVIII. El 
aforismo 409 decía que bueno era quien, pese a estar colmado de 
energía, prefería la virtud. En sus notas al respecto, Blake escribió 

79 



ADRIÁN MUÑOZ 

que "Active Evil is better than Passive Good [El Mal activo es prefe­
rible al Bien pasivo]" (Blake 1988: 592). El tono de este comentario 
está en absoluta consonancia con lo expuesto en esta sección: "El 
Bien es lo pasivo que obedece a la Razón. El Mal es lo activo que 
emana de la Energía� Otra posible in.fluencia en Blake es la tenden­
cia de algunas sectas inglesas del siglo XVII, como los Hermanos 
del Libre Espíritu, que declaraban que: "Nothing is sin excepti what 
is thought of as sin ... ali that my nature desires I satisfy"33 y quienes 
sostenían que "el cielo y el infierno no eran sino estados del alma en 
este mundo" (Nuttall 2007: 219-20 ). Cielo e Infierno, pues, no son 
sino modalidades mentales, disposiciones del intelecto. No se trata 
de categorías absolutas, sino, en un sentido, relativas. 

Qué es bueno y qué malo no depende -opina Blake- de una 
moral anquilosada y constreñida, sino de sus frutos. Y para Blake 
los frutos más preciados son la libertad de espíritu y la energía. Si el 
Cielo (el Bien) los restringe, entonces es en realidad negativo; por el 
contrario, si el Infierno ( el Mal) les permite andar sueltos, entonces 
es positivo. "Infierno� en Blake, designa un aumento del deseo y la 
energía dentro del cuerpo de tal magnitud que amenaza con consu­
mir al "Cielo� es decir, la contención y el raciocinio; y Blake llama a 
este derroche de pasión Infierno, porque así es como la ortodoxia lo 
ha denominado (Frye 1990: 197 ). A final de cuentas, estos términos 
resultan ser meros tecnicismos, arbitrarios, artificiales y desprovistos 
de verdadero significado (Damon 1988: 262). En lo subsiguiente, 
los conceptos de bondad y maldad, o virtud y vicio, se tergiversarán 
en la obra hasta lograr una tensión y un clímax que evidenciarán la 
postura del autor acerca del bien y el mal, lo humano y lo divino, la 
sumisión y la liberación. Parte de la riqueza de este texto es el manejo 
que Blake hace de estas nociones, el modo en que las aborda desde 
una perspectiva distinta y osada, pero también con el afán de pres­
cindír de las nociones morales de lo "bueno" y lo "malo� Si puede de 
verdad prescindir de dichas categorías, es algo objetable. 

80 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

La posible actirud consciente de violentar la relación entre signi­

ficados y significantes lleva a Blake, en varios puntos de MHH, a des­

embocar en un aparente callejón sin salida. Ello sucede sobre todo al 
usar palabras como "bueno'; "malo� "necio" y "sabio� Si -como pa­

rece declarar Blake-Demonio en MHH- el "mal" es bueno, ¿cómo 
hay que entender el término " bueno" en una declaración de esta natu­
raleza? El Bien, dice Blake, se relaciona con el Cielo y con la pasividad 
y el conformismo; el Mal, por su parte, se vincula con el Infierno y con 
la actividad y los impulsos. Decir el "Mal" es bueno equivale, dialógica­
mente, a decir que la Energía es conformista Caemos en un oxímo­
ron. Debido a que Blake no utiliza comillas o algún otro tipo de marca 
tipográfica para demarcar sentidos convencionales y propios, el dis­
curso parece convertirse en una especie de espiral, en un perro que 
se muerde la cola creyendo que no es la suya. Nuttall ( 2007: 260-61) 
examina inteligentemente este embrollo. Por supuesto, como recalca 
Nuttall, este sinsentido no es el propósito de Blake, sino estrictamente 
valorar el llamado Mal y desacreditar el llan1ado Bien. 

De algún modo, el conflicto se resuelve con el principio según 
el cual "Sin Contrarios no hay Progreso� El mismo Blake, al escribir 
sus notas sobre Divine Love and Divine Wisdom (Amor divino y sabidu­

ría divina) de Swedenborg, expresa que: "Good & Evil are here both 
Good & the Two contraries Married [El Bien y el Mal son aquí an1-
bos Buenos y están Casados]" (Blake 1988: 694 ). El progreso al que 
aspira Blake constituye un desarrollo clinámico, una polaridad en la 
cual ambos extremos se necesitan, pero que sobre todo necesitan de 
la tensión inherente entre ellos (Singer 2000: 57). La tensión debe 
resultar activadora y estimulante, no aniquiladora. La problemática 
oposición lógica y dialéctica de lo Bueno y lo Malo funge como un 
ejemplo de la complementariedad de las fuerzas contrarias que son 
necesarias para la existencia hun1ana. Así mismo, la caracterización 
del Sabio y el Necio en los "Proverbios del Infierno" (sección F) es 
sumamente inconstante, como veremos más adelante. 

81 



ADRIÁN MUÑOZ 

que "Active Evil is better than Passive Good [El Mal activo es prefe­
rible al Bien pasivo]" (Blake 1988: 592 ). El tono de este comentario 
está en absoluta consonancia con lo expuesto en esta sección: "El 
Bien es lo pasivo que obedece a la Razón. El Mal es lo activo que 
emana de la Energía''. Otra posible in.fluencia en Blake es la tenden­
cia de algunas sectas inglesas del siglo XVII, como los Hermanos 
del Libre Espíritu, que declaraban que: 'Nothing is sin excepti what 
is thought of as sin ... ali that my nature desires I satisfy"33 y quienes 
sostenían que "el cielo y el infierno no eran sino estados del alma en 
este mundo" (Nuttall 2007: 219-20 ). Cielo e Infierno, pues, no son 
sino modalidades mentales, disposiciones del intelecto. No se trata 
de categorías absolutas, sino, en un sentido, relativas. 

Qué es bueno y qué malo no depende -opina Blake- de una 
moral anquilosada y constreñida, sino de sus frutos. Y para Blake 
los frutos más preciados son la libertad de espíritu y la energía. Si el 
Cielo (el Bien) los restringe, entonces es en realidad negativo; por el 
contrario, si el Infierno (el Mal) les permite andar sueltos, entonces 
es positivo. "Infierno� en Blake, designa un aumento del deseo y la 
energía dentro del cuerpo de tal magnitud que amenaza con consu­
mir al "Cielo'; es decir, la contención y el raciocinio; y Blake llama a 
este derroche de pasión Infierno, porque así es como la ortodoxia lo 
ha denominado (Frye 1990: 197 ). A final de cuentas, estos términos 
resultan ser meros tecnicismos, arbitrarios, artificiales y desprovistos 
de verdadero significado (Damon 1988: 262). En lo subsiguiente, 
los conceptos de bondad y maldad, o virtud y vicio, se tergiversarán 
en la obra hasta lograr una tensión y un clímax que evidenciarán la 
postura del autor acerca del bien y el mal, lo humano y lo divino, la 
surrtisión y la liberación. Parte de la riqueza de este texto es el manejo 
que Blake hace de estas nociones, el modo en que las aborda desde 
una perspectiva distinta y osada, pero también con el afán de pres­
cindir de las nociones morales de lo "bueno" y lo "malo� Si puede de 
verdad prescindir de dichas categorías, es algo objetable. 

80 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

La posible actitud consciente de violentar la relación entre signi­

ficados y significantes lleva a Blake, en varios puntos de MHH, a des­
embocar en un aparente callejón sin salida. Ello sucede sobre todo al 
usar palabras como "bueno'; "malo� "necio" y "sabio� Si -como pa­

rece declarar Blake-Demonio en MHH- el "mal" es bueno, ¿cómo 
hay que entender el término " bueno" en una declaración de esta natu­
raleza? El Bien, dice Blake, se relaciona con el Cielo y con la pasividad 
y el conformismo; el Mal, por su parte, se vincula con el Infierno y con 
la actividad y los impulsos. Decir el "Mal' es bueno equivale, dialógica­
mente, :i decir que la Energía es conformista. Caemos en un oxímo­
ron. Debido a que Blake no utiliza comillas o algún otro tipo de marca 
tipográfica para demarcar sentidos convencionales y propios, el dis­
curso parece convertirse en una especie de espiral, en un perro que 
se muerde la cola creyendo que no es la suya. Nuttall ( 2007: 260-61) 
examina inteligentemente este embrollo. Por supuesto, como recalca 
Nuttall, este sinsentido no es el propósito de Blake, sino estrictamente 
valorar el llamado Mal y desacreditar el llamado Bien. 

De algún modo, el conflicto se resuelve con el principio según 
el cual "Sin Contrarios no hay Progreso� El mismo Blake, al escribir 
sus notas sobre Divine Love and Divine Wisdom (Amor divino y sabidu­

ría divina) de Swedenborg, expresa que: "Good & Evil are here both 
Good & the Two contraries Married [El Bien y el Mal son aquí am­
bos Buenos y están Casados]" (Blake 1988: 694).EI progreso al que 
aspira Blake constituye un desarrollo dinámico, una polaridad en la 
cual ambos extremos se necesitan, pero que sobre todo necesitan de 
la tensión inherente entre ellos (Singer 2000: 57). La tensión debe 
resultar activadora y estimulante, no aniquiladora. La problemática 
oposición lógica y dialéctica de lo Bueno y lo Malo funge como un 
ejemplo de la complementariedad de las fuerzas contrarias que son 
necesarias para la existencia humana. Así mismo, la caracterización 
del Sabio y el Necio en los "Proverbios del Infierno" (sección F) es 
sumamente inconstante, como veremos más adelante. 

81 



ADRIÁN MUÑOZ 

En esta sección, Blake pone de relieve que ha dejado atrás la 
teología de Swedenborg al mencionar que sus escritos son prendas 
dobladas, es decir, ya en desuso. Ahora parece estar adoptando, o 
asimilando, otras ideas que circulaban en torno suyo. Varios estu­
diosos ya han apuntado hacia la influencia favorable de Paracelso 
y de Boehme, pero con Blake siempre hay más. Joseph Priestley 
había escrito unos veinte años atrás ( en la década de 1770) obras 
acerca de la materia y el espíritu a partir de concepciones más bien 
monistas¡ allí afirmaba que las emociones, por ejemplo el "amor" 
y el "odio� constituían energías de "atracción y repulsión" (Schock 
1993: 457). La misma terminología es empleada en este fragmento 
de MHH. Blake trabaja su propia visión de manera que la Razón 
y la Energía también funjan como energías complementarias. Los 
círculos que Blake frecuentaba estaban familiarizados con las obras 
de Priestley, así que no sería extraño que el poeta hubiese conocido 
algunas de las teorías de este teólogo disidente. Priestley, además, 
había emprendido ataques contra pensadores materialistas que 
bordeaban en el ateísmo, como el filósofo inglés David Hume y el 
filósofo franco-alemán, el barón d'Holbach. No podemos perder 
de vista el hecho de que, si bien Blake condena sistemas religiosos 
imperantes, nunca defiende posturas ateas; por el contrario, Blake 
era un profundo creyente. Tal cosa como una religión natural, una 
postura teológica racionalista, le parecía una aberración. 

Además de la tergiversación de valores, lo importante en MHH 
es su proposición de los Contrarios. En "El argumento" parece pre­
sentarse un ciclo en el que se intercan1bian roles, lo cual podemos 
entender como las fuerzas inherentes al ser humano siempre en 
pugna. Los Contrarios se hallan en la naturaleza del hombre, pero 
cuando una de las partes antitéticas tiene preponderancia sobre la 
otra, lo que se produce es una escisión de la realidad: "La verdad 
existe sólo como la lucha entre alumbramiento y ocultación, en la 
interacción de mundo y tierra[ ... ] En la lucha se conquista la unidad 

82 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

del mundo y la tierra [ sin permitir] que los contrarios se destruyan 
mutuamente sino que da a la contraposición de medida y límite un 
solo perfil" (Heidegger 1988: 99-100). Como dice Heidegger, es 
menester que estas fuerzas antitéticas se nutran mutuamente en vez 

de buscar su aniquilación, del mismo modo en que las energías pola­
res del Yin-Yang, en China, se conjuntan, y del mismo modo que en 
la filosofía San1khya-Yoga, en India, el Espíritu (purusha) y la Natura­
leza/Materia (prakriti) constituyen principios binómicos irreducti­
bles. [ Para el yoga clásico, sin embargo, el ideal consiste en retornar 
al estado de espiritualidad pura y alejarse del influjo del mundo ma­
terial. Más adelante, en el tantra y en el hatha-yoga, parece haber más 
bien una tendencia a unir ambos principios, sobre todo en virtud de 
su reinterpretación de Purusha y Prakriti como Shiva y Shakti.] 

Blake explica que no puede darse progreso alguno sin una oposi­
ción de fuerzas: Energía y Razón, Cuerpo y Alma, etc. En el Samkhya­
Yoga resulta muy clara esta dialéctica ontológica: "El purusa precisa 
de la materialidad para ser capaz de observar toda la diversidad de la 
creación. La materia precisa de la mirada del espíritu para ponerse en 
marcha" (Pujol 2008: 571). lnterpretando in1aginativamente aBlake 
y el Samkhya, casi podríamos sustituir purusha por Alma y prakriti 
por Cuerpo. Y aun más, parafraseando a Pujo!: la Razón precisa de la 
injerencia de la Energía para ponerse en marcha. 

En donde Blake parece coincidir con corrientes místicas indias, 
particularmente tántricas, es en la valoración positiva de la Energía. 
Para el tantrismo shakta, corriente que adora a la Diosa como divini­
dad suprema, el concepto de shakti ("energía") es crucial; de hecho, 
Devi (la Diosa) es conocida como Shakti, la Energía cósmica que 
subyace al universo, como expone, por ejemplo, elKamakala-vilasa: 

Ella, la Shakti Primordial, la no-nacida, compuesta de dicha y eterni­

dad, la incomparable, fruto de todo lo móvü y lo inmóvil, inmaculado 

espejo en donde Shiva se refleja; ella es victoriosa (Muñoz 2004: 729). 

83 



ADRIÁN MUÑOZ 

En esta sección, Blake pone de relieve que ha dejado atrás la 
teología de Swedenborg al mencionar que sus escritos son prendas 
dobladas, es decir, ya en desuso. Ahora parece estar adoptando, o 
asimilando, otras ideas que circulaban en torno suyo. Varios estu­
diosos ya han apuntado hacia la influencia favorable de Paracelso 
y de Boehme, pero con Blake siempre hay más. Joseph Priestley 
había escrito unos veinte años atrás (en la década de 1770) obras 
acerca de la materia y el espíritu a partir de concepciones más bien 
monistas; allí afirmaba que las emociones, por ejemplo el "amor• 
y el "odio", constituían energías de "atracción y repulsión" (Schock 
1993: 457). La misma terminología es empleada en este fragmento 
de MHH. Blake trabaja su propia visión de manera que la Razón 
y la Energía también funjan como energías complementarias. Los 
círculos que Blake frecuentaba estaban familiarizados con las obras 
de Priestley, así que no sería extraño que el poeta hubiese conocido 
algunas de las teorías de este teólogo disidente. Priestley, además, 
había emprendido ataques contra pensadores materialistas que 
bordeaban en el ateísmo, como el filósofo inglés David Hume y el 
filósofo franco-alemán, el barón d'Holbach. No podemos perder 
de vista el hecho de que, si bien Blake condena. sistemas religiosos 
imperantes, nunca defiende posturas ateas; por el contrario, Blake 
era un profundo creyente. Tal cosa como una religión natural, una 
postura teológica racionalista, le parecía una aberración. 

Además de la tergiversación de valores, lo importante en MHH 
es su proposición de los Contrarios. En "El argumento" parece pre­
sentarse un ciclo en el que se intercambian roles, lo cual podemos 
entender como las fuerzas inherentes al ser humano siempre en 
pugna.. Los Contrarios se hallan en la naturaleza del hombre, pero 
cuando una de las partes antitéticas tiene preponderancia sobre la 
otra, lo que se produce es una escisión de la realidad: "La verdad 
existe sólo como la lucha entre alumbra.miento y ocultación, en la 
interacción de mundo y tierra [ ... ] En la lucha se conquista la unidad 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

del mundo y la tierra [ sin permitir] que los contrarios se destruyan 
mutuamente sino que da a la contraposición de medida y límite un 
solo perfil" (Heidegger 1988: 99-100). Como dice Heidegger, es 
menester que estas fuerzas antitéticas se nutran mutuamente en vez 
de buscar su aniquilación, del mismo modo en que las energías pola­
res del Yin-Yang, en China, se conjuntan, y del mismo modo que en 
la filosofía Sa.mkhya-Yoga., en India, el Espíritu (purusha) y la Natura­
leza/Materia (prakriti) constituyen principios binómícos irreducti­
bles. [ Para el yoga. clásico, sin embargo, el ideal consiste en retomar 
al estado de espiritualidad pura. y alejarse del influjo del mundo ma­
terial. Más adelante, en el ta.ntra y en el hatha-yoga, parece haber más 
bien una tendencia a unir ambos principios, sobre todo en virtud de 
su reinterpreta.ción de Purusha y Pra.kriti como Shiva y Sha.kti.] 

Bla.ke explica. que no puede darse progreso alguno sin una oposi­
ción de fuerzas: Energía y Razón, Cuerpo y Alma, etc. En el Samkhya­
Yoga. resulta muy clara esta dialéctica ontológica.: "El purusa precisa 
de la materialidad para ser capaz de observar toda. la diversidad de la 
creación. La materia precisa de la mirada del espíritu para ponerse en 
marcha" (Pujol 2008: 571 ). Interpretando ima.ginativamente a Blake 
y el Samkhya , casi podríamos sustituir p11rnsha por Alma y prakriti 
por Cuerpo. Y aun más, parafraseando a Pujo!: la Razón precisa de la 
injerencia de la Energía para ponerse en marcha. 

En donde Blake parece coincidir con corrientes místicas indias, 
particularmente tántricas, es en la valoración positiva de la Energía 
Para el tan trismo shakta, corriente que adora a. la Diosa como divini­
dad suprema, el concepto de shakti ("energía") es crucial; de hecho, 
Devi (la Diosa) es conocida como Shakti, la Energía cósmica que 
subyace al universo, como expone, por ejemplo, el Kamakala-vilasa: 

EUa, la Shakti Primordial, la no-nacida, compuesta de dicha y eterni­

dad, la incomparable, fruto de todo lo móvil y lo inmóvil, inmaculado 

espejo en donde Shiva se refleja; ella es victoriosa (Muñoz 2004: 729 ). 



ADRIÁN MUÑOZ 

Esta energía divina, a través de su encarnación como deidad 
femenina, está íntimamente ligada a su consorte, el dios Shiva. De 
la misma forma en que Purusha y Prakriti interactúan en la filosofía 
Samkhya-Yoga, Shiva y Shakti comparten un eterno y divino co­
queteo a partir del cual surge la creación: 

Sólo si Shiva está unido a Shakti, es capaz de crear. Cuando ello no es 
así, Dios no es capaz siquiera de moverse (Smmdarya la/,ari § 1). 

Dicha imaginería supone la interacción de los principios activo 
y pasivo, visualizados en una recíproca estimulación erótica, toda 
vez que que ninguno de ellos -pero sobre todo Shiva- es capaz 
de actuar sin la injerencia de su contraparte ( cf. Muñoz 2008: 403). 
En Blake, sin embargo, la antítesis no sólo se establece entre entida­
des opuestas, sino también entre categorías éticas. 

El poeta afirma que hay quienes confieren a los contrarios 
ciertos valores que llegan a determinar la conducta humana: "De 
estos contrarios surge lo que los religiosos denominan Bien y Mal''. 
Pero Blake da entonces un sutil giro a dichas valoraciones cuando 
prosigue: 

El Bien es lo pasivo que obedece a la Razón. El Mal es lo activo que 
emana de la Energía. 

El Bien es el Cielo. El Mal es el Infierno. 

Líneas arriba, el autor ha establecido la necesidad de interac­
ción entre estos contrarios para que se den la vida y el hombre: 

84 

Without Contraries is no Progession. Attraction and Repulsion, 
Reason and Energy, Love and Hate, are necessary to Human existence 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Esta aseveración hallaría mayor desarrollo en una obra posterior: 

The Treasures ofHeaven are not Negations of Passion but Realities 
oflntellect fi-om which Ali the Passions Emana te < Uncurbed> in their 
Eternal Glory-34 

Bla.ke concibe el ser como fuerza y tanto el reino espiritual 
como el físico son manifestaciones de esta fuerza espiritual (Koste­
lanetz 1974: 43 ), la cual se manifiesta a.mbivalentemente como Ra­
zón y Energía. Blake, pues, opina que "tanto el reino espiritual como 
el físico constituyen manifestaciones de la fuerza existencial, y ésta 
puede encarnar como la Energía y la Razón" (Muñoz 2008: 411 ). 

Pero cabe prevenir aquí contra una lectura hegeliana del pro­
greso en MHH: para Bla.ke, el mundo no progresa literalmente por­
que ya es perfecto; es nuestra percepción la que no lo es. Los con­
trarios, pues, no progresan porque polarizan la vida humana; son 
fuerzas cósmicas inherentes a cada individuo ( cf. Nurmi 1979: 559, 
560). De lo que se trata es que ambas fuerzas se complementen y 
no se nieguen una a la otra. Ambas son imprescindibles para la vida 
y el proceso creativo, pero hay que cuidar que ninguna alcance gra­
dos destructores, como sucede con la razón de los materialistas o la 
energía de un rey tiránico: tales desmesuras traen como resultado 
la opresión y esclavitud de las facultades e instintos del hombre. Los 
Contrarios polarizan la vida humana no como fuerzas externas al 
hombre, sino como inmanencias; son porciones irreductibles del 
hombre y de la vida en general. El matrimonio que Blake escuda en 
esta obra podría también decirse del siguiente modo: "Iría al paraí­
so, pero con mi infierno; solo, no" (Voces §280). 

La sección B está circunscrita a la lámina 3. El texto está dispuesto en 
la parte central de la misma, mientras que las franjas superior e infe­
rior ostentan relieves que resaltan. En la ilustración superior observa-

85 



AoRlÁN MuÑOZ 

Esta energía divina, a través de su encarnación como deidad 
femenina, está íntimamente ligada a su consorte, el dios Shiva. De 
la misma forma en que Purusha y Prakriti interactúan en la filosofía 
Samkhya-Yoga, Shiva y Shakti comparten un eterno y divino co­
queteo a partir del cual surge la creación: 

Sólo si Shiva está unido a ShJkti, es capaz de crear. Cuando ello no es 

así, Dios no es capaz siquiera de moverse (Smmdarya foliari § 1 ). 

Dicha imaginería supone la interacción de los principios activo 
y pasivo, visualizados en una recíproca estimulación erótica, toda 
vez que que ninguno de eUos -pero sobre todo Shiva- es capaz 
de actuar sin la injerencia de su contraparte ( cf Muñoz 2008: 403 ). 
En Blake, sin embargo, la antítesis no sólo se establece entre entida­
des opuestas, sino también entre categorías éticas. 

El poeta afirma que hay quienes confieren a los contrarios 
ciertos valores que llegan a determinar la conducta humana: "De 
estos contrarios surge lo que los religiosos denominan Bien y Mal". 
Pero Blake da entonces un sutil giro a dichas valoraciones cuando 
prosigue: 

El Bien es lo pasivo que obedece a la Razón. El Mal es lo activo que 

emana de la Energía. 

El Bien es el Cielo. El Mal es el Infierno. 

Líneas arriba, el autor ha establecido la necesidad de interac­
ción entre estos contrarios para que se den la vida y el hombre: 

84 

Without Contraries is no Progession. Attraction and Repulsion, 

Reason and Energy, Love and Hate, are nec�ssary to Human existence 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Esta aseveración hallarla mayor desarrollo en una obra posterior: 

The Treasures ofHeaven are not Negations of Passion but Realities 

oflntellect from which Ali the Passions Emanate <Uncurbed> in their 

Eternal Glory'4 

Blake concibe el ser como fuerza y tanto el reino espiritual 
como el fisico son manifestaciones de esta fuerza espiritual (Koste­
lanetz 1974: 43 ), la cual se manifiesta ambivalentemente como Ra­
zón y Energía. Blake, pues, opina que "tanto el reino espiritual como 
el físico constituyen manifestaciones de la fuerza existencial, y ésta 
puede encarnar como la Energía y la Razón" (Muñoz 2008: 411 ). 

Pero cabe prevenir aquí contra una lectura hegeliana del pro­
greso en MHH: para Blake, el mundo no progresa literalmente por­
que ya es perfecto; es nuestra percepción la que no lo es. Los con­
trarios, pues, no progresan porque polarizan la vida humana; son 
fuerzas cósmicas inherentes a cada individuo (cf Nurmi 1979: 559, 
560). De lo que se trata es que ambas fuerzas se complementen y 
no se nieguen una a la otra. Ambas son imprescindibles para la vida 
y el proceso creativo, pero hay que cuidar que ninguna alcance gra­
dos destructores, como sucede con la razón de los materialistas o la 
energía de w1 rey tiránico: tales desmesuras traen como resultado 
la opresión y esclavitud de las facultades e instintos del hombre. Los 
Contrarios polarizan la vida humana no como fuerzas externas al 
hombre, sino como inmanencias; son porciones irreductibles del 
hombre y de la vida en general. El matrimonio que Blake escuda en 
esta obra podría tan1bién decirse del siguiente modo: "Iría al paraí­
so, pero con mi infierno; solo, no" (Voces §280).

La sección B está circunscrita a la lámina 3. El texto está dispuesto en 
la parte central de la misma, mientras que las franjas superior e infe­
rior ostentan relieves que resaltan. En la ilustración superior observa-

85 



ADRIÁN MUÑOZ 

mos a una figura femenina con los brazos y una pierna extendidos; la 
pierna derecha muestra una genuflexión. Esta mujer se encuentra en­
vuelta en llamas ardientes, aunque ella no parece mostrar señales de 
afücción o tormento; antes bien, parece experimentar una suerte de 
trance extático (las llan1as le pasan sugerentemente por entre las pier­
nas). Es muy factible que estas llamas representen al Infierno Eterno 
que renace y que la mujer represente la Energía, uno de los nodos 
principales de MHH. Otra hipótesis sugiere que la figura femenina 
encama a Jesús o aun a Blake (Blake 1993a: 132); me parece dudosa 
esta posibilidad. La Energía parece sin duda un mejor candidato. 

La ilustración inferior muestra a tres figuras definidas sobre los 
relieves coloreados. A la derecha, una pareja se aleja a zancadas, con 
un movimiento que parece apuntar hacia la actividad "que emana 
de la Energía� pero tal vez tan1bién a los Contrarios sin cuya exis­
tencia no puede haber progreso espiritual. En contraposición, la 
figura de la izquierda representa a una mujer pariendo, que podría 
reforzar el significado de la pareja a la derecha. Parece difícil aso­
ciarla con el papel de la Razón y la pasividad. 

[C] LA VOZ DEL DIABLO 

. . . 

Todas las biblias o códigos sagrados han sido la causa de los 

siguientes errores: 

l. Que el Hombre posee dos principios existentes, a saber:

un Cuerpo y un Alma. 

2. Que la Energía, llamada el Mal, pertenece sólo al Cuer­

po, y que la Razón, llamada el Bien, pertenece sólo al Alma. 

3. Que Dios atormentará eternamente al Hombre por se­

guir sus Energías. 

Los VERSOS SATÁNICOS DE 8LAKE 

Mas los siguientes contrarios son los verdaderos: 

l. El Hombre no posee ningún Cuerpo distinto de su

Alma, pues el Cuerpo no es sino una porción del Alma per­

cibida por los cinco sentidos, los principales receptores35 del 

Alma en esta era. 

2. La Energía es la única vida y pertenece al Cuerpo, mien­

tras que la Razón es el límite o circunferencia externa de la 

Energía. 

3. La Energía es el Deleite Eterno.

Esta sección parte un poco de la premisa convencional de que el 
cuerpo es la cárcel del alma (ver por ejemplo Salmos 142: 7), es­
tableciendo así una oposición ontológica y espiritual categórica. 
Pero incluso un pensador innovador como Swedenborg parece 
haber cedido a este lugar común: "Las funciones malignas no fue­
ron creadas por el Señor. Más bien, cobraron existencia junto con el 
infierno" (Divine Love and Wisdom §336; Swedenborg 2003: 192 ). 
Estas funciones se oponen a las "funciones buenas" e impiden la 
transformación espiritual, pero la dialéctica parece apoyarse en un 
esquema maniqueo, incluso con visos de gnosticismo. 

Más que simplemente transformar al cuerpo de cárcel en templo 

del alma, Blake los sitúa en una relación orgánica y casi de igualdad; 
casi hubiera asentido a la máxima tántrica según la cual el cuerpo es 
el templo de la divinidad ( ver por ejemplo Kularnava tantra 9.41 ). 
El cuerpo, según "La voz del Diablo� es una especie de extensión 
del alma, de donde emana la Energía o Deleite Eterno. El cuerpo 
funciona sólo como una barrera física y visible del alma, mas no 
como una entidad represora o un factor de negación. Otro modo 
de entender esto es que tanto el cuerpo como el alma forman par­
tes constitutivas de "una misma conciencia" (Freeman 1997: 2 ). La 



ADRIÁN MUÑOZ 

mos a una figura femenina con los brazos y una pierna extendidos; la 
pierna derecha muestra una genuflexión. Esta mujer se encuentra en­
vuelta en llamas ardientes, aunque ella no parece mostrar señales de 
aflicción o tormento; antes bien, parece experimentar una suerte de 
trance extático (las llamas le pasan sugerentemente por entre las pier­
nas). Es muy factible que estas llamas representen al Infierno Eterno 
que renace y que la mujer represente la Energía, uno de los nodos 
principales de MHH. Otra hipótesis sugiere que la figura femenina 
encarna a Jesús o aun a Blake (Blake 1993a: 132); me parece dudosa 
esta posibilidad. La Energía parece sin duda un mejor candidato. 

La ilustración inferior muestra a tres figuras definidas sobre los 
relieves coloreados. A la derecha, una pareja se aleja a zancadas, con 
un movimiento que parece apuntar hacia la actividad "que emana 
de la Energía� pero tal vez también a los Contrarios sin cuya exis­
tencia no puede haber progreso espiritual. En contraposición, la 
figura de la izquierda representa a una mujer pariendo, que podría 
reforzar el significado de la pareja a la derecha. Parece difícil aso­
ciarla con el papel de la Razón y la pasividad. 

[C) LA VOZ DEL DIABLO 

• • • 

Todas las biblias o códigos sagrados han sido la causa de los 

siguientes errores: 

1. Que el Hombre posee dos principios existentes, a saber:

un Cuerpo y un Alma. 

2. Que la Energía, llamada el Mal, pertenece sólo al Cuer­

po, y que la Razón, llamada el Bien, pertenece sólo al Alma. 

3. Que Dios atormentará eternamente al Hombre por se­

guir sus Energías. 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Mas los siguientes contrarios son los verdaderos: 

l. El Hombre no posee ningún Cuerpo distinto de su

Alma, pues el Cuerpo no es sino una porción del Alma per­

cibida por los cinco sentidos, los principales receptores35 del 

Alma en esta era. 

2. La Energía es la única vida y pertenece al Cuerpo, mien­

tras que la Razón es el límite o circunferencia externa de la 

Energía. 

3. La Energía es el Deleite Eterno.

Esta sección parte un poco de la premisa convencional de que el 
cuerpo es la cárcel del alma (ver por ejemplo Salmos 142: 7), es­
tableciendo así una oposición ontológica y espiritual categórica. 
Pero incluso un pensador innovador como Swedenborg parece 
haber cedido a este lugar común: "Las funciones maügnas no fue­
ron creadas por el Señor. Más bien, cobraron existencia junto con el 
infierno" (Divine Love and Wisdom §336; Swedenborg 2003: 192 ). 
Estas funciones se oponen a las "funciones buenas· e impiden la 
transformación espiritual, pero la dialéctica parece apoyarse en un 
esquema maniqueo, incluso con visos de gnosticismo. 

Más que simplemente transformar al cuerpo de cárcel en templo 

del alma, Blake los sitúa en una relación orgánica y casi de igualdad; 
casi hubiera asentido a la máxima tántrica según la cual el cuerpo es 
el templo de la divinidad (ver por ejemplo Kularnava tantra 9.41). 
El cuerpo, según "La voz del Diablo� es una especie de extensión 
del alma, de donde emana la Energía o Deleite Eterno. El cuerpo 
funciona sólo como una barrera física y visible del alma, mas no 
como una entidad represora o un factor de negación. Otro modo 
de entender esto es que tanto el cuerpo como el alma fom1an par­
tes constitutivas de "una misma conciencia" (Freeman 1997: 2). La 



ADRIÁN MUÑOZ 

Razón, bajo la dialéctica de MHH, debería encauzar a la Energía y
no construir barreras restrictivas, que es lo que generalmente suce­
de. Pero es importante subrayar la relación entre ambos factores: 
la Energía es el círculo; la Razón es la circunferencia que, de algún 
modo, termina de definir al círculo. Blake intenta decir que puede 
haber cabida a una Razón válida que pueda conocer efectivamente 
realidades trascendentales, una que surja como una función de la 
Imaginación -y por ende coadyuvada por la Energía- (cf. Bi­
renbaum 1992: 134 ). No obstante, el estado actual de la intelección 
humana hace aparecer a estos factores como enemigos irreconci­
liables. Cómo se puede resolver esta pugna constituye uno de los 
meollos de MHH. 

En el caso de William Blake y la obra que aquí se estudia, las le­
yes sociales, políticas y religiosas aparecen ante los ojos del profeta 
como la parte que pretende destruir a su contraparte, la Energía. La 
Razón se yergue como máximo enemigo, así que es menester em­
prender una batalla para restablecer la armonía entre los contrarios. 
Lo más dañino en el obrar de este enemigo es que ha adoptado la 
máscara de la bondad, engañando así al ser humano. Le ha enseña­
do una moral que lo tiene atado y encadena sus deseos. Particular­
mente la religión ortodoxa " intenta imponemos la gran miseria de 
no vivir en un mundo físico" (Bloom 1999: 14 7). Cuan.do la vida 
es así obstruida y refrenada, el hombre es como el sometido Na­
bucodonosor que come hierba a modo de buey en la lámina 24. 
En esencia, apunta Kostelanetz, la Energía es la fuerza o el poder 
mediante el cual el hombre es capaz de lograr su expansión infi. 
nita y la realización divina, y cualquier restricción o limitación de 
dicha Energía se convierte en una negación del potencial divino; 
por ende, se transforma en maligno (Kostelanetz 1974: 52). Es así 
como en MHH Blake va afinando su tergiversación de los valores. 

Para Blake, poseer un determinado sistema no constituye en sí 
algo negativo, siempre y cuando no se trate de uno impuesto: 

88 

Los VERSOS SATÁNJCOS DE BLAKE 

1 must Create a System, or be enslavd by another Mans 

1 will not Reason & Compare: my Business is to Create36 

Cuando este sistema es el producto de nuestro libre uso de la 

imaginación, queda justificada la existencia de dicho sistema. Pero 
cuando un sistema es instaurado a la fuerza, nuestra imaginación se 
ve limitada. La Imaginación, el fluir constante y sincero de la imagi­
nación, es lo más valioso, y si en ello se produce un sistema, como 
diría Blake, bienvenido sea. Sin embargo, Blake procura que un sis­
tema tal no devenga en dogma autoritario. 

Aunque sería engañoso catalogar a Blake como un gnóstico, 
o pseudo-gnóstico, no se pueden dejar de notar varias semejanzas
con algunas ideas gnósticas. El Evangelio de Felipe, un texto valen­
tiniano que especula sobre el símbolo de la cámara nupcial, dice:

La persona santa es santa por completo, incluyendo su cuerpo. La 

persona santa que toma el pan, lo consagra, y lo mismo hace con el 

caliz o cualquier otra cosa que tome. ¿Cómo, entonces, no puede esta 

persona consagrar también el cuerpo? (Meyer 2005: 77). 

Sin duda, la "cámara nupcial" designa una especie de "matrimo­
nio" ontológico no incompatible con el de MHH. El cuerpo, para 
el Felipe gnóstico, es con-sagrado, como también lo es para Blake: 
las últimas palabras de MHH serán, justamente, "Pues todo lo que 
vive es sagrado� La dialéctica blakeana gira de manera especial en 
torno de la relación entre el cuerpo y el ahna. Los sistemas impues­
tos contra los que pelea Blake enseñan la absoluta separación entre 
ambos y, con ello, la separación también total de valores asignados 
a cada uno. 

Si atendemos a los comentarios de Harold Bloom, Blake no 
puede simplemente considerarse como un naturalista o un so­
brenaturalista: "El alma, para Blake, es lo real o cuerpo no caído; 

89 



ADruANMUÑOZ 

Razón, bajo la dialéctica de MHH, debería encauzar a la Energía y 
no construir barreras restrictivas, que es lo que generalmente suce­
de. Pero es importante subrayar la relación entre ambos factores: 
la Energía es el círculo¡ la Razón es la circunferencia que, de algún 
modo, termina de definir al círculo. Blake intenta decir que puede 
haber cabida a una Razón válida que pueda conocer efectivamente 
realidades trascendentales, una que surja como una función de la 
Imaginación -y por ende coadyuvada por la Energía- (cf. Bi­
renbaum 1992: 134 ). No obstante, el estado actual de la intelección 
humana hace aparecer a estos factores como enemigos irreconci­
liables. Cómo se puede resolver esta pugna constituye uno de los 
meollos de MHH. 

En el caso de William Blake y la obra que aquí se estudia, las le­
yes sociales, políticas y religiosas aparecen ante los ojos del profeta 
como la parte que pretende destruir a su contraparte, la Energía. La 
Razón se yergue como máximo enemigo, así que es menester em­
prender una batalla para restablecer la armonía entre los contrarios. 
Lo más dañino en el obrar de este enemigo es que ha adoptado la 
máscara de la bondad, engañando así al ser humano. Le ha enseña­
do una moral que lo tiene atado y encadena sus deseos. Particular­
mente la religión ortodoxa "intenta imponemos la gran miseria de 
no vivir en un mundo físico• (Bloom 1999: 147). Cuando la vida 
es así obstruida y refrenada, el hombre es como el sometido Na­
bucodonosor que come hierba a modo de buey en la lámina 24. 
En esencia, apunta Kostelanetz, la Energía es la fuerza o el poder 
mediante el cual el hombre es capaz de lograr su expansión infi­
nita y la realización divina, y cualquier restricción o limitación de 
dicha Energía se convierte en una negación del potencial divino; 
por ende, se transforma en maligno (Kostelanetz 1974: 52). Es así 
como en MHH Blake va afinando su tergiversación de los valores. 

Para Blake, poseer un determinado sistema no constituye en sí 
algo negativo, siempre y cuando no se trate de uno impuesto: 

88 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

1 rnust Create a System, or be enslavd by another Mans 

1 will not Reason & Compare: my Business is to Create36 

Cuando este sistema es el producto de nuestro libre uso de la 
imaginación, queda justificada la existencia de dicho sistema. Pero 
cuando un sistema es instaurado a la fuerza, nuestra imaginación se 
ve limitada. La Imaginación, el fluir constante y sincero de la imagi­
nación, es lo más valioso, y si en ello se produce un sistema, como 
diría Blake, bienvenido sea. Sin embargo, Blake procura que un sis­
tema tal no devenga en dogma autoritario. 

Aunque sería engañoso catalogar a Blake como un gnóstico, 
o pseudo-gnóstico, no se pueden dejar de notar varias semejanzas
con algunas ideas gnósticas. El Evangelio de Felipe, un texto valen­
tiniano que especula sobre el símbolo de la cámara nupcial, dice:

La persona santa es santa por completo, incluyendo su cuerpo. La 

persona santa que toma el pan, lo consagra, y lo mismo hace con el 

calizo cualquier otra cosa que tome. ¿Cómo, entonces, no puede esta 

persona consagrar también el cuerpo? (Meyer 2005: 77). 

Sin duda, la "cámara nupcial" designa una especie de "matrimo­
nio" ontológico no incompatible con el de MHH. El cuerpo, para 
el Felipe gnóstico, es con-sagrado, como también lo es para Blake: 
las últimas palabras de MHH serán, justamente, "Pues todo lo que 
vive es sagrado". La dialéctica blakeana gira de manera especial en 
torno de la relación entre el cuerpo y el alma. Los sistemas impues­
tos contra los que pelea Blake enseñan la absoluta separación entre 
ambos y, con ello, la separación también total de valores asignados 
a cada uno. 

Si atendernos a los comentarios de Harold Bloom, Blake no 
puede simplemente considerarse como un naturalista o un so­
brenaturalista: "El alma, para Blake, es lo real o cuerpo no caído; 

89 



ADruAN MuÑoz 

el cuerpo es todo lo que del alma posee el hombre caído" (Bloom 
1999: 83 y 147). En este punto, una vez más hace Blake eco de las 
investigaciones de Priestley. Recurriendo a una voz diabólica, Blake 
replantea lo que Priestley había sostenido, a saber, que el pensa­
miento no constituye una sustancia distinta del cuerpo (Schock 
1993: 458; Mee 2003: 137). Priestley reduce lo mental a lo mate­
rial, pero para Blake más bien lo material es consustancial con lo 
mental/espiritual, siempre y cuando la materia (el cuerpo) pueda 
desembarazarse de la visión obtusa de la Razón, el "límite o circun­
ferencia de la Energía� Así pues, los valores asignados al cuerpo y el 
alma (Mal y Bien, respectivamente) son igualmente errados, punto 
que ya fue desarrollado en la sección anterior. 

En lo que concierne a la inversión de valores que hace Blake, 
podemos trazar ciertos paralelos. El pensamiento de Blake no sólo 
se relaciona retrospectivamente con antiguos herejes radicales y con 
unitarios (cf Blake 2005: 41), sino que propulsivamente también se 
hermana con pensadores posteriores. Cerca de cien años después 
del nacimiento de Blake, nació el filósofo que también atacaría las le­
yes morales que frenan los impulsos humanos: Friedrich Nietzsche 
(1844-1900).ÉI emprendió su ataque principalmente en contra de 
la metafísica occidental, desde Platón hasta sus días. De hecho, algu­
nos críticos hablan de que con este filósofo llegó el fin de la metafísi­
ca.37 Nietzsche está en desacuerdo con la filosofía occidental debido 
a la manera convencional de ver la metafísica. Desde el origen de 
ésta, todo se fundamentaba en el ser. Al parecer de este filósofo, se 
trata de un movimiento en el cual se hallaban reflejadas "estimacio­
nes de verdad"; él mira la metafísica no de manera ontológica, sino 
moral. El punto central de la metafísica no es ya el ser, sino el valor. 

En efecto, la "Ley contra el cristianismo� proclamada hacia el final de 
El anticristo, posee un espíritu bastante cercano a "La voz del Diablo� 

Al igual que Blake, Nietzsche afirma que la tradición europea 
-anclada en el pensamiento judeocristiano- ha etiquetado

90 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

todos los elementos de la actividad humana con criterios anti-hu­
manos; ha impuesto valores contrarios a la vida, haciéndola ajena 
al hombre: "There are no moral phenomena, but only a moral in­
terpretation of phenomena" (Nietzsche 1992: 205).38 Los valores 
morales no son inherentes a los fenómenos; es el hombre quien 
valúa los objetos y las acciones. Y quien más se ha encargado de im­
plantar este sistema de valores ajenos al instinto humano ha sido la 
tradición judeocristiana, en opinión de Nietzsche. Ambos autores 
culpan a la moral bíblica y eclesiástica de pervertir y corromper la 
fuerza de la vida; ello produce un acto de deslealtad hacia la vida del 
hombre en el mundo: 

la infidelidad a la tierra desgarra al hombre en una contradicción de lo 

sensible y lo espiritual, en una contradicción de cuerpo y alma. Con el 

idealismo el hombre se convierte en un ser escindido, desgraciado; 

desprecia el cuerpo, al que, sin embargo, está encadenado; quiere huir 

de esta prisión (Fink 1996: 82). 

El cristianismo, con su constante promesa del reino de los cielos, 
hace que el hombre se desapegue del mundo y todos sus elementos; 
por ende, también se aleja de sí mismo. Aprende a rechazar las sensa­
ciones corporales que lo unen al mundo; todo lo que haga al hombre 
acercarse al mundo se considera •sucio� El cuerpo, vínculo innegable 
del hombre con el mundo, es visto como una herramienta del mal; 
es perjudicial . Cuando dicen que "la carne es débil" se juzga como 
perniciosas todas las inclinaciones del cuerpo. En nombre del espíritu 
y la salvación de las almas, se aprende a despreciar el cuerpo. 

Ambos autores consideran que la tradición y la cultura pre­
dominantes -entiéndase, la judeocristiana- han engañado al 
hombre. Bajo pretexto del "bien obrar", han rechazado y repudiado 
el cuerpo. Se ha fomentado el amor al prójimo, el cual en realidad 
no es sino una forma de buscar la autoalienación en los otros, para 

91 



ADRIÁN MUÑOZ 

el cuerpo es todo lo que del alma posee el hombre caído" (Bloom 
1999: 83 y 147). En este punto, una vez más hace Blake eco de las 
investigaciones de Priestley. Recurriendo a una voz diabólica, Blake 
replantea lo que Priestley había sostenido, a saber, que el pensa­
miento no constituye una sustancia distinta del cuerpo (Schock 
1993: 458; Mee 2003: 137). Priestley reduce lo mental a lo mate­
rial, pero para Blake más bien lo material es consustancial con lo 
mental/espiritual, siempre y cuando la materia (el cuerpo) pueda 
desembarazarse de la visión obtusa de la Razón, el "límite o circun­
ferencia de la Energía". Así pues, los valores asignados al cuerpo y el 
alma (Mal y Bien, respectivamente) son igualmente errados, punto 
que ya fue desarrollado en la sección anterior. 

En lo que concierne a la inversión de valores que hace Blake, 
podemos trazar ciertos paralelos. El pensamiento de Blake no sólo 
se relaciona retrospectivamente con antiguos herejes radicales y con 
unitarios (cf Blake 2005: 41), sino que propulsivamente también se 
hermana con pensadores posteriores. Cerca de cien años después 
del nacimiento de Blake, nació el filósofo que también atacaría las le­
yes morales que frenan los impulsos humanos: Friedrich Nietzsche 
(1844-1900). Él emprendió su ataque principalmente en contra de 
la metafísica occidental, desde Platón hasta sus días. De hecho, algu­
nos críticos hablan de que con este filósofo llegó el fin de la metafisi­
ca.37 Nietzsche está en desacuerdo con la filosofía occidental debido 
a la manera convencional de ver la metafísica. Desde el origen de 
ésta, todo se fundamentaba en el ser. Al parecer de este filósofo, se 
trata de un movimiento en el cual se hallaban reflejadas "estimacio­
nes de verdad"; él mira la metafísica no de manera ontológica, sino 
moral. El punto central de la metafísica no es ya el ser, sino el valor. 

En efecto, la "Ley contra el cristianismo� proclamada hacia el final de 
El anticristo, posee un espíritu bastante cercano a "La voz del Diablo� 

Al igual que Blake, Nietzsche afirma que la tradición europea 
-anclada en el pensamiento judeocristiano- ha etiquetado

90 

Los VERSOS SATÁNICOS DE 8LAKE 

todos los elementos de la actividad humana con criterios anti-hu­
manos; ha impuesto valores contrarios a la vida, haciéndola ajena 
al hombre: "There are no moral phenomena, but only a moral in­
terpretation of phenomena" (Nietzsche 1992: 205).3" Los valores
morales no son inherentes a los fenómenos; es el hombre quien 
valúa los objetos y las acciones. Y quien más se ha encargado de im­
plantar este sistema de valores ajenos al instinto humano ha sido la 
tradición judeocristiana, en opinión de Nietzsche. Ambos autores 
culpan a la moral bíblica y eclesiástica de pervertir y corromper la 
fuerza de la vida; ello produce un acto de deslealtad hacia la vida del 
hombre en el mundo: 

la infidelidad a la tierra desgarra al hombre en una contradicción de lo 

sensible y lo espiritual, en una contradicción de cuerpo y alma. Con el 

idealismo el hombre se convierte en un ser escindido, desgraciado; 

desprecia el cuerpo, al que, sin embargo, está encadenado; quiere huir 

de esta prisión (Fink 1996: 82). 

El cristianismo, con su constante promesa del reino de los cielos, 
hace que el hombre se desapegue del mundo y todos sus elementos; 
por ende, también se aleja de sí mismo. Aprende a rechazar las sensa­
ciones corporales que lo unen al mundo; todo lo que haga al hombre 
acercarse al mundo se considera "sucio� El cuerpo, vínculo innegable 
del hombre con el mundo, es visto como una herramienta del mal; 
es perjudicial. Cuando dicen que "la carne es débil" se juzga como 
perniciosas todas las inclinaciones del cuerpo. En nombre del espíritu 
y la salvación de las almas, se aprende a despreciar el cuerpo. 

Ambos autores consideran que la tradición y la cultura pre­
dominantes -entiéndase, la judeocristiana- han engañado al 
hombre. Bajo pretexto del "bien obrar� han rechazado y repudiado 
el cuerpo. Se ha fomentado el amor al prójimo, el cual en realidad 
no es sino una forma de buscar la autoalienación en los otros, para 

91 



ADRIÁN MuÑOZ 

que estén tan enajenados y débiles como uno mismo. En palabras de 
Nietzsche, el amor al prójimo es el mal amor a sí mismo. Ahora bien: 
¿cómo deben proceder las personas de espíritu libre? Aunque sin te­
ner en mente a Blake y a Nietzsche, el Doctor Paul Carus, especialis­
ta en religiones comparadas, escribió a principios del siglo XX lo si­
guiente y lo cual presenta algunas coincidencias con los pensadores 
que estoy abordando: "If mischief is wrought by good things being 
out of place, then evil does not become chimerical but is as positive 
as any other reality" (Carus 1996: 452).39 Por medio de la exaltación
de todo aquello que la moral repudia, se puede redefinir un sistema 
de valores que vayan en pro de la vida, una " inversión prometeica" 
de valores -en palabras de Serra-; es menester realizar con los 
valores una tergiversación (como hace Blake en MHH), o una trans­
valoración (como propone Nietzsche). Los individuos de espíritu 
libre no se dejan engañar por la moralina; no aceptan los preceptos 
que se les ofrecen; antes bien, se les oponen y aseveran lo siguiente: 

¡Qué es bueno? -Todo lo que eleva el sentimiento d¿ poder, la 
voluntad de poder, el poder mismo en el hombre. ¡Qué es malo? 
-Todo lo que procede de la debilidad. ¡Qué es la felicidad? -El
sentimiento de que el poder crece, de que una resistencia queda su­
perada (El anticristo §2, Nietzsche 1989: 28 ).

Northrop Frye, uno de los mejores exegetas del simbolismo de 
William Blake, advierte que no debemos caer en la trampa de ver en 
Blake -y particularmente en E/ matrimonio- la mera inversión 
sádico-moral típica del romanticismo inglés. El "Infierno" adquiere 
en Blake dos sentidos: uno real -la miseria mental y espiritual- y 
otro irónico -los valores condenados por la moral oxrtodoxa­
(Frye i 990: 198 ). Blake consideraba dos tipos de "males": el que es 
naturalmente negativo y por ende condenado por el poeta, y el que las 
religiones denominan "malo� es decir, la rebeldía a las normas ecle-

92 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

siásticas, lo que no es pasivo ni sumiso. Esto es malo porque así lo ve la 
iglesia, no por que sea esencialmente malo. �te es uno de los valores 
alterados en el poema, pues el ataque no se limita únicamente contra 
Swedenborg, sino contra las ortodoxias cristianas y sus valores. 

Blake es un visionario que reacciona contra todo lo impuesto: 
las formas preestablecidas de la poesía y la pintura, la moral, la razón 
absolutista. Le confiere al hombre más poder y voluntad del que la 
iglesia le otorga; el hombre puede crear, puede ser artista. Dios y 
hombre resultan casi paralelos en la teoligía blakeana. Él creía que el 
ser humano poseía algo de divino a pesar de la Caída; el cuerpo es 
una parte del alma, es su porción divina. En consecuencia, sus poe­
mas -en prosa o en verso- tratan siempre de la naturaleza divina 
y su relación con el hombre. Y es que de qué trata la poesía sino de 
eso: "la poesía tiene como su auténtico tema[ ... ] temas espirituales" 
(Hegel en Landa 1996: 69 ). 

Este pasaje resulta afín a las filosofías Samkhya y Advaita Exis­
te, sin embargo, una diferencia radical entre el sistema Advaita -y 
parcialmente el Samkhya- y el pensamiento de Blake. Para la filo­
sofía monista preconizada por Shankara, el hombre vive en un esta­
do de ignorancia espiritual (hasta aquí el mismo Blake coincidiría), 
pero dicha ignorancia implica que el individuo tome a la existencia 
empírica por verdadera, cuando en realidad carece de un verdadero 
sustrato: el mundo, la manifestación fenoménica, es irreal. El cuer­
po, por pertenecer al mundo, es también inexistente. El universo 
material es una ilusión que el sujeto, a través de su ignorancia y su 
engaño, "fabrica". Para Blake, el universo material sí posee realidad, 
una realidad que no se opone a la realidad espiritual o intangible, 
sino que más bien "extiende" el rango de acción de ésta: 

El Hombre no posee ningún Cuerpo distinto de su Alma, pues el Cuer­
po no es sino una porción de Alma percibida por los cinco sentidos, los 
principales receptores del Alma en esta era (MHH, sección C). 

93 



AoruÁN MUÑOZ 

que estén tan enajenados y débiles como uno mismo. En palabras de 
Nietzsche, el amor al prójimo es el mal amor a sí mismo.Ahora bien: 
¿cómo deben proceder las personas de espíritu libre? Aunque sin te­
ner en mente a Blake y a Nietzsche, el Doctor Paul Carus, especialis­
ta en religiones comparadas, escribió a principios del siglo XX lo si­
guiente y lo cual presenta algunas coincidencias con los pensadores 
que estoy abordando: "If mischiefis wrought by good things being 
out of place, then evil does not become chimerical but is as positive 
as any other reality " (Carus 1996: 452).39 Por medio de la exaltación 
de todo aquello que la moral repudia, se puede redefinir un sistema 
de valores que vayan en pro de la vida, una "inversión prometeica" 
de valores -en palabras de Serra-; es menester realizar con los 
valores una tergiversación (como hace Blake en MHH), o una trans­
valoración (como propone Nietzsche). Los individuos de espíritu 
libre no se dejan engañar por la moralina; no aceptan los preceptos 
que se les ofrecen; antes bien, se les oponen y aseveran lo siguiente: 

¿Qué es bueno? -Todo lo que eleva el sentimiento de poder, la 

voluntad de poder, el poder mismo en el hombre. ¿Qué es malo? 

-Todo lo que procede de la debilidad. ¿Qué es la felicidad? -El

sentimiento de que el poder crece, de que una resistencia queda su­

perada (El anticristo §2, Nietzsche 1989: 28).

Northrop Frye, uno de los mejores exegetas del sírnbolismo de 
Wtlliam Blake, advierte que no debemos caer en la trampa de ver en 
Blake -y particularmente en El matrimonio- la mera inversión 
sádico-moral típica del romanticismo inglés. El "Infierno" adquiere 
en Blake dos sentidos: uno real -la miseria mental y espiritual- y 
otro írónico -los valores condenados por la moral oxrtodoxa­
(Frye 1990: 198). Blake consideraba dos tipos de "males": el que es 
naturalmente negativo y por ende condenado por el poeta, y el que las 
religiones denominan "malo� es decir, la rebeldía a las normas ecle-

92 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

siásticas, lo que no es pasivo ni sumiso. Esto es malo porque así lo ve la 
iglesia, no por que sea esenciahnente malo. Éste es uno de los valores 
alterados en el poema, pues el ataque no se limita únicamente contra 
Swedenborg, sino contra las ortodoxias cristianas y sus valores. 

Blake es un visionario que reacciona contra todo lo írnpuesto: 
las formas preestablecidas de la poesía y la pintura, la moral, la razón 
absolutista. Le confiere al hombre más poder y voluntad del que la 
iglesia le otorga; el hombre puede crear, puede ser artista. Dios y 
hombre resultan casi paralelos en la teoligía blakeana. Él creía que el 
ser huma.no poseía algo de divino a pesar de la Caída; el cuerpo es 
una parte del alma, es su porción divina. En consecuencia, sus poe­
mas -en prosa o en verso- tratan siempre de la naturaleza. divina 
y su relación con el hombre. Y es que de qué trata la poesía sino de 
eso: "la poesía tiene como su auténtico tema[ ... ] temas espirituales" 
(Hegel en Landa 1996: 69). 

Este pasaje resulta afín a las filosofías Samkhya y Advaita.. Exis­
te, sin embargo, una diferencia radical entre el sistema Advaita -y 
parcialmente el Samkhya- y el pensamiento de Blake. Para la filo­
sofía monista preconizada por Shankara, el hombre vive en un esta­
do de ignorancia espiritual (hasta aquí el mismo Blake coincidiría), 
pero dicha ignorancia implica que el individuo tome a la existencia 
empírica por verdadera, cuando en realidad carece de un verdadero 
sustrato: el mundo, la manifestación fenoménica, es irreal. El cuer­
po, por pertenecer al mundo, es también inexistente. El universo 
material es una ilusión que el sujeto, a través de su ignorancia y su 
engaño, "fabrica''. Para Blake, el universo material sí posee realidad, 
una realidad que no se opone a la realidad espiritual o intangible, 
sino que más bien "extiende" el rango de acción de ésta: 

El Hombre no posee ningún Cuerpo distinto de su Alma, pues el Cuer­

po no es sino una porción de Alma percibida por los cinco sentidos, los 

principales receptores del Alma en esta era (MHH, sección C). 

93 



ADRIÁN MUÑOZ 

Afirmar que el hombre participa al mismo tiempo de mate­
ria y de inmaterialidad coincide tácitamente con la idea de que 
el mundo y los seres vivos son producto de Prakriti (naturale­
za) y de Purusha (espíritu). Ambos deberían estar encaminados 
hacia lshvara, o Dios, el bien común, un bien que trasciende las 
percepciones limitadas por el entorno terrenal. Pero es aquí don­
de el Blake de MHH se acerca entonces al sentimiento tántrico, 
que no niega la pertinencia de la experiencia terrenal y sensorial; 
antes que intentar cancelarla, tanto Blake como el tantra buscan 
transmutarla en una sensación hipersensorial. De acuerdo con el 
Kularnava tantra (5.48), por ejemplo, en el camino del tantrismo 
shakta -en especial la corriente llamada Kaula- los adeptos 
deben recurrir justamente a aquellos actos y sustancias que causan 
la perdición de los demás. Si la moral convencional concibe algu­
nas actitudes y conductas como nocivas, el tántrico y el hombre 
blakeano recurrirán a los tabúes para convertirlos en catalizadores 
espirituales. 

Blake, al final de la sección C, escribe que "Energy is Eternal 
Delight� Desde luego, el delight de Blake no equivale al de la Biblia, 
donde la delicia, o deleite, radica en respetar la ley de Yahvé y evi­
tar "la senda de los malos" (Salmos 1: 2). Si la energía, para Blake, 
constituye una manifestación de crecinúento espiritual, podrían10s 
entonces afirmar que un verdadero ser espiritual perfeccionado es 
capaz de gozar ilinútadamente. Aquí el ámbito del goce, desde luego, 
posee mayores alcances que el mero placer sensual. En este sentido, 
el tantra concuerda y lo expresa con un frecuente juego de palabras: 
el perfecto yogui (yo gin) es un perfecto disfrutador ( bhogin); quien 
no es verdadero yogui, no puede disfrutar ( cf. K11/arnava tantra 
2.23 ). El "yoga" de Blake, podríamos decir, consiste en unir los polos 
Bueno y Malo, Angel y Demonio, Cuerpo y Alma, Razón y Energía. 
Quien lo logra, obtiene el "deleite eterno''. 

94 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

La lámina 4, que comprende esta sección, ostenta el título de 
este pasaje centrado en la parte superior. Además de los rollos 

y volutas que típicamente adornan otras láminas de MHH, esta 
lámina muestra en la parte inferior una escena interesante. A la 
izquierda, hacia el fondo, refulge un sol. En primer plano vemos a 
una figura femenina sobre el agua (¿el mar?) que carga a w1 niño 
en los brazos. A la derecha, una figura masculina se yergue entre 
llamas de fuego, como queriendo alcanzar a las otras dos figuras; 
sin embargo, uno de sus tobillos está encadenado. ¿Se trata del 
tormento que, de acuerdo con la religión institucional, padecerán 
los hombres que sigan sus impulsos? Posiblemente la disociación 
entre la mujer y el hombre represente el "divorcio" entre la razón y 
la energía. Al mismo tiempo, el niúo de la imagen podría vaticinar 
el Proverbio §67 (sección F), es decir, a los deseos no cumplidos 
y la desdicha que ello acarea. Recuerda también al "lnfant Joy" 
de las Songs of lnnocence and Experience que muta en su contra­
rio: "[nfant Sorrow". Como veremos, los "Proverbios del Infierno" 
realizarán una dialéctica lúdica recurrente entre el gozo (joy) y la 
pena (sorrow ). 

[D] 

' . . 

Aquellos que reprimen el deseo, así lo hacen porque el suyo 

es suficientemente débil para reprimirse; y el represor o razón 

usurpa su lugar y gobierna sobre los carentes de voluntad. 

Y al ser reprimido, poco a poco deviene pasivo, hasta que 

se convierte en una mera sombra del deseo. 

Esta historia está escrita en El parafso perdido y el Regente 

o Razón se llama allí Mesías.

95 



ADRIÁN MUÑOZ 

Afirmar que el hombre participa al mismo tiempo de mate­
ria y de inmaterialidad coincide tácitamente con la idea de que 
el mundo y los seres vivos son producto de Prakriti (naturale­
za) y de Purusha (espíritu). Ambos deberían estar encaminados 
hacia Ishvara, o Dios, el bien común, un bien que trasciende las 
percepciones limitadas por el entorno terrenal. Pero es aquí don­
de el Blake de MHH se acerca entonces al sentimiento tántrico, 
que no niega la pertinencia de la experiencia terrenal y sensorial; 
antes que intentar cancelarla, tanto Blake como el tantra buscan 
transmutarla en una sensación hipersensorial. De acuerdo con el 
Kularnava tantra (5.48), por ejemplo, en el camino del tantrismo 

shakta -en especial la corriente llamada Kaula- los adeptos 
deben recurrir justamente a aquellos actos y sustancias que causan 
la perdición de los demás. Si la moral convencional concibe algu­
nas actitudes y conductas como nocivas, el tántrico y el hombre 
blakeano recurrirán a los tabúes para convertirlos en catalizadores 
espirituales. 

Blake, al final de la sección C, escribe que "Energy is Eternal 
Delight� Desde luego, el delight de Blake no equivale al de la Biblia, 
donde la delicia , o deleite, radica en respetar la ley de Yahvé y evi­
tar "la senda de los malos" (Salmos 1: 2). Si la energía, para Blake, 
constituye una manifestación de crecimiento espiritual, podríamos 
entonces afirmar que un verdadero ser espiritual perfeccionado es 
capaz de gozar ilimitadamente. Aquí el ámbito del goce, desde luego, 
posee mayores alcances que el mero placer sensual. En este sentido, 
el tantra concuerda y lo expresa con un frecuente juego de palabras: 
el perfecto yogui (yogin) es un perfecto disfrutador (bhogin); quien 
no es verdadero yogui, no puede disfrutar (cf. Kularnava tantra 
2.23 ). El "yoga" de Blake, podríamos decir, consiste en unir los polos 

Bueno y Malo, Angel y Demonio, Cuerpo y Alma, Razón y Energía. 
Quien lo logra, obtiene el "deleite eterno� 

94 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

La lámina 4, que comprende esta sección, ostenta el título de 

este pasaje centrado en la parte superior. Además de los rollos 

y volutas que típicamente adornan otras láminas de MHH, esta 
lámina muestra en la parte inferior una escena interesante. A la 
izquierda, hacia el fondo, refulge un sol. En primer plano vemos a 
una figura femenina sobre el agua (¿el mar?) que carga a un niño 
en los brazos. A la derecha, una figura masculina se yergue entre 

llamas de fuego, como queriendo alcanzar a las otras dos figuras; 
sin embargo, uno de sus tobillos está encadenado. ¿Se trata del 

tormento que, de acuerdo con la religión institucional, padecerán 
los hombres que sigan sus impulsos? Posiblemente la disociación 

entre la mujer y el hombre represente el "divorcio" entre la razón y 
la energía. Al mismo tiempo, el niúo de la imagen podría vaticinar 

el Proverbio §67 (sección F), es decir, a los deseos no cumplidos 

y la desdicha que ello acarea. Recuerda también al "lnfant Joy" 

de las Songs of lnnocence and Experience que muta en su contra­
rio: "lnfant Sorrow". Como veremos, los "Proverbios del Infierno" 
realizarán una dialéctica lúdica recurrente entre el gozo (joy) y la 
pena (sorrow ). 

[D] 

. . . 

Aquellos que reprimen el deseo, así lo hacen porque el suyo 

es suficientemente débil para reprimirse; y el represor o razón 

usurpa su lugar y gobierna sobre los carentes de voluntad. 

Y al ser reprimido, poco a poco deviene pasivo, basta que 

se convierte en una mera sombra del deseo. 

Esta historia está escrita en El paraíso perdido y el Regente 

o Razón se llama allí Mesías.

95 



ADRIÁN MuÑOZ 

Y el arcángel original, o poseedor del mando de las hues­
tes celestiales, recibe el nombre de Satán o Diablo, y sus hijos 
se llaman Muerte y Pecado. 

Mas en el Libro de Job, el Mesías de Milton se llama Satán. 
Pues esta historia ha sido adoptada por ambos bandos. 
Sin duda, a la Razón le pareció que el Deseo fue expulsado; 

mas la versión del Diablo dice que el Mesías cayó y que formó 
un cielo con lo que robó del Abismo. 

Esto se muestra en el Evangelio, en donde ora al Padre para 
que le envíe al Reconfortador, o Deseo, de modo que la Razón 
tenga ideas con las cuales construir; el Jehová de la Biblia no 
es sino aquel que mora en ardiente fuego. Sabed que tras su 
muerte, Cristo se convirtió en Jehová. 

Mas en Milton: el Padre es el Destiuo, el Hijo la propor­
ción4º de los cinco sentidos, y el Espíritu Santo ¡Vacío! 

Nota. La razón por la que Milton escribía con grilletes 
cuando escribía sobre Angeles y sobre Dios, y en libertad 
cuando escribía sobre Diablos y el Infierno, es porque él era 
un Verdadero Poeta y del bando del Diablo sin saberlo. 

Este fragmento inicia parodiando a Salomón: "El necio da salida a 
toda su pasión ( =instintos); el sabio la reprime y la apacigua" (Prov. 
29: l l ). La voz diabólica desdeña a quienes se apegan al "apacigua­
miento" y en consecuencia reprimen sus impulsos y deseos. En 
espíritu, esta diatriba es afín al aforismo que reza: "Lo indomestica­
ble del hombre, no es lo malo que hay en él: es lo bueno" (Porchia, 
Voces §77). La verdad religiosa, pues, ha sido tergiversada por la 
religión oficial. El Regente, o Razón, desempeña un papel tiránico. 
La concepción ortodoxa que Blake satiriza es que las regiones in­
fernales están consumidas en un fuego carente de luz, mientras que 
las zonas celestiales gozan de una luz eterna que no calcina (Frye 

96 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

1990: 196-97). Blake re-liga la luz con el calor al re-conocer el pa­
pel de la pasión y el deseo como elementos indispensables de una 
energía positiva. 

Los niveles de crítica que operan en el discurso de MHH son 
múltiples. Recién he mencionado la alusión bíblica implícita en este 
fragmento. Un segundo nivel, desde luego, se refiere de manera más 
directa al pensamiento de Swedenborg: si el teólogo sueco rehusó 
escuchar en sus visiones a los demonios, Blake habrá de concederles 
la palabra_ De ahi la insistencia en "La voz del Diablo� La revalora­
ción de Satán, sin embargo, no sólo contrarresta la ética sweden­
borgiana, sino también la miltónica. En consecuencia, a lo largo de 
MHH Blake buscará reivindicar el papel del ángel caído, en conver­
tirlo en la "personificación del deseo infinito" (Schock 1993: 458). 
Cuando en El paraíso perdido IY.11 O el ángel caído, tras su rebelión y 
eventual expulsión del cielo, exclama "Evil, be thou my good [ Mal, sé 
tú mi bien]� Blake advierte una instancia de la adhesión implícita y 
no consciente de Milton al Bando del Diablo. Otros poetas románti­
cos también realizaron una revaloración similar del Satán miltónico; (
Shelley, por ejemplo, escribió que este Satán era muy superior al dios\ 
de Paradise Lost y lo caracterizó como un ser dotado de moral (cf. 
Blake l993a: 211). En consecuencia, la sección D de MHH con­
forma un motivo narrativo que ilustra la tergiversación de valores, o 
transvaloración, que Blake abandera en esta obra. El Diablo, ya des­
terrado por un dios racionalista, tiene que ceñirse al Mal como su 
directriz, su fuerza motora. El Mal, pues, se convierte en Bien. 

Al declarar que la historia ha sido mal contada, Blake también 
parodia el Apocalipsis; la versión de la Biblia del Rey Jacobo -
cuya influencia en la literatura inglesa ha sido enorme- reza: J\nd 
the great dragon was cast out, that old serpent, called the Devil, and 
Satan, which deceiveth the whole world: he was cast out into the 
earth, and his angels were cast out with him" (Apocalipsis 12: 9).41 

El texto original de Blake dice: 

97 



ADRIÁN MuÑOZ 

Y el arcángel original, o poseedor del mando de las hues­

tes celestiales, recibe el nombre de Satán o Diablo, y sus hijos 

se llaman Muerte y Pecado. 
Mas en el Libro de Job, el Mesías de Milton se llama Satán. 

Pues esta historia ha sido adoptada por ambos bandos. 
Sin duda, a la Razón le pareció que el Deseo fue expulsado; 

mas la versión del Diablo dice que el Mesías cayó y que formó 
un cielo con lo que robó del Abismo. 

Esto se muestra en el Evangelio, en donde ora al Padre para 

que le envíe al Reconfortador, o Deseo, de modo que la Razón 

tenga ideas con las cuales construir; el Jehová de la Biblia no 

es sino aquel que mora en ardiente fuego. Sabed que tras su 
muerte, Cristo se convirtió en Jehová. 

Mas en Milton: el Padre es el Destino, el Hijo la propor­
ción4º de los cinco sentidos, y el Espíritu Santo ¡Vacío! 

Nota. La razón por la que Milton escribía con grilletes 

cuando escribía sobre Angeles y sobre Dios, y en libertad 
cuando escribía sobre Diablos y el Infierno, es porque él era 

un Verdadero Poeta y del bando del Diablo sin saberlo. 

Este fragmento inicia parodiando a Salomón: "El necio da salida a
toda su pasión ( =instintos); el sabio la reprime y la apacigua" (Prov.
29: 11 ). La voz diabólica desdeña a quienes se apegan al "apacigua­
miento" y en consecuencia reprimen sus impulsos y deseos. En
espíritu, esta diatriba es afín al aforismo que reza: "Lo indomestica­
ble del hombre, no es lo malo que hay en él: es lo bueno" (Porchia,
Voces §77). La verdad religiosa, pues, ha sido tergiversada por la
religión oficial. El Regente, o Razón, desempeña un papel tiránico.
La concepción ortodoxa que Blake satiriza es que las regiones in·
fernales están consumidas en un fuego carente de luz, mientras que
las zonas celestiales gozan de una luz eterna que no calcina (Frye

96 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKll 

1990: 196-97). Blake re-liga la luz con el calor al re-conocer el pa­
pel de la pasión y el deseo como elementos indispensables de una
energía positiva. 

Los niveles de crítica que operan en el discurso de MHH son
múltiples. Recién he mencionado la alusión bíblica implícita en este
fragmento. Un segundo nivel, desde luego, se refiere de manera más
dírecta al pensamiento de Swedenborg: si el teólogo sueco rehusó
escuchar en sus visiones a los demonios, Blake habrá de concederles
la palabra. De ahí la insistencia en "La voz del Diablo� La revalora­
ción de Satán, sin embargo, no sólo contrarresta la ética sweden­
borgiana, sino también la miltónica. En consecuencia, a lo largo de
MHH Blake buscará reivindicar el papel del ángel caído, en conver­
tirlo en la "personificación del deseo infinito" (Schock 1993: 458).
Cuando en El paraíso perdido IY.11 O el ángel caído, tras su rebelión y
eventual expulsión del cielo, exclama "Evil, be thou my good [Mal, sé 
tú mi bien]", Blake advierte una instancia de la adhesión implícita y
no consciente de Milton al Bando del Diablo. Otros poetas románti­
cos también realizaron una revaloración similar del Satán miltónico¡ 
Shelley, por ejemplo, escribió que este Satán era muy superior al dios\
de Paradise Lost y lo caracterizó como un ser dotado de moral (cf
Blake 1993a: 211 ). En consecuencia, la sección D de MHH con­
forma un motivo narrativo que ilustra la tergiversación de valores, o
transvaloración, que Blake abandera en esta obra. El Diablo, ya des­
terrado por un dios racionalista, tiene que ceñirse al Mal como su
dírectriz, su fuerza motora. El Mal, pues, se convierte en Bien. 

Al declarar que la historia ha sido mal contada, Blake también
parodia el Apocalipsis¡ la versión de la Biblia del Rey Jacobo -
cuya influencia en la literatura inglesa ha sido enorme- reza: ''.A.nd
the great dragon was cast out, that old serpent, calJed the Devil, and
Satan, which deceiveth the whole world: he was cast out into the
earth, and his angels were cast out with him" (Apocalipsis 12: 9).41 

El texto original de Blake dice:

97 



AoRJÁN MUÑOZ 

lt indeed appear'd to Reason as ¡f Desire was cast out. but the Devils 
account is, that the Messiah fell. & formcd a heaven of what he stole 
from the Abyss 

Según nos cuenta Blake, la Razón cree haber expulsado a la 
Energía e, inversamente, es el Mesías quien ha sido hecho descen­
der. El dragón Leviatán, identificado con la serpiente y con Satán, 
volverá a aparecer en la sección L. 

Un punto por resaltar es que la opresión ejecutada por Satanás 
en el libro bíblico de Job es análoga al papel del "Mesías" según la 
obra de John Milton, es decir que el Mesías miltónico no es sino una 
manifestación del verdadero Satanás. Tanto el Satán de Job como el 
Jesús de El para/so perdido acusan a Job y a Adán y Eva, por lo cual re­
ciben castigos y tormentos de Dios. En consecuencia, el Diablo en El

paraíso perdido es en realidad una figura positiva y divina, la personi­
ficación benigna de la energía y el deseo. Blake se propone hacer de 
Satán "a vehicle for a refinement ofinfernal ethics, the introduction 
of the principie of desire" (Schock 1993: 459).'1 Al referirse al libro 
bíblico de Job, Blake hace hincapié en las caracterizaciones allí expli­
citas, a saber: que Dios es en realidad la fuente de todo cuanto hay de 
terrorífico, magnífico e ininteligible en el mundo; más aún: el papel 
de Yahvé es erradicar la búsqueda racional de Job en torno de su dios 
( cf. Nuttall 2007: 236). El dios jobiano, pues, se rige como una figura 
enérgica, más cercana a los baluartes del Deseo y la Pasión, denomi­
nados "diablos" y "demonios" en MHH. Por desgracia, la versión de 
Milton no logra afianzar la jerarquía energética de Satán. En un ini­
cio imbuido de energía, voluntad y deseo, este Diablo va mennando 
en fuerzas, hasta convertirse en una mera "sombra del deseo� En 
un sentido, podríamos decir que esta figura enérgica poco a poco 
es reprimida por la ortodoxia religiosa, su voluntad paulatinamente 
sometida por ideas morales y antinaturales. Éste es un argumento 
presente en la filosofía de Nietzsche. 

98 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Para Nietzsche, el ser es la vida y la vida está identificada con la 
voluntad y el actuar. Pero cuando un sistema de valores prescribe 
ciertas normas que van en contra de la voluntad del hombre, éste 
termina por enajenarse. El ideal del hombre cristiano es el reino 
prometido, un más allá; la vida en este mundo es considerada un 
castigo, casi un pecado, por eso el cristianismo nunca en verdad 
ha demostrado su capacidad para establecer un modo digno y es­
piritual de vivir en el mundo. Cuando todas las expectativas de un 
individuo se centran en un más allá, la vida actual deja de tener su 
importancia y su vitalidad. Se actúa contra la vida. 

Nietzsche se encargó de vincular la acción con los impulsos 
reiteradamente, pero no por ello descartaba del todo la labor de la 
razón: "one must follow the instincts but persuade reason to assist 
them with good reasonsº (Nietzsche 1992: 294).43 De hecho, re­
cordemos que para Blake ambas partes son elementos intrínsecos 
en el hombre y que el libre manar de éstos conduce al hombre hacia 

el equilibrio y el "matrimonio� No obstante, Blake siempre confirió 
mayor atención y exaltación a la Energía; a pesar de sus afirmacio­
nes, da la impresión de que siempre se sintió inclinado hacia el ins­
tinto y no a la razón, aunque ésta estuviese en armonía con su con­
trario. En términos de Peter Butter, en teoría William Blake creía en 
el "matrimonío'', pero emocionalmente sólo podía hacerse anúgo 
de los •demonios• (Blake 19936: 204 ). Algo sinúlar a lo que Blake 
opinaba sobre John Mil ton, es decir, que el autor de Paradise Lost 

se hallaba en el bando de los "demonios" sin saberlo en realidad. Y 
por no saberlo es que Mil ton permitió que su Satán se convirtiese 
en una figura mermada: " ... Blake's Devil reads Satan's story as a dis­
torted and corrupt version of his own, corrupted because Milton's 
conscious allegiances to God's party led him to garble the story" 
(Schock 1993: 460).44 

La incapacidad de Milton por identificarse plena y abiertamen­
te con el bando de la energía -piensa Blake- lo lleva a mostrar 

99 



ADRIÁN MuÑOZ 

It indeed appear'cl to Reason as ifDesire was cast out. but the Devils 

account is, that the Messiah foil. & formed a heaven of what he stole 

from the Abyss 

Según nos cuenta Blake, la Razón cree haber expulsado a la 
Energía e, inversamente, es el Mesías quien ha sido hecho descen­
der. El dragón Leviatán, identificado con la serpiente y con Satán, 
volverá a aparecer en la sección L. 

Un punto por resaltar es que la opresión ejecutada por Satanás 
en el libro bíblico de Job es análoga al papel del "Mesías" según la 
obra de John Milton, es decir que el Mesías mil tónico no es sino una 
manifestación del verdadero Satanás. Tanto el Satán de Job como el 
Jesús de El paraíso perdido acusan a Job y a Adán y Eva, por lo cual re­
ciben castigos y tormentos de Dios. En consecuencia, el Diablo en E/

paraíso perdido es en realidad una figura positiva y divina, la personi­
ficación benigna de la energía y el deseo. Blake se propone hacer de 
Satán •a vehicle for a refinement ofinfernal ethics, the introduction 
ofthe principie of desire" (Schock 1993: 459).42 Al referirse al libro 
bíblico de Job, Blake hace hincapié en las caracterizaciones allí explí­
citas, a saber: que Dios es en realidad la fuente de todo cuanto hay de 
terrorífico, magnífico e ininteligible en el mundo; más aún: el papel 
de Yahvé es erradicar la búsqueda racional de Job en torno de su dios 
( cf Nuttall 2007: 236 ). El dios jobiano, pues, se rige como una figura 
enérgica, más cercana a los baluartes del Deseo y la Pasión, denomi­
nados "diablos" y "demonios" en MHH. Por desgracia, la versión de 
Milton no logra afianzar la jerarquía energética de Satán. En un ini­
cio imbuido de energía, voluntad y deseo, este Diablo va mermando 
en fuerzas, hasta convertirse en una mera "sombra del deseo� En 
un sentido, podríamos decir que esta figura enérgica poco a poco 
es reprimida por la ortodoxia religiosa, su voluntad paulatinamente 
sometida por ideas morales y antinaturales. Éste es un argumento 
presente en la filosofía de Nietzsche. 

98 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Para Nietzsche, el ser es la vida y la vida está identificada con la 
voluntad y el actuar. Pero cuando un sistema de valores prescribe 
ciertas normas que van en contra de la voluntad del hombre, éste 
termina por enajenarse. El ideal del hombre cristiano es el reino 
prometido, un más allá; la vida en este mundo es considerada un 
castigo, casi un pecado, por eso el cristianismo nunca en verdad 
ha demostrado su capacidad para establecer un modo digno y es­
piritual de vivir en el mundo. Cuando todas las expectativas de un 
individuo se centran en un más allá, la vida actual deja de tener su 
importancia y su vitalidad. Se actúa contra la vida. 

Nietzsche se encargó de vincular la acción con los impulsos 
reiteradamente, pero no por ello descartaba del todo la labor de la 
razón: "one must follow the instincts but persuade reason to assist 
them with good reasons" (Nietzsche 1992: 294).43 De hecho, re­
cordemos que para Blake ambas partes son elementos intrínsecos 
en el hombre y que el libre manar de éstos conduce al hombre hacia 
el equilibrio y el "matrimonio� No obstante, Blake siempre confirió 
mayor atención y exaltación a la Energía; a pesar de sus afirmacio­
nes, da la impresión de que siempre se sintió inclinado hacia el ins­
tinto y no a la razón, aunque ésta estuviese en armonía con su con­
trario. En términos de Peter Butter, en teoría William Blake creía en 
el "matrimonio·, pero emocionalmente sólo podía hacerse amigo 
de los "demonios• (Blake 19936: 204 ). Algo similar a lo que Blake 
opinaba sobre John Mil ton, es decir, que el autor de Paradise Lost 

se hallaba en el bando de los ·demonios• sin saberlo en realidad. Y 
por no saberlo es que Mil ton permitió que su Satán se convirtiese 
en una figura mermada: • ... Blake's Devil reads Satan's story as a dis­
torted and corrupt version ofhis own, corrupted because Milton's 
conscious allegiances to God's party led him to garble the story" 
(Schock 1993: 460).44 

La incapacidad de Milton por identificarse plena y abiertamen­
te con el bando de la energía -piensa Blake- lo lleva a mostrar 

99 



ADRIÁN MUÑOZ 

un Dios Padre lejano y abstracto que sólo puede ser percibido a 
través del razonamiento, no de la imaginación y el amor. Ello quiere 
decir que este dios no es una realidad espiritual inherente en el alma 
humana (cf Butter en Blake 1993b: 201). De este modo, la cohe­
sión de la trinidad cristiana se resquebraja y culmina en un vacío 
absoluto (vacu.m,), que en palabras de la religión convencional es 
el Espíritu Santo. Otorgar primacía a este tipo de divinidad triádica 
supone la exaltación de la Razón en detrimento de la Energía. 

Por su parte, Blake y Nietzsche coincidían en la idea de que hay 
individuos que poseen el instinto demasiado poderoso como para 
ser recluido, pero, al mismo tiempo, están los endebles incapaces 
de fomentar y llevar a cabo sus instintos. Son quienes se convier­
ten en una "sombra del deseo� Sin duda, hay quienes se merecen su 
represión a causa de su debilidad. La liberación y la superación son 
sólo para los fuertes; los pusilánimes nunca devendrán en espíritus 
libres, es decir, esos seres independientes que sólo obedecen a sus 
impulsos: "lndependence is for the very few; it is the privilege of the 
strong" (Nietzsche 1992: 231 ).45 Algo que nunca debe olvidarse es 
que sentir impulsos es positivo y vivificante, pero además hay que 
realizarlos. No sólo la incapacidad para experimentar sensaciones 
es contraria a la vida-cualquier intento de reducirlos equivale a 
un pecado. No llevar a cabo un impulso representa la autocensura, 
la auto-represión, como estipulan dos "Proverbios del Infierno": 

He who desires but acts not, breeds pestilence (MHH F §5). 

Sooner murder an infant in its cradle than nurse unacted desires 

(MHH F§67). 

Incluso sería mejor no haber sentido deseos de ningún tipo 
que haberlos experimentado sin concretarlos. Esto produce la ani­
quilación voluntaria del hombre. 

100 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

A pesar de lo penetrante que ha sido la tiranía de la moral, es 
posible que una figura redentora abra la brecha para la superación. 
Ambos pensadores creían en una figura redentora, en un super­
hombre. Harvey Birenbaum pone en estos términos esa figura que 
enaltece los impulsos del hombre y la cual debe hacer frente a la� 
fuerzas opresoras: 

What is that is redeeming [ ... ] is the image of fulfilled human po­
tentialities, of qualities in our constitution now repressed into deca­
dence and shame, now at war with their own nature, now in control 
of a muddled and self-exploiting culture dedicated to mediocrity 
(Birenbaum 1992: 80)."' 

Esta es justamente la pugna interna que deben solventar Mil­
ton y Albión en Mi/ton a Poem y Jemsalem, respectivamente. Esta 
figura de la redención es la que actúa vía la pasión, guiada por sus 
más venerables instintos sin freno alguno, aquél que busca el pla­
cer en la vida y en el mundo sin importar el sufrirníento, a costa 
del sufrimiento. Este tipo de hombre posee una voluntad de poder 
irreductible que le impulsa a desarrollar un "júbilo activo"-en 
palabras de Savater ( 1993: 109 )- más allá de todo bien y todo 
mal, y a participar de todo lo humano, sabiéndose como tal. Y es 
que a lo que se refiere este júbilo activo es que la voluntad de poder 
representa un estímulo de la pasión humana; es en sí misma una 
pasión y no solamente fuerza. Con atino, Fernando Savater señala 
que Nietzsche siempre pone de manifiesto el carácter pasional de la 
fuerza y la voluntad de poder. 

Esta sección hace eco también de los evangelios. En el huerto 
de Getsemaní, poco antes de su aprehensión,Jesús implora ante su 
padre celestial; además de buscar una resolución distinta a su des­
tino, busca interceder por sus discípulos, a quienes desea traerle al 
Espíritu Santo. La trinidad ofrecida por Milton, según la sección D 

101 



ADRIÁN MuÑoz 

un Dios Padre lejano y abstracto que sólo puede ser percibido a 
través del razonamiento, no de la imaginación y el amor. Ello quiere 
decir que este dios no es una realidad espiritual inherente en el alma 
humana (cf. Butter en Blake 19936: 201 ). De este modo, la cohe­
sión de la trinidad cristiana se resquebraja y culmina en un vacío 
absoluto (vacuum), que en palabras de la religión convencional es 
el Espíritu Santo. Otorgar primacía a este tipo de divinidad triádica 
supone la exaltación de la Razón en detrimento de la Energía. 

Por su parte, Blake y Nietzsche coincidían en la idea de que hay 
individuos que poseen el instinto demasiado poderoso como para 
ser recluido, pero, al mismo tiempo, están los endebles incapaces 
de fomentar y llevar a cabo sus instintos. Son quienes se convier­
ten en una "sombra del deseo� Sin duda, hay quienes se merecen su 
represión a causa de su debilidad. La liberación y la superación son 
sólo para los fuertes; los pusilánimes nunca devendrán en espíritus 
libres, es decir, esos seres independientes que sólo obedecen a sus 
impulsos: "lndependence is for the very few; it is the privilege ofthe 
strong" (Nietzsche 1992: 231 ).45 Algo que nunca debe olvidarse es 
que sentir impulsos es positivo y vivificante, pero además hay que 
realizarlos. No sólo la incapacidad para experimentar sensaciones 
es contraria a la vida-cualquier intento de reducirlos equivale a 
un pecado. No llevar a cabo un impulso representa la autocen�ura, 
la auto-represión, como estipulan dos "Proverbios del Infierno 

He who desires but acts not, breeds pestilence (MHH F §5). 

Sooner murder an infant in its cradle than nurse unacted desires 

(MHH F§67). 

Incluso sería mejor no haber sentido deseos de ningún tipo 
que haberlos experimentado sin concretarlos. Esto produce la ani­
quilación voluntaria del hombre. 

100 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

A pesar de lo penetrante que ha sido la tiranía de la moral, es 
posible que una figura redentora abra la brecha para la superación. 
Ambos pensadores creían en una figura redentora, en un super­
hombre. Harvey Birenbaum pone en estos términos esa figura que 
enaltece los impulsos del hombre y la cual debe hacer frente a las 
fuerzas opresoras: 

What is that is redeeming [ ... ] is the image of fulfilled human po­

tentialities, of qualities in our constitution now repressed into deca­

dence and shame, now at war with their own nature, now in control 

of a muddled and self-exploiting culture dedicated to mediocrity 

(Birenbaum 1992: 80 ).46 

Esta es justamente la pugna interna que deben solventar Mil­
ton y Albión en Mi/ton a Poem y Jenisalem, respectivamente. Esta 
figura de la redención es la que actúa vía la pasión, guiada por sus 
más venerables instintos sin freno alguno, aquél que busca el pla­
cer en la vida y en el mundo sin importar el sufrimiento, a costa 
del sufrimiento. Este tipo de hombre posee una voluntad de poder 
irreductible que le impulsa a desarrollar un "júbilo activo"-en 
palabras de Savater ( 1993: 109 )- más allá de todo bien y todo 
mal, y a participar de todo lo humano, sabiéndose como tal. Y es 
que a lo que se refiere este júbilo activo es que la voluntad de poder 
representa un estímulo de la pasión humana; es en sí misma una 
pasión y no solamente fuerza. Con atino, Fernando Savater señala 
que Nietzsche siempre pone de manifiesto el carácter pasional de la 
fuerza y la voluntad de poder. 

Esta sección hace eco también de los evangelios. En el huerto 
de Getsemaní, poco antes de su aprehensión, Jesús implora ante su 
padre celestial; además de buscar una resolución distinta a su des­
tino, busca interceder por sus discípulos, a quienes desea traerle al 
Espíritu Santo. La trinidad ofrecida por Milton, según la sección D 

101 



ADRIÁN MuNOZ 

de MHH, parece trunca e ineficiente: destino, vacío y los sentidos 
no pueden abarcar la verdadera majestuosidad de la energía divina. 

La sección D comprende la lámlna 5 completa y parte de la lámina 
6. La mitad superior de la lámina 5 nos ofrece una imagen ominosa:
un hombre cae hacia unas Uamas con su ajuar, su carroza y su cabaUo.
En un sentido primordial, las figuras en picada en las láminas 5 y 6
sugieren un lmagi.nario tomado de la concepción del Último Juicio
y la condenación eterna de los impíos. En un sentido más concreto,
la figura de la lámina 5 podría representar la caída de Lucifer al Infier­
no -en particular según la descripción de John Milton en Paradise

Lost-, pero también a la supuesta caída del Mesías, según la ver­
sión del Diablo en esta sección. Otros sugieren que esta ilustración
se podría relacionar con la derrota de los ejércitos de la tiranía que
aparecen en "Canto de libertad" (MHH, sección O), a su vez eco de
la derrota del Faraón y el ejército egipcio en Éxodo 15 y 16 (Blake
l993a: 133). La parte de la lámina 6 asociada con la sección D no 
posee sino vetas decorativas en los márgenes y entre el texto.

• • • 

[E] ÜNA VISIÓN MEMORABLE 

Mientras caminaba por los fuegos del infierno, deleitado con 

el goce del Genio, que a los ángeles les parece tormento y lo­

cura, reuní algunos de sus Proverbios pensando que, así como 

los dichos de una nación representan su idiosincrasia, del mis­

mo modo los Proverbios del Infierno mostrarían la naturaleza 

de la sabiduría infernal mejor que ninguna descripción de edi­

ficios o vestimentas. 

Al regresar a casa, en el abismo de los cinco sentidos, don­

de un piélago liso no mira con buenos ojos el mundo presente, 

102 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAM 

vi un poderoso Diablo envuelto en negras nubes y sobrevolan­

do a ambos lados de la roca. Con fuegos corrosivos escribió 

la siguiente sentencia, ahora percibida por las mentes de los 

hombres y leída en la tierra por eUos: 

¿Cómo sabéis que cada ave que hiende el cielo 

no es sino un inmenso mundo de deleite, 

cercado por vuestros cinco sentidos?47 

El subtítulo de esta sección ("Una visión memorable") constituye 
una sátira directa contra las "visiones" que el teólogo Swedenborg 
afirmaba recolectar mediante sus conversaciones con enviados del 
cielo. Como el mismo teólogo sostiene, lo que él hace es ofrecer 
"descripciones" de sus visitas a los mundos espirituales, en parti­
cular descripciones de hábitos, viviendas y vestimentas ( ver, por 
ejemplo, Swedenborg 1988: 133-39); pero Blake asevera que los 
dichos infernales son un mejor modo de retratar el modus vivendi

en cuestión. Se trata, sobre todo, de dar voz a los personajes que 
convencionalmente han sido acallados por la ortodoxia.Al mismo 
tiempo, la palabra "visión" en el acápite de esta sección refuerza la 
legitimidad de las "'percepciones imaginativas· de Blake mismo. 
Como apunta Damon (en Blake 2005: 48), Blake expresó a menu­
do que toda su obra no era sino el fruto de visiones, en particular de 
visiones intelectivas, no de meras "alucinaciones" que no tienen nin­
guna base real. Para Blake, las verdaderas visiones son percepciones 
genuinas de la realidad. 

El pasaje abre con una imagen infernal: el narrador se pasea 
por los fuegos del infierno, que la visión ortodoxa visualiza como 
el castigo eterno. Se trata del castigo que, según explica "La voz del 
Diablo" (sección C), habrán de padecer quienes sigan sus impulsos 
de acuerdo con la ortodoxia. El torrente de impulsos y deseos mana 

103 



ADRIÁN MlJÑOZ 

de MHH, parece trunca e ineficiente: destino, vacío y los sentidos 
no pueden abarcar la verdadera majestuosidad de la energía divina. 

La sección D comprende la lámina 5 completa y parte de la lámina 
6. La mitad superior de la lámina 5 nos ofrece una imagen ominosa:
un hombre cae hacia un.is llamas con su ajuar, su carroza y su caballo.
En un sentido primordial, las figuras en picada en las láminas 5 y 6
sugieren un imaginario tomado de la concepción del último Juicio
y la condenación eterna de los impíos. En un sentido más concreto,
la figura de la lámina 5 podría representar la caída de Lucifer al Infier­
no -en particular según la descripción de John Milton en Paradise

Lost-, pero también a la supuesta caída del Mesías, según la ver­
sión del Diablo en esta sección. Otros sugieren que esta ilustración
se podría relacionar con la derrota de los ejércitos de la tiranía que
aparecen en "Canto de libertad" (MHH, sección O), a su vez eco de 
la derrota del Faraón y el ejército egipcio en Éxodo 15 y 16 (Blake
l993a: 133). La parte de la lámina 6 asociada con la sección D no
posee sino vetas decorativas en los márgenes y entre el texto.

. ' . 

[E) UNA VISIÓN MEMORABLE 

Mientras caminaba por los fuegos del infierno, deleitado con 
el goce del Ge;.¡o, que a los ángeles les parece tormento y lo­
cura, reuní algunos de sus Proverbios pensando que, así como 
los dichos de una nación representan su idiosincrasia, del mis­
mo modo los Proverbios del Inñerno mostrarían la naturaleza 
de la sabiduría infernal mejor que ninguna descripción de edi­
ficios o vestimentas. 

Al regresar a casa, en el abismo de los cinco sentidos, don­
de un piélago liso no mira con buenos ojos el mundo presente, 

102 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

vi un poderoso Diablo envuelto en negras nubes y sobrevolan­
do a ambos lados de la roca. Con fuegos corrosivos escribió 
la siguiente sentencia, ahora percibida por las mentes de los 
hombres y leída en la tierra por ellos: 

¿Cómo sabéis que cada ave que hiende el cielo 
no es sino un inmenso mundo de deleite, 
cercado por vuestros cinco sentidos?47 

El subtítulo de esta sección ("Una visión memorable") constituye 
una sátira directa contra las "visiones" que el teólogo Swedenborg 
afumaba recolectar mediante sus conversaciones con enviados del 
cielo. Como el mismo teólogo sostiene, lo que él hace es ofrecer 
·descripciones" de sus visitas a los mundos espirituales, en parti­
cular descripciones de hábitos, viviendas y vestimentas ( ver, por
ejemplo, Swedenborg 1988: 133-39); pero Blake asevera que los
dichos infernales son un mejor modo de retratar el modus vivendi

en cuestión. Se trata, sobre todo, de dm· voz a los personajes que
convencionalmente han sido acallados por la ortodoxia. Al mismo
tiempo, la palabra "visión" en el acápite de esta sección refuerza la 
legitimidad de las "percepciones imaginativas" de Blake mismo.
Como apunta Damon (en Blake 2005: 48), Blake expresó a menu­
do que toda su obra no era sino el fruto de visiones, en particular de
visio11es intelectivas, no de meras "alucinaciones" que no tienen nin­
guna base real. Para Blake, las verdaderas visiones son percepciones
genuinas de la realidad.

El pasaje abre con una imagen infernal: el narrador se pasea 
por los fuegos del infierno, que la visión ortodoxa visualiza como 
el castigo eterno. Se trata del castigo que, según explica "La voz del 
Diablo" (sección C), habrán de padecer quienes sigan sus impulsos 
de acuerdo con la ortodoxia. El torrente de impulsos y deseos mana 

103 



ADRI.ÁN MUÑOZ 

de, y culmina en, el Genio Poético. El principio del que emanan 
todas las cosas está vinculado con el arte, precisamente por su ca­
rácter creador¡ apenas un par de años antes de El matrimonio, Blake 
escribió que: "[ ... ] the Poetic Genius is the true Man. and [ ... ] the 
body or outward form of Man is derived from the Poetic Genius. 
Likewise [ ... ] the forms of ali things are derived from the Poetic 
Genius. which by the Ancients was cal!' d an Angel & Spirit & De­
mon�48 Pues bien: si el hombre es capaz de exteriorizar la porción 
del Genio Poético que porta, podrá reintegrarse de manera abso­
luta con su parte divina. Ser artista, ser creador, imaginativo, equi­
vale a iluminarse. La redención para Blake es de carácter estético 
e intelectual, mas nunca racionalista porque ello merma los libres 
impulsos de los hombres. 

El poderoso o prodigioso diablo que encuentra el narrador de 
regreso a "casa"49 no es sino una proyección de Blake mismo. A par­
tir de la descripción, podemos interpretar que el diablo envuelto 
en nubes está llevando a cabo el proceso de grabado inventado por 
Blake: esa·ibir sobre láminas metálicas al tiempo que se utilizan dis­
tintos corrosivos, los cuales, seguramente a causa de las altas tempe­
raturas que requieren, levantan humo, es decir, "negras nubes· (ver 
nota 17). Como suerte de souvenir infernal, el narrador trae consigo 
una serie de aforismos que recogen la sabiduría diabólica. Una de 
las secciones más fascinantes de MHH es sin duda la recopilación 
de estas frases denominadas "Proverbios del Infierno• (sección F, a 
continuación). 

El papel tan importante que la imaginación desempeñó en el 
pensamiento de William Blake hiw que para él la creación, el arte y 
en especial la poesía constituyeran uno de los medios más adecua­
dos para la realización espiritual. Es este campo en donde más liber­
tad podía tener el ingenio, pues lo limitante y lo ilimitado -razón 
e imaginación- se funden abriendo las puertas de nuestra mente y 
rompiendo aquellas cadenas que mantienen dentro de lo mundano 

104 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

nuestra percepción del mundo visible e invisible, como sugieren las 
últimas palabras de esta sección: 

How do you know but ev'ry Bird that cuts the airy way, 

Is an immense world of delight, clos'd by your senses five? 

Los versos finales de esta sección remiten al Proverbio §54 de la 
siguiente sección (MHH, F) y acaso aluden a Prov. 30: 18-19: "Tres 
cosas hay que me desbordan y cuatro que no conozco: el camino 
del águila en el cielo, el camino de la serpiente por la roca, el can1i­
no del navío en alta mar, el camino del hombre en la doncella" (mi 
énfasis). ParaJune Singer (2000: 78), el "ave de la Imaginación" re­
presenta el espíritu poético que ha sido liberado por el Diablo, pero 
Blake pudo haber tomado como modelo unos versos ya existentes. 
Un referente cercano y bastante posible son las siguientes líneas de 
Thomas Chatterton: 

How dydd I knowe that ev'ry darte 

That cutte the airie waie 

Myghte nott fynde passage toe my harte 

And clase myne eyes for aie?;o 

Ingeniosamente, Blake sustituyó la saeta (darte) por un ave 
(bird) y reestructuró el resto del enunciado, de modo que en vez 
de cerrar los ojos a causa de la herida de muerte, éstos deben abrirse 
para poder percibir el "inmenso mundo de deleite� 

La sección E comprende la mitad de la lámina 6 y la parte supe­
rior de la siguiente. En relieve, las palabras "A Memorable Fancy" se 
distinguen con el título del pasaje. En el fondo de los caracteres se 
pueden ver llamas y a la derecha de éstos, una pequeña figura con 
brazos y piernas que cae. Debajo de las letras A y M del rótulo se vis-

105 



ADRIÁN MUÑOZ 

de, y culmina en, el Genio Poético. El principio del que emanan 
todas las cosas está vinculado con el arte, precisamente por su ca­
rácter creador; apenas un par de años antes de El matrimonio, Blake 
escribió que: "[ ... ] the Poetic Genius is the true Man. and [ ... ] the 
body or outward form of Man is derived fi-om the Poetic Genius. 
Likewise [ ... ] the forms of ali things are derived from the Poetic 
Genius. which by the Ancients was call 'd an Angel & Spirit & De­
mon �48 Pues bien: si el hombre es capaz de exteriorizar la porción 
del Genio Poético que porta, podrá reintegrarse de manera abso­
luta con su parte divina. Ser artista, ser creador, imaginativo, equi­
vale a iluminarse. La redención para Blake es de carácter estético 
e intelectual, mas nunca racionalista porque ello merma los libres 
impulsos de los hombres. 

El poderoso o prodigioso diablo que encuentra el narrador de 
regreso a "casa"49 no es sino una proyección de Blake mismo. A par­
tir de la descripción, podemos interpretar que el diablo envuelto 
en nubes está llevando a cabo el proceso de grabado inventado por 
Blake: escribir sobre láminas metálicas al tiempo que se utilizan dis­
tintos corrosivos, los cuales, seguramente a causa de las altas tempe­
raturas que requieren, levantan humo, es decir, "negras nubes• (ver 
nota 17). Como suerte de souvenir infernal, el narrador trae consigo 
una serie de aforismos que recogen la sabiduría diabólica. Una de 
las secciones más fascinantes de MHH es sin duda la recopilación 
de estas frases denominadas "Proverbios del Infierno" (sección F, a 
continuación). 

El papel tan importante que la imaginación desempeñó en el 
pensamiento de William Blake hiw que para él la creación, el arte y 
en especial la poesía constituyeran uno de los medios más adecua­
dos para la realización espiritual. Es este campo en donde más liber­
tad podía tener el ingenio, pues lo limitante y lo ilimitado -razón 
e imaginación- se funden abriendo las puertas de nuestra mente y 
rompiendo aquellas cadenas que mantienen dentro de lo mundano 

104 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

nuestra percepción del mundo visible e invisible, como sugieren las 
últimas palabras de esta sección: 

How do you knowbut ev'ry Bird that cuts the airy way, 

Is an immense world of delight, clos'd by your senses 6ve? 

Los versos finales de esta sección remiten al Proverbio §54 de la 
siguiente sección (MHH, F) y acaso aluden a Prov. 30: 18-19: "Tres 
cosas hay que me desbordan y cuatro que no conozco: el camino 
del águila en el cielo, el camino de la serpiente por la roca, el cami­
no del navío en alta mar, el camino del hombre en la doncella" (mi 
énfasis). ParaJune Singer (2000: 78), el "ave de la Imaginación" re­
presenta el espíritu poético que ha sido liberado por el Diablo, pero 
Blake pudo haber tomado como modelo unos versos ya existentes. 
Un referente cercano y bastante posible son las siguientes líneas de 
Thomas Chatterton: 

How dydd I knowe that ev'ry darte 

That cutte the airie waie 

Myghte nott fynde passage toe my harte 

And close myne eyes for aie?50 

Ingeniosamente, Blake sustituyó la saeta (darte) por un ave 
(bird) y reestructuró el resto del enunciado, de modo que en vez 
de cerrar los ojos a causa de la herida de muerte, éstos deben abrirse 
para poder percibir el "inmenso mundo de deleite� 

La sección E comprende la mitad de la lámina 6 y la parte supe­
rior de la siguiente. En relieve, las palabras "A Memorable Fancy" se 
distinguen con el título del pasaje. En el fondo de los caracteres se 
pueden ver llamas y a la derecha de éstos, una pequeña figura con 
brazos y piernas que cae. Debajo de las letras A y M del rótulo se vis-

105 



ADRIÁN MuÑOZ 

!umbra una figura aún más pequeña que parece flotar por encima
de las llamas. Ninguna de las dos figuras parece ilustrar de manera
directa al "poderoso Diablo envuelto en negras nubes·• que men­
ciona el texto. La figura descendiente podría emular la "visita" al in­
fierno por parte del narrador y la otra figura a los demonios que se
pasean por entre las llamas ardientes. Al mismo tiempo, también se
podría interpretar a esta figura como al mismo Blakc/voz poética

que justamente se regocija con el "goce del Genio", mientras que las
mentes ortodoxas, no pudiendo hacer lo mismo, experimentan este
estado como una caída al Infierno.

• • •

[F] PROVERBIOS DEL INFIERNO 

En esta sección se condensan las particularidades de la sabiduría 
infernal de manera antinómica y satírica en su máxima expresión. 
La secuencia de los proverbios infernales no sigue una lógica clara 
ni disposición alguna evidente. Como apunta Bloom, los Prover­
bios se construyen sobre la dialéctica del Deseo y el Acto, al mismo 
tiempo que desarrollan una transvaloración de los principios de la 

ortodoxia religiosa (Bloom 1999: 145 ). Una vez más en consonan­
cia con Nietzsche, la retórica infernal de Blake aboga por una cons­

trucción de un nuevo código que trascienda la moralidad de la falsa 
religión. El carácter heterodoxo de tal empresa exige una actitud 
feroz y despiadada, y una y otra vez se retoman los mismos moti­

vos: "La organización de los Proverbios es compleja, basándose en 
la asociación suspendida después de que la respuesta preconcebida 

ha sido alterada por medio de una aparente disociación" (Bloom 
1999: 145 ). Existe, pues, un constante torcimiento de la razón. 

Harold Bloom (Blake 1988: 898) apunta que la retórica de los 
proverbios es antinómica; sin embargo, su argumento no lo es, sino 

106 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

que depende de la definición de w1Acto (no cualquier acto, sino el 

ser, el hecho mismo de actuar y llevar a cabo un deseo). Para com­
prender los oráculos cabalmente se requiere de mucha disposición, 

de tener las herramientas necesarias, de imaginación, en fin, de que­
rer realizarse: "He whose face gives no light, shall never become a 

star" (MHH, sección F §9). 
Así, los proverbios infernales serán incisivos con las creencias 

convencionales sancionadas por las Escrituras. Como veremos, va­

rios de los proverbios infernales le "dan la vuelta� por así decirlo, 

a máximas bíblicas; se trata de aforismos cuya retórica antinómica 
pretende enaltecer la percepción ensanchada. Por ejemplo, los ani­
males empleados recuerdan a Proverbios 30: 29-31, donde se men­

cionan cuatro criaturas paradigmáticas: el león, el gallo, el chivo o 
macho cabrío y el rey. La sección F de MHH dotará con significa­
dos afines mas distintos al león/tigre, el pavo real, el chivo, etc. Lo 

mismo sucede con los elementos de la flora (el agua, el manantial, 

el árbol, etc.) y de la siega (el arado, la cosecha, el vino). Más de una 
vez, el elemento protagonista de un proverbio infernal es un valor 
convencional: la prudencia, la contención, la sabiduría, la instruc­
ción, pero vistos desde la óptica diabólica. 

Pero además de los modelos bíblicos o salomónicos, los prover­

bios de Blake siguen otros modelos, como dichos populares y otros 
epigramas ingeniosos tanto anónimos como de personajes que Blake 
leyó (Blake 1993a: 212 ). Los de Blake tienen paralelos también con 
los aforismos de Johann Lavater -que el visionario leyó en una tra­
ducción de su anugo Henry Fuseli- y los del Conde Grabianka, 
recopilados (o "recibidos") por sus seguidores a través de un oráculo. 

Estos aforismos versan sobre una teosofía del deseo, y el deseo es un 
motivo central en los "Proverbios del Infierno''. Dos de estos aforis­
mos dicen: "Here is the tin1e in which God will break the laws made 

by the children of earth" y "Heaven is already going to permit He/1 to 
ransack the earth" (Schuchard 2006: 255 )..S' El contenido de estas 

107 



ADRIÁN MuÑoz 

!umbra w1a figura aún más pequeña que parece flotar por encima
de las llamas. Ninguna de las dos figuras parece ilustrar de manera
directa al ''poderoso Diablo envuelto en negras nubes" que men­
ciona el texto. La figura descendiente podría emular la "visita" al in­
fierno por parte del narrador y la otra figura a los demonios que se 
pasean por entre las llamas ardientes. Al mismo tiempo, también se
podría interpretar a esta figura como al mismo Blake/voz poética
que justamente se regocija con el "goce del Genio'; mientras que las
mentes ortodoxas, no pudiendo hacer lo mismo, experimentan este
estado como una caída al Infierno.

. ' . 

[F] PROVERBIOS Dl!L INFIERNO 

En esta sección se condensan las particularidades de la sabiduría 
infernal de manera antinómica y satírica en su máxima expresión. 
La secuencia de los proverbios infernales no sigue una lógica clara 
ni disposición alguna evidente. Como apunta Bloom, los Prover­
bios se construyen sobre la dialéctica del Deseo y el Acto, al mismo 
tiempo que desarrollan una transvaloración de los principios de la 
ortodoxia religiosa (Bloom 1999: 145). Una vez más en consonan­
cia con Nietzsche, la retórica infernal de Blake aboga por una cons­
trucción de un nuevo código que trascienda la moraLdad de la falsa 
religión. El carácter heterodoxo de tal empresa exige una actitud 
feroz y despiadada, y una y otra vez se retoman los mismos moti­
vos: "La organización de los Proverbios es compleja, basándose en 
la asociación suspendida después de que la respuesta preconcebida 
ha sido alterada por medio de una aparente disociación· (Bloom 
1999: 145). Existe, pues, un constante torcimiento de la razón. 

Harold Bloom (Blake 1988: 898) apunta que la retórica de los 
proverbios es antinómica; sin embargo, su argumento no lo es, sino 

106 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

que depende de la definición de un Acto (no cualquier acto, sino el 

ser, el hecho mismo de actuar y llevar a cabo un deseo). Para com­
prender los oráculos cabalmente se requiere de mucha disposición, 
de tener las herramientas necesarias, de imaginación, en fin, de que­
rer realizarse: "He whose face gives no light, shall never become a 
star" (MHH, sección F §9). 

Así, los proverbios infernales serán incisivos con las creencias 
convencionales sancionadas por las Escrituras. Como veremos, va­
rios de los proverbios infernales le ''dan la vuelta''. por así decirlo, 
a máximas bíblicas; se trata de aforismos cuya retórica antinómica 
pretende enaltecer la percepción ensanchada. Por ejemplo, los ani­
males empleados recuerdan a Proverbios 30: 29-31, donde se men­
cionan cuatro criaturas paradigmáticas: el león, el gallo, el chivo o 
macho cabrío y el rey. La sección F de MHH dotará con significa­
dos afines mas distintos al león/tigre, el pavo real, el chivo, etc. Lo 
mismo sucede con los elementos de la flora (el agua, el manantial, 
el árbol, etc.) y de la siega (el arado, la cosecha, el vino). Más de una 
vez, el elemento protagonista de un proverbio infernal es un valor 
convencional: la prudencia, la contención, la sabiduría, la instruc­
ción, pero vistos desde la óptica diabólica. 

Pero además de los modelos bíblicos o salomónicos, los prover­
bios de Blake siguen otros modelos, como dichos populares y otros 
epigranias ingeniosos tanto anónimos como de personajes que Blake 
leyó (Blake 1993a: 212 ). Los de Blake tienen paralelos también con 
los aforismos de Johann Lavater -que el visionario leyó en una tra­
ducción de su anligo Henry Fuseli- y los del Conde Grabianka, 
recopilados (o "recibidos") por sus seguidores a través de un oráculo. 
Estos aforismos versan sobre una teosofla del deseo, y el deseo es un 
motivo central en los "Proverbios del Infierno� Dos de estos aforis­
mos dicen: "Here is the tin1e in which God will break the laws made 
by the children of earth" y "Heave11 is airead y going to permit Hell to 
ransack the earth" (Schuchard 2006: 255 )_;i El contenido de estas 

107 



ADRIÁN MUÑOZ 

enunciaciones es a.fin en espíritu a la sección B de MHH, donde se 
prenuncia un tiempo apocalíptico en el cual los valores serán trasto­
cados para derrocar las convenciones ortodoxas. 

La cadena de proverbios en MHH no sigue ninguna secuencia 
definida, como ya mencioné. Se suceden unos a otros de manera 
intempestiva, caótica y desbordada, sin duda como una metáfo­
ra de los beneficios del exceso de energía; se siguen, pues, unos a 
otros de la manera más anárquica. Esta "desorganización" sugiere 
el conflicto inherente entre las categorías de lo Bueno y lo Malo y 
de quienes se ciñen o rechazan dichas etiquetas. El espíritu de estas 
sentencias es beligerante y sardónico y hay quienes opinan que in­
cluso tienen algo de heracliteano ( cf Fisher 1971, 8). De acuerdo 
con Bloom, los proverbios pueden clasificarse en cuatro grupos de 
acuerdo con afinidades metafóricas, 

Uno es enfáticamente apocalíptico y fundamentalmente sexual e 
incluye imágenes de labranza y cosecha, agua y vino, loa y súplica, 
bautismo y cópula. Otro se refiere al exceso y la frustración, e incluye 
proverbios que abordan la fuerza y la debilidad, el deseo y la represión, 
el cuerpo y el alma, la sabiduría y la estupidez. Un tercer grupo, más 
claramente antinómico, pone el énfasis en los poderes animales y se 
organiza alrededor de temas como la violencia, la venganza, la ley y la 
religión. La cuarta y más amplia categoría está dominada por metáfo­
ras de la percepción y encuentra su materia adecuada en los proble­
mas del tiempo y la eternidad, el espacio y la forma, el arte y la natura­
leza, los ciclos y las divisiones, y en comparaciones entre los elementos 
y el cuerpo del hombre (Bloom 1999, 145-46). 

Al mismo tiempo, también es posible suponer que los aparentes 
contrasentidos en la obra, sobre todo en esta sección de aforismos, 
podrían servir como una suerte de medida preventiva contra los me­
canismos de institucionalización de un "dogma blakeano� En otras 

108 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

palabras, el curso caótico que siguen los proverbios representa un 
camino torcido, no el sendero recto del Mejoramiento, o sabiduría 

convencional (cf. Proverbio §66). 
El espíritu antinómico de los Proverbios no es distinto del es­

tilo de las escrituras tántricas. Aunque Blake desconocía por com­
pleto el corpus literario y la ideología del tantra -esa amalgama 
de caminos místicos del hinduismo y el budismo-, Blake parece 
ofrecer una postura bastante cercana, en especial de la variante tán­
trica conocida como shaktismo, la escuela que adora a la Diosa en 

su aspecto de Energía Divina y Absoluta (Shakti). En ambos casos 
encontramos una apología de la energía. MHH es crucial en este 
sentido, pues es donde acaso Blake concede mayor importancia a la 
emancipación energética. Para seguir esta argumentación es impor­
tante advertir que el deseo "encuentra en la energía sexual su mayor 
fuerza" y que Blake, en MHH, "homologa la Energía con el impul­
so sexual" (Muñoz 2008, 417). Para varias formas del shaktismo 
tántrico y las escuelas de yoga afines (hatha-yoga, kundalini-yoga), 
la energía cósmica adopta un aspecto individual en cada cuerpo 
sutil o yóguico. Este aspecto indivudual de shakti se conoce como 
lamdalini, concebida como una serpiente enroscada y latente en 
la base del complejo sutil de canales (nadis) y centros energéticos 
( chakras). La Energía abstracta y general de Blake adopta la forma 
individual y particular del deseo. 

El héroe (vira) de la práctica tántrica y yóguica debe ser capaz 
de activar esta energía subrepticia, según exponen textos como el 
Kularnava tantra. Se le llan1a " héroe" porque la ideología que en­
viste este sistema supone que puede ser muy peligroso lidiar con 
esta energía, la cual comprende todo tipo de deseos. El deseo, 
como evidencia Blake, ha sido catalogado por las ortodoxias como 
un agente pernicioso que es preferible evitar o reprimir. Para Blake 
o un shakta, la clave de la emancipación espiritual radica en mane­

jar el deseo en vez de perecer a causa de él. En el pensamiento de

109 



ADRIÁN MUÑOZ 

enunciaciones es afín en espíritu a la sección B de MHH, donde se 
prenuncia un tiempo apocalíptico en el cual los valores serán trasto­
cados para derrocar las convenciones ortodoxas. 

La cadena de proverbios en MHH no sigue ninguna secuencia 
definida, como ya mencioné. Se suceden unos a otros de manera 
intempestiva, caótica y desbordada, sin duda como una metáfo­
ra de los beneficios del exceso de energía; se siguen, pues, unos a 
otros de la manera más anárquica. Esta "desorganización" sugiere 
el conflicto inherente entre las categorías de lo Bueno y lo Malo y 
de quienes se ciñen o rechazan dichas etiquetas. El espíritu de estas 
sentencias es beligerante y sardónico y hay quienes opinan que in­
cluso tienen algo de heraditeano (cf. Fisher 1971: 8). De acuerdo 
con Bloom, los proverbios pueden clasificarse en cuatro grupos de 
acuerdo con afinidades metafóricas: 

Uno es enfáticamente apocalíptico y fundamentalmente sexual e 

incluye imágenes de labranza y cosecha, agua y vino, loa y súplica, 

bautismo y cópula. Otro se refiere al exceso y la frustración, e incluye 

proverbios que abordan la fuerza y la debilidad, el deseo y la represión, 

el cuerpo y el alma, la sabiduría y la estupidez. Un tercer grupo, más 

claramente antinómico, pone el énfasis en los poderes animales y se 

organiza alrededor de temas como la violencia, la venganza, la ley y la 

religión. La cuarta y más amplia categoría está dominada por metáfo­

ras de la percepción y encuentra su materia adecuada en los proble­

mas del tiempo y la eternidad, el espacio y la forma, el arte y la natura­

leza, los ciclos y las divisiones, y en comparaciones entre los elementos 

y el cuerpo del hombre (Bloom 1999: 145-46). 

Al mismo tiempo, también es posible suponer que los aparentes 
contrasentidos en la obra, sobre todo en esta sección de aforismos, 
podrían servir como una suerte de medida preventiva contra los me­
canismos de institucionalízación de un "dogma blakeano� En otras 

108 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

palabras, el curso caótico que siguen los proverbios representa un 
camino torcido, no el sendero recto del Mejoramiento, o sabiduría 

convencional (cf. Proverbio §66). 
El espíritu antinómico de los Proverbios no es distinto del es­

tilo de las escrituras tántricas. Aunque Blake desconocía por com­
pleto el corpus literario y la ideología del tantra -esa amalgama 
de caminos místicos del hinduismo y el budismo-, Blake parece 

ofrecer una postura bastante cercana, en especial de la variante tán­
trica conocida como shaktismo, la escuela que adora a la Diosa en 
su aspecto de Energía Divina y Absoluta (Shakti). En ambos casos 

encontramos una apología de la energía. MHH es crucial en este 
sentido, pues es donde acaso Blake concede mayor importancia a la 
emancipación energética. Para seguir esta argumentación es impor­
tante advertir que el deseo "encuentra en la energía sexual su mayor 

fuerza" y que Blake, en MHH, "homologa la Energía con el impul­
so sexual" (Muñoz 2008: 417). Para varias formas del shaktismo 
tántrico y las escuelas de yoga afines (hatha-yoga, kundalini-yoga), 
la energía cósmica adopta un aspecto individual en cada cuerpo 
sutil o yóguico. Este aspecto indivudual de shakti se conoce como 

kundalini, concebida como una serpiente enroscada y latente en 
la base del complejo sutil de canales (nadis) y centros energéticos 
( chakras). La Energía abstracta y general de Blake adopta la forma 

individual y particular del deseo. 
El héroe (vira) de la práctica tántrica y yóguica debe ser capaz 

de activar esta energía subrepticia, según exponen textos como el 
Kularnava tantra. Se le llan1a "héroe" porque la ideología que en­
viste este sistema supone que puede ser muy peligroso lidiar con 
esta energía, la cual comprende todo tipo de deseos. El deseo, 
como evidencia Blake, ha sido catalogado por las ortodoxias como 
un agente pernicioso que es preferible evitar o reprimir. Para Blake 
o un shakta, la clave de la emancipación espiritual radica en mane­

jar el deseo en vez de perecer a causa de él. En el pensamiento de

109 



Aoru,1.N MUÑOZ 

Blake, el Mesías (entenido como prototipo ideal de la humanidad) 
justamente actuaría en consonancia con sus energías, es decir, sus 
impulsos. En gran medida, a ello responde el discurso y la imagen 
francamente erótica de la gran mayoría de las láminas de Blake, no 
sólo de MHH. Como lo pone Jeffrey Kripal, el texto de Blake es "de­
moniacamente erótico" y casi "una suerte de pornografía poética" 
(Kripal 200 l: 329 ). Desde luego, en Blake hay mucho más que casi 
pornografía, no obstante el decidido tono erótico. 

Las láminas 7 a I O comprenden los "Proverbios del Infierno''. Por lo 
general, estas láminas no ofrecen sino pequeños motivos decorati­
vos que emulan los principales símbolos retóricos de las máximas 
diabólicas: fauna, flora, cosecha. Signilicativamente, las imágenes 
de llamas y demonios, de figuras humanas sufriendo, son inexisten­
tes aquí. Ello sugiere que estos aforismos proporcionan verdaderos 
consejos y no constituyen ganarse el tormento del averno. Varias de 
las figuras humanas levantan el vuelo, metáfora del alma liberada 
que remonta hacia la plenitud. 

1. Aprended en tiempos de siembra, enseiiad durante la cosecha,

disfrutad en el invierno.

Cada cosa a su debido tiempo. No hay necesidad de apresurar los 
acontecimientos, si ello implica forzar la madurez y las aptitudes. 
El ciclo natural supone nacimiento, desarrollo, madurez y ocaso y 
hay que respetar este ciclo: "El que recoge en el verano es un hijo 
sensato; pero el que duerme en el tiempo de la siega es un hijo que 
avergüenza" (Prov. 10: 5; cf. también 6: 6-10 y 15: 19). Antes de 
aprender, ¿qué enseñanza puede uno impartir a nadie? El conoci­
miento, en especial durante la relación maestro-discípulo, puede 
compararse con la siembra: esa semilla eventualmente dará sus 
frutos, que más tarde, en la vejez (el invierno), podrán disfrutarse. 

110 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Hay varias tradiciones que prescriben una división funcional y 
orgánica de la vida humana. En la India clásica, por ejemplo, existía 
el modelo denominado chahir-ashrama-dhar111a, lit. "la ley de los 
cuatro refugios o etapas [de la vida]� Según este modelo, el hombre 
debe recorrer estas etapas en orden; sólo habiendo cumplido ca­
balmente con una etapa se puede acceder a la siguiente. En primer 
lugar se encuentra la etapa de estudiante y célibe, al cabo de la cual 

el individuo debe convertirse en cabeza de casa, es decir, jefe de fa­
milia y prosperar económicamente para asegurar la manutención 
de sus familiares. Después, ya entrada la vejez, debe convertirse en 
eremita e irse a vivir a un monasterio, al cual puede ir acompañado 
de su esposa si así lo deciden ambos. Por último, debe convertirse 
en renunciante: abandonar toda posesión y compañía, viviendo 
como mendicante religioso sin permanecer en ningún sitio fijo 
hasta que llegue la muerte. 

En el caso de la India, este modelo pretendía mantener el orden 
social y, por extensión, el del universo. Aunque en Blake no hay un 
interés homólogo por apuntalar privilegios sociales y religiosos ni 
convencionales y autoritarios, sí comparte -al menos en este pro­
verbio- la idea de destinar momentos particulares a actividades 
específicas. 

2. Cond11ce tu carro y tu arado sobre los huesos tk los muertos.

Este proverbio parece alentarnos a edificar sobre el pasado/ cono­
cimiento ancestral, es decir, a no desechar el legado cultural/ espi­
ritual de los antepasados, en particular de personajes dotados de 
Imaginación y Genio Poético (lo que, de algún modo, hace Blake 
con Milton, Shakespeare y Boehme). Pero también recuerda a un 
axioma antinomista de Grabianka: "Tread under thy feet the pru­
dence of men" (Schuchard 2006: 255).52 La construcción de ambos
proverbios es similar, aunque el contenido parece diferir.Aun así, el 

111 



ADRIÁN MUÑOZ 

Blake, el Mesías (entenido como prototipo ideal de la humanidad) 
justamente actuaría en consonancia con sus energías, es decir, sus 
impulsos. En gran medida, a ello responde el discurso y la imagen 
francamente erótica de la gran mayoría de las láminas de Blake, no 
sólo de MHH. Como lo pone Jetfrey Kri pal, el texto de Blake es "de­
moniacan1ente erótico" y casi ·una suerte de pornografía poética" 
(Kripal 200 l: 329 ). Desde luego, en Blake hay mucho más que casi 
pornografía, no obstante el decidido tono erótico. 

Las láminas 7 a JO comprenden los "Proverbios del Infierno� Por lo 
general, estas láminas no ofrecen sino pequeños motivos decorati­
vos que emulan los principales símbolos retóricos de las máximas 
diabólicas: fauna, flora, cosecha. Significativamente, las imágenes 
de llamas y demonios, de figuras humanas sufriendo, son inexisten­
tes aquí. Ello sugiere que estos aforismos proporcionan verdaderos 
consejos y no constituyen ganarse el tormento del averno. Varias de 
las figuras humanas levantan el vuelo, metáfora del alma liberada 
que remonta hacia la plenitud. 

1. Aprended en tiempos de siembra, enseriad durante la wsecha,

disfrutad en el invierno.

Cada cosa a su debido tiempo. No hay necesidad de apresurar los 
acontecimientos, si ello implica forzar la madurez y las aptitudes. 
El ciclo natural supone nacimiento, desarrollo, madurez y ocaso y 
hay que respetar este ciclo: "El que recoge en el verano es un hijo 
sensato¡ pero el que duerme en el tiempo de la siega es un hijo que 
avergüenza" (Prov. 10: 5; c( también 6: 6-10 y 15: 19). Antes de 
aprender, ¿qué enseñanza puede uno impartir a nadie? El conoci­
miento, en especial durante la relación maestro-discípulo, puede 
compararse con la siembra: esa semilla eventualmente dará sus 
frutos, que más tarde, en la vejez (el invierno), podrán disfrutarse. 

110 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Hay varias tradiciones que prescriben una división funcional y 
orgánica de la vida humana. En la India clásica, por ejemplo, existía 

el modelo denominado chatur-aslrrama-dharma, lit. "la ley de los 
cuatro refugios o etapas [de la vida)''. Según este modelo, el hombre 
debe recorrer estas etapas en orden; sólo habiendo cumplido ca­
balmente con una etapa se puede acceder a la siguiente. En primer 
lugar se encuentra la etapa de estudiante y célibe, al cabo de la cual 

el individuo debe convertirse en cabeza de casa, es decir, jefe de fa. 
milia y prosperar económicamente para asegurar la manutención 
de sus familiares. Después, ya entrada la vejez, debe convertirse en 
eremita e irse a vivir a un monasterio, al cual puede ir acompañado 
de su esposa si así lo deciden ambos. Por último, debe convertirse 

en renunciante: abandonar toda posesión y compañía, viviendo 
como mendicante religioso sin permanecer en ningún sitio fijo 
hasta que llegue la muerte. 

En el caso de la India, este modelo pretendía mantener el orden 
social y, por extensión, el del universo. Aunque en Blake no hay un 
interés homólogo por apuntalar privilegios sociales y religiosos ni 
convencionales y autoritarios, sí comparte -al menos en este pro· 
verbio- la idea de destinar momentos particulares a actividades 
específicas. 

2. Conduce tu carro y tu arado sobre los huesos de los muertos.

Este proverbio parece alentarnos a edificar sobre el pasado/ cono­
cimiento ancestral, es decir, a no desechar el legado cultural/ espi· 
ritual de los antepasados, en particular de personajes dotados de 
Imaginación y Genio Poético (lo que, de algún modo, hace Blake 
con Milton, Shakespeare y Boehme). Pero también recuerda a un 
axioma antinomista de Grabianka: "Tread under thy feet the pru• 
dence of men" (Schuchard 2006: 255).52 La construcción de an1bos
proverbios es similar, aunque el contenido parece diferir. Aun así, el 

111 



ADRIÁN MUÑOZ 

contenido de este aforismo es compatible con otros proverbios in­
fernales en esta misma obra. Por ejemplo: el proverbio §4 de Blake 
también desprecia la prudencia, considerada como una virtud por 
la teología convencional. No obstante, compárese con "The Voice 
of the Ancient Bard [La voz del antiguo bardo)''. de los Cantos de 

experiencia (Blake 1988: 31-32): 

Folly is an endless maze 

Tangled roots perplex her ways, 

How many have fallen there! 

They stumble ali night over bones of the dead; 

And feel they know not what but care; 

And wish to lead others when they should be led. 5J 

Tal vez la expresión "los huesos de los muertos" se refiera a las 
instituciones sociales anquilosadas, inertes y paralizantes ( o parali­

zadas, si pensamos en Ezequiel 17: 1-7). Después de todo, en el pe­
queño poema recién citado la voz del bardo le muestra a un joven 
una aurora despuntando que disipa la duda, la disputa y los errores. 

J. El camino del exceso conduce al palacio de la sabiduría.

Sin duda uno de los aforismos más célebres de Blake, y quizá tam­
bién uno de los que más se han prestado a malas interpretaciones. 
Los hedonistas han querido ver en esta sentencia una justificación 
del desenfreno, una apología del carpe diem. Fácil y erróneamente, 
ellos entienden que este epigrama aboga por un exceso de placeres 

y vicios y, en consecuencia, se entregan desmedidamente al consu­
mo de sustancias y el goce sexual. Sin embargo, el sentido que Blake 
imprime en estas palabras parece apuntar en otra dirección. Como 
sea, el espíritu críptico de las sentencias de Blake ha derivado, al 
menos en parte, en una gran variedad de razonamientos, como las 

112 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

elucidaciones en torno de la experiencia mística o los experimentos 
psicotrópicos deAldous Huxley, recopilados en 1heDoors of Percep­

tion (Las puertas de la percepción) y en Heaven and Hell (El cielo y el 

infierno), de 1954 y 1956 respectivamente. 
Si uno relaciona el Proverbio §3 con el esquema principal ex­

puesto sobre todo en esta obra, lo más acertado sería entender que 
aquí el exceso se refiere a uno de tipo sensorial o "energético", según 

la noción blakeana de la Energía, más que a uno de tipo meramente 
sexual o químico. Las Pasiones, entendidas como capacidades sen­
soriales, energéticas y emanaciones del Espíritu de la Divina Forma 
Humana, se desbordan para expandir la percepción de la realidad. 
La ira -encarnada por Rintrah en la sección A- es una forma de 
exceso que proporciona un conocimiento de la infinitud de la vida. 

El deseo es otra más. 
En términos similares, las tradiciones tántricas se han prestado 

con facilidad a las acusaciones por parte de quienes las catalogan 

como meras licencias para el libertinaje. Ello no es así, sin embargo; al 
menos no en principio. El Kularnava-tantra -una autoridad escritu­

ral del shaktismo tántrico- estipula que aquellas sustancias que ha­
cen perecer y fracasar a otros, son las mismas sustancias que otorgan 
el éxito espiritual a los seguidores del camino tántrico; por ello, se tra­
ta de un camino lleno de peligros (Muñoz 2008: 416; Kularnava ta11-

tra 2.122).Algunas fonnas de tantra, además del coito ritual, pueden 
recurrir a la ingesta de sustancias prohibidas: carne, pescado, alcohol. 
Todo ello contribuye a incrementar la sensación de transgresión so­
cial, ingrediente importante de estas escuelas místicas. 

No existen en las biografías sobre Blake indicios de que él haya 
sido proclive a la ingestión de sustancias; sus visiones -a diferencia 
de un Coleridge o un Poe, por ejemplo- no son producto del 
alcohol ni el láudano. Así pues, el exceso significa aquí no un aban­
donarse al culto del vicio desmedido, sino a dar impeclido cauce a la 
visión, la imaginación y la percepción, facultades humanas que tras-

113 



ADRIÁN MllÑOZ 

contenido de este aforismo es compatible con otros proverbios in­
fernales en esta misma obra. Por ejemplo: el proverbio §4 de Blake 
también desprecia la prudencia, considerada como una virtud por 
la teología convencional. No obstante, compárese con "The Voice 
of the Ancient Bard [La voz del antiguo bardo]'; de los Cantos de 

experiencia (Blake 1988: 31-32): 

Folly is an endless maze 
Tangled roots perplex her ways, 
How many have fallen there! 
They stumble ali night over bones of the dead; 
And feel they know not what but care; 
And wish to lead others when they should be led. 53 

Tal vez la expresión "los huesos de los muertos" se refiera a las 
instituciones sociales anquilosadas, inertes y paralizantes ( o parali­
zadas, si pensamos en Ezequiel 17: 1-7). Después de todo, en el pe­
queño poema recién citado la voz del bardo le muestra a un joven 
una aurora despuntando que disipa la duda, la disputa y los errores. 

3. El cami110 tkl exceso co11duce al palacio de la sabiduria.

Sin duda uno de los aforismos más célebres de Blake, y quizá tam­
bién uno de los que más se han prestado a malas interpretaciones. 
Los hedonistas han querido ver en esta sentencia una justificación 
del desenfreno, una apología del carpe diem. Fácil y erróneamente, 
ellos entienden que este epigrama aboga por un exceso de placeres 
y vicios y, en consecuencia, se entregan desmedidamente al consu­
mo de sustancias y el goce sexual. Sin embargo, el sentido que Blake 
imprime en estas palabras parece apuntar en otra dirección. Como 
sea, el espíritu críptico de las sentencias de Blake ha derivado, al 
menos en parte, en una gran variedad de razonamientos, como las 

112 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

elucidaciones en torno de la experiencia mística o los experimentos 
psicotrópicos de Aldous Huxley, recopilados en The Doors of Percep­

tion (Las puertas de la percepción) y en Heaven and He/1 (El cielo y el 

infierno), de 1954 y 1956 respectivamente. 
Si uno relaciona el Proverbio §3 con el esquema principal ex­

puesto sobre todo en esta obra, lo más acertado sería entender que 
aquí el exceso se refiere a uno de tipo sensorial o "energético� según 

la noción blakeana de la Energía, más que a uno de tipo meramente 

sexual o químico. Las Pasiones, entendidas como capacidades sen­
soriales, energéticas y emanaciones del Espíritu de la Divina Forma 
Humana, se desbordan para expandir la percepción de la realidad. 
La ira -encarnada por Rintrah en la sección A- es una forma de
exceso que proporciona un conocimiento de la infinitud de la vida. 

El deseo es otra más. 
En términos sinúlares, las tradiciones tántricas se han prestado 

con facilidad a las acusaciones por parte de quienes las catalogan 
como meras licencias para el übertinaje. Ello no es así, sin embargo; al 
menos no en principio. El Kulanrava-tantra -una autoridad escritu­
ra! del shaktismo tántrico- estipula que aquellas sustancías que ha­
cen perecer y fracasar a otros, son las mismas sustancias que otorgan 
el éxito espiritual a los seguidores del camino tántrico; por ello, se tra­
ta de un camino lleno de peügros (Muñoz 2008: 416; Kularnava tan­
tra 2.122 ). Algunas fonnas de tantra, además del coito ritual, pueden 
recurrir a la ingesta de sustancias prohibidas: carne, pescado, alcohol. 
Todo ello contribuye a incrementar la sensación de transgresión so­
cial, ingrediente importante de estas escuelas místicas. 

No existen en las biografías sobre Blake indicios de que él haya 
sido proclive a la ingestión de sustancias; sus visiones -a diferencia 
de un Coleridge o un Poe, por ejemplo- no son producto del 
alcohol ni el láudano. Así pues, el exceso significa aquí no un aban­
donarse al culto del vicio desmedido, sino a dar in1pedido cauce a la 
visión, la imaginación y la percepción, facultades humanas que tras-

113 



ADRIÁN MuÑOZ 

cienden las limitantes que diferentes normas imponen, como por 
ejemplo: "El que tarda en airarse tiene mucho entendimiento, pero 
el de espíritu apresurado hace resaltar la insensatez• (Prov. 14: 29 ). 
La ira, el deseo y los impulsos están emparentados con la creación 
artística y el Genio Poético, y en este proverbio infernal es claro que 
el autor vincula la ira con la Energía. Blake se sentía guiado por el 
Genio Poético y de forma paralela permitía que sus visiones salie­
ran impulsivamente de él, así que se sentía con el derecho de decla­
rarse a sí mismo poeta y cristiano. "La voz del Diablo", por supuesto, 
prescribe la libertad de emociones, nunca la contención. Si la reli­
gión oficial dice "No seas justo en exceso, ni te hagas el sabio más de 
lo necesario: podrías demolerte" (Ecles. 7: 16), Blake sostiene que 
ceñirse a la emancipación total ( el exceso) con respecto de ataduras 
y limitaciones -en lo sensorial, lo espiritual y lo conductual- nos 
abrirá las puertas del "palacio de la sabiduría''. En una de sus cartas, 
Blake apunta lo siguiente: "Excess in Youth is Necessary to Life [El 
exceso en la juventud es necesario para la vida]" (Ackroyd 1999: 
55). (Ver también Proverbio§ 18.) 

4. La Prude11cia es u11a soltero11a rica y fea cortejada por la In­

capacidad.

Blake se rebela ante los consejos (Prov. 2: 11 y 21: 16) de abrazar, 
sobre todo, la prudencia. Responde, en particular, a Prov. 8: 12: 
"Yo, la Sabiduría, habito con la prudencia y poseo la ciencia de la 
reflexión� La prudencia, y en buena medida el recato, es una forma 
contraria al exceso; se trata de una restricción del actuar. Las más de 
las veces, no se trata sino de una impotencia pasional, de una dis­
función emocional, pero disfrazada de prudencia y que se ampara 
en justificaciones morales. La moralidad no es sino el disfraz de la 
debilidad; la mojigatería oculta inseguridad y flaqueza del espíritu. 
Así, la Prudencia es para Blake mera Impotencia, no la virtud en-

114 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

salzada por la Biblia. Varios años más tarde Huidobro parece hacer 
eco de la sentencia de Blake: "La prudencia llora los falsos extravíos 
de la locura naciente / Que ignora completamente las satisfaccio­

nes de la moderación" (A/tazar, Canto IV). La contraposición de la 
prudencia, la satisfacción, la moderación y la locura ( o insensatez, 
necedad) son una constante de los "Proverbios del Infierno", como 

iremos viendo. 
Cuando alguien niega su propia experiencia -sus deseos, su 

voluntad-, la experiencia de los otros le parece insoportable, por 
lo tanto, se siente compelido a desacreditarla, formando leyes y nor­
mas que confieran a los actos y experiencias de los otros cualidades 
negativas: "La predicación de la castidad es una incitación pública 
a la contranaturaleza" (Nietzsche 1989: 112 ). La moralidad es el 
principal soporte para la tiranía de la conciencia, con la cual se jus­

tifican nuestras propias represiones y las de los demás (Birenbaum 
1992: 14 ). Nietzsche, que exalta la tierra y la vida, ve en los dogmas 
cristianos una amenaza para los instintos, la amenaza de la decaden­

cia. Aún más: el hombre pierde su punto de equilibrio en el mundo: 

The loss of the center of gravity, resistan ce to the natural instincts 

-in one word, "selflessness·- that is what was hitherto called

morality.- With the Dawn I first took up the fight against the

morality that would unself man (Nietzsche 1992: 748).'"' 

Esta cita de Ecce horno elabora sobre la idea de la "moralidad 
como timidez" que el filósofo ya había introducido en Más allá del 

bien y el mal § 197 y passim. Así, todos los sistemas y las leyes son 
opresores; por lo tanto, Nietzsche se pronuncia como destructor 
de dichas leyes para fomentar otras más acordes con la voluntad: 
sólo quien destruye es también capaz de crear. Ver también Pro­
verbio §2. Compárese la personificación de este proverbio con la 
"mujer necia/loca· de Proverbios 9: 13-18. 

115 



ADRIÁN MUÑOZ 

cienden las limitantes que diferentes normas imponen, como por 
ejemplo: "El que tarda en airarse tiene mucho entendimiento, pero 
el de espíritu apresurado hace resaltar la insensatez· (Prov. 14: 29 ). 
La ira, el deseo y los impulsos están emparentados con la creación 
artística y el Genio Poético, y en este proverbio infernal es claro que 
el autor vincula la ira con la Energía. Blake se sentía guiado por el 
Genio Poético y de forma paralela permitía que sus visiones salie­
ran impulsivamente de él, así que se sentía con el derecho de decla­
rarse a sí mismo poeta y cristiano. "La voz del Diablo", por supuesto, 
prescribe la libertad de emociones, nunca la contención. Si la reli­
gión oficial dice "No seas justo en exceso, ni te hagas el sabio más de 
lo necesario: podrías demolerte" (Ecles. 7: 16), Blake sostiene que 
ceñirse a la emancipación total (el exceso) con respecto de ataduras 
y limitaciones -en lo sensorial, lo espiritual y lo conductual- nos 
abrirá las puertas del "palacio de la sabiduría� En una de sus cartas, 
Blake apunta lo siguiente: "Excess in Youth is Necessary to Life [El 
exceso en la juventud es necesario para la vida]" (Ackroyd 1999: 
55 ). (Ver también Proverbio§ 18.) 

4. La Prude11cia es u11a soltero11a rica y fea cortejada por la In­

capacidad.

Blake se rebela ante los consejos (Prov. 2: 11 y 21: 16) de abrazar, 
sobre todo, la prudencia. Responde, en particular, a Prov. 8: 12: 
"Yo, la Sabiduría, habito con la prudencia y poseo la ciencia de la 
reflexión". La prudencia, y en buena medida el recato, es una forma 
contraria al exceso; se trata de una restricción del actuar. Las más de 
las veces, no se trata sino de una impotencia pasional, de una dis­
función emocional, pero disfrazada de prudencia y que se ampara 
en justificaciones morales. La moralidad no es sino el disfraz de la 
debilidad; la mojigatería oculta inseguridad y flaqueza del espíritu. 
Así, la Prudencia es para Blake mera Impotencia, no la virtud en-

114 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

salzada por la Biblia. Varios años más tarde Huidobro parece hacer 
eco de la sentencia de Blake: "La prudencia llora los falsos extravíos 

de la locura naciente / Que ignora completamente las satisfaccio­
nes de la moderación" (A/tazar, Canto IV). La contraposición de la 
prudencia, la satisfacción, la moderación y la locura ( o insensatez, 
necedad) son una constante de los "Proverbios del lnfiemo·, como 

iremos viendo. 
Cuando alguien niega su propia experiencia -sus deseos, su 

voluntad-, la experiencia de los otros le parece insoportable, por 
lo tanto, se siente compelido a desacreditarla, formando leyes y nor­
mas que confieran a los actos y experiencias de los otros cualidades 
negativas: "La predicación de la castidad es una incitación pública 
a la contranaturaleza" (Nietzsche 1989: 112). La moralidad es el 
principal soporte para la tiranía de la conciencia, con la cual se jus­
tifican nuestras propias represiones y las de los demás (Birenbaum 
1992: 14 ). Nietzsche, que exalta la tierra y la vida, ve en los dogmas 
cristianos una amenaza para los instintos, la amenaza de la decaden­
cia. Aún más: el hombre pierde su punto de equilibrio en el mundo: 

The loss of the center of gravity, resistan ce to the natural instincts 
-in one word, "selllessness·-that is what was hitherto called
morality.- With the Dawn 1 6rst took up the fight against the
morality that would unself man (Nietzsche 1992: 748)."

Esta cita de Ecce hamo elabora sobre la idea de la "moralidad 
como timidez" que el filósofo ya había introducido en Más allá del 

bien y el mal § 197 y passim. Así, todos los sistemas y las leyes son 
opresores; por lo tanto, Nietzsche se pronuncia como destructor 
de dichas leyes para fomentar otras más acordes con la voluntad: 
sólo quien destruye es también capaz de crear. Ver también Pro­
verbio §2. Compárese la personificación de este proverbio con la 
"mujer necia/loca" de Proverbios 9: 13-18. 

115 



ADRIÁN MuÑOZ 

5.Aquel que desea mas no actúa, engendra pestilencia.

Como hemos visto, uno de los peores defectos que Blake acusa 
en los seres humanos es la restricción del deseo. Ello equivale a un 
crimen. Contener el deseo e impedir su manifestación atenta con­
tra el sí mismo, en tanto no otorga libertad al manar de su Energía 
interna. Los reprimidos son, para Blake, seres aborrecibles. Como 
escribió en otro poema: 

Abstinence sows sand ali over 
The ruddy limbs & flaming hair 
But Desire Gratified 
Plants fruits oflife & beauty there (Blake 1988: 474 ). 

A Salomón, portavoz ofiáal de la sensatez sapie.náal, se le atribu­
ye haber dicho que "Una ciudad abierta, sin defensas; así es el hom­
bre que no controla sus impulsos• (Prov. 25: 28).55 Hemos visto que
para Blake la base de la plena realidad ontológica es la Energía (lo que 
comprende la Imaginación y el Deseo); para Nietzsche, las bases de 
la existencia se hallan en un principio dinámico al que denomina vo­

luntad de poder. Ésta supone una tendencia natural a querer superarse 
constantemente y nunca confom1arse; Eugen Fink la describe en es­
tos ténninos: "La voluntad de poder es primordialmente un concepto 
ontológico que designa el modo de la movilidad de todo ente en cuan­
to tal: todo ser del ente consiste en un in,pulso haáa la prepotencia" 
(Fink 1996: 152). La voluntad de poder no debe dejarse an1edrentar 
por ningún tipo de restricción. Es la fuerza motora de la vida humana 

6. El gusa110 mutilado perdo11a el arado.

La misma idea figura en Auguries oj lnnocence: "the Lamb misusd 
breeds Public Strife / And yet forgives the Butchers Knife" (Blake 

116 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

1988: 490). Parece que el antecedente directo de esta sentencia se 
encuentra en Proverbios 1 O: 12: "El odio suscita las peleas, el an1or 

perdona cualquier falta� Aun si Blake defiende a capa y espada el 
papel de la Energía, ello no quiere decir que no valora el amor, sobre 
todo si éste goza de la sanción de Jesucristo. Aquí encontramos una 
defensa del perdón en contra del sentimiento de venganza, pues el 
perdón no necesariamente se contrapone al libre accionar de los 
deseos. El amor total es capaz del perdón absoluto 01 en palabras de 
Porchia: "Qpien perdona todo ha debido perdonarse todo" (Voces 
§22 ); "Si amas el sol que te alumbra, tal vez amas, y si amas el insec­
to que te muerde, amas" (Voces §435).

7. Alroga56 en el río a aquel que ama el agua.

Un proverbio enigmático, pero que enviste todo el espíritu antino­
mista que influye a Blake. Acaso la intención sea que el agua, aquí, 
representa justamente al agua estancada mencionada en el Prover­
bio §45. En ese sentido, se trata de un líquido inmóvil y; por ende, 
nocivo. Es el opuesto del "mar tormentoso� pero enérgico y libre, 
del Proverbio §27. Ver también Proverbio §35. Llama la atención la 
similitud con un enunciado en la literatura gnóstica; en el Evangelio 

de Felipe leemos: "Y Dios ahoga a aquellos que han de ser al10gados 
en agua�57 Pero también cabe otra interpretación: quizá se trate de 
una manera drástica de ejemplificar el cumplimiento de un deseo; 
literalmente hay que colmarse, es decir, experimentar el exceso. 

8. Un necio no mira el mismo árbol que mira el sabio.

La visión de la mente imaginativa es capaz de concebir en la natura­
leza que lo rodea la totalidad del universo: "A fool sees not the same 
tree that a wise man sees� No hacerlo, supone una ignorancia es­
piritual u ontológica de primer orden: "Cuando creo que la piedra 

117 



ADRIÁN MUÑOZ 

S.Aquel que desea mas no actúa, engendra pestilencia.

Como hemos visto, uno de los peores defectos que Blake acusa 
en los seres humanos es la restricción del deseo. Ello equivale a un 
crimen. Contener el deseo e impedir su manifestación atenta con­
tra el sí mismo, en tanto no otorga libertad al manar de su Energía 
interna. Los reprimidos son, para Blake, seres aborrecibles. Como 
escribió en otro poema: 

Abstinence sows sand ali over 
11,e ruddy limbs & flaming hair 
But Desire Gratified 
Plants frmts oflife & beauty there (Blake 1988: 474 ). 

A Salomón, portavoz oficial de la sensatez sapiencial, se le atribu­
ye haber dicho que "Una ciudad abierta, sin defensas¡ así es el hom­
bre que no controla sus impulsos" (Prov. 25: 28).55 Hemos visto que
para Blake la base de la plena realidad ontológica es la Energía (lo que 
comprende la Imaginación y el Deseo); para Nietzsche, las bases de 
la existencia se hallan en un principio dinámico al que denomina vo­
luntad de poder. Ésta supone una tendencia natural a querer superarse 
constantemente y nunca conformarse¡ Eugen Fink la describe en es­
tos términos: "La voluntad de poder es primordialmente un concepto 
ontológico que designa el modo de la movilidad de todo ente en cuan­
to tal: todo ser del ente consiste en un impulso hacia la prepotencia" 
(Fink 1996: 152). La voluntad de poder no debe dejarse an1edrentar 
por ningún tipo de restricción. Es la fuerza motora de la vida humana. 

6. El gusa110 mutilado perdona el arado.

La misma idea figura en Auguries of lnnocence: "the Lamb misusd 
breeds Public Strife / And yet forgives the Butchers Knife" (Blake 

116 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAK.E 

1988: 490). Parece que el antecedente directo de esta sentencia se 
encuentra en Proverbios I O: 12: "El odio suscita las peleas, el amor 
perdona cualquier falta� Aun si Blake defiende a capa y espada el 
papel de la Energía, ello no quiere decir que no valora el amor, sobre 
todo si éste goza de la sanción de Jesucristo. Aquí encontramos una 
defensa del perdón en contra del sentimiento de venganza, pues el 
perdón no necesariamente se contrapone al libre accionar de los 
deseos. El amor total es capaz del perdón absoluto o, en palabras de 
Porchia: "Qµien perdona todo ha debido perdonarse todo" (Voces 
§22); "Si amas el sol que te alumbra, tal vez amas, y si amas el insec­
to que te muerde, amas" (Voces §435 ).

7. Ahoga
56 en el río a aquel que ama el agua.

Un proverbio enigmático, pero que enviste todo el espíritu antino­
mista que influye a Blake. Acaso la intención sea que el agua, aquí, 
representa justamente al agua estancada mencionada en el Prover­
bio §45. En ese sentido, se trata de un líquido inmóvil y, por ende, 
nocivo. Es el opuesto del "mar tormentoso� pero enérgico y libre, 
del Proverbio §27. Ver también Proverbio §35. Llama la atención la 
similitud con un enunciado en la literatura gnóstica; en el Evangelio 

de Felipe leemos: "Y Dios ahoga a aquellos que han de ser al10gados 
en agua�57 Pero también cabe otra interpretación: quizá se trate de 
una manera drástica de ejemplificar el cumplimiento de un deseo¡ 
literalmente hay que colmarse, es decir, experimentar el exceso. 

8. Un necio no mira el mismo árbol que mira el sabio.

La visión de la mente imaginativa es capaz de concebir en la natura­
leza que lo rodea la totalidad del universo: "A fool sees not the same 
tree that a wise man sees� No hacerlo, supone una ignorancia es­
piritual u ontológica de primer orden: "Cuando creo que la piedra 

1]7 



ADRIÁN MUÑOZ 

es piedra, que la nube es nube, me hallo en un estado de incons­
ciencia" (Voces §82 ). La intuición poética faculta la sabiduría. Por 
supuesto, aquí el sabio no equivale al que se presenta en Prov. 9: 7-9, 
al cual se le previene contra el trato con los necios, los arrogantes y 
los burlones. Quien permite que el Genio Poético guíe su vida, de­
cide tomar el camino del exceso, es decir, de la libertad de visión y la 
percepción desbordada. Así, alcanza a percibir la inmensidad, a ver 
más allá de lo aparente. De lo contrario, el carente de visión caerá en 
el error, como declara en El evangelio eterno: 

This Lifes dim Windows ofthe Soul 

Distorts the Heavens from Pole to Pole 

And leads you to Believe a Lie 

When you see with not thro the Eye;¡¡ 

Si tomamos en cuenta la lógica que rige la dialéctica de Blake en 
El matrimonio, tendremos que reconsiderar quién es quién en este 
Proverbio. En pasajes anteriores hemos visto que Bien y Mal se dislo­
can, de modo que lo tradicionalmente "malo• es lo "buenó' en sentido 
blakeano. A menudo, es difícil asegurar en qué sentido aparecen estos 
términos. La oposición lógica es finalmente un recurso consciente 
de Blake en esta obra; la aparente paradoja o sinsentido tiene al final 
una razón de ser, como expliqué en los comentarios a la sección B. De 
manera similar, el necio y el sabio de esta sentencia se entrecruzan en el 
choque de sentidos tan característico de MHH. En sentido extenso, 
se puede decir que el "necio" posee verdadera sabiduría, mientras que 
el "sabio" posee total necedad y sus puntos de vista estériles son en rea­
lidad estupidez, insensatez. Es decir, que el "necio" es sabio, lo que nos 
lleva de vuelta al conflicto entre lo Bueno y lo Malo. 

El necio, el tonto (el "sabio" bíblico), frente a un árbol, sólo ve un 
árbol: "The tree which moves sorne to tears ofjoy -escribió en otro 
lado Blake- is in the Eyes of others only a Green thing that stands 

118 

Los VERSOS SATÁNICOS DEBLAKE 

in the way" (Ackroyd 1999: 217).59 El sabio (el "necio" o "insensato"
salomónico) ve un árbol y mucho más: ve cada una de las ramas y 
las grietas, las capas de la corteza, las varias hojas, las raíces debajo 
del suelo (y por tanto imperceptibles a simple vista). Sabe que en un 
árbol hay (hubo) una semilla; que a lo largo del tronco andan nun1e­
rosos insectos. Ve la pequeña planta que una vez fue y el tronco seco 
que algún día será. Percibe el oxígeno que emana y su respiración. En 
otras palabras: percibe la vida que fluye en y a través del árbol; el largo 
tiempo que da forma a sus contornos. La vida es infinita, porque está 
siempre allí, antes y después del nacimiento y la muerte de cada ser. El 
sabio blakeano -siempre un insensato y necio creativo- es capaz 

de detectar la eternidad contenida en cada fibra de un solo árbol. 
Una directriz -mas no la única- de los "Proverbios del In­

fierno" es contrarrestar las máximas salomónicas. Así, Blake deme­
rita el papel de la prudencia, la contención y la "sabiduría" protoco­
laria: "El corazón entendido busca el conocimiento, pero la boca de 
los necios se apacienta de la insensatez" (Prov. 15: 14 ). Luego, los 
Necios, los Malvados que andan en caminos sinuosos ( ver también 
sección A), son en realidad para Blake encarnación de los espíritus 
libres. De esta forma, podernos deducir que en el Proverbio §8 es el 
"necio" quien posee mayor capacidad visionaria, no el "sabio" que 
se limita a perpetuar preceptos restrictivos; reprinlir los impulsos 
y la imaginación es una insensata locura: "El razonar de la verdad 
es demencia• (Voces §4 7 3). La prevención contra la nom1atividad 
absolutista y la defensa blakeana de la amistad en la oposición deri­
van en la fluctuante naturaleza semántica del sabio y el necio en los 
Proverbios§ 12, § 18, § 19, §32, §4 7 y §52. 

9. Aquel cuya faz no irradia luz, jamás se convertirá en estrella.

La estrella es un símbolo estimado no sólo por su belleza, sino 
porque supone iluminación en medio de la obscuridad (o de una 

119 



ADRLÁN MUÑOZ 

es piedra, que la nube es nube, me hallo en un estado de incons­
ciencia" (Voces §82). La intuición poética faculta la sabiduría. Por 
supuesto, aquí el sabio no equivale al que se presenta en Prov. 9: 7-9, 
al cual se le previene contra el trato con los necios, los arrogantes y 
los burlones. Qµien permite que el Genio Poético guíe su vida

1 
de­

cide tomar el camino del exceso, es decir, de la libertad de visión y la 
percepción desbordada. Así, alcanza a percibir la inmensidad, a ver 
más allá de lo aparente. De lo contrario, el carente de visión caerá en 
el error, como declara en El evangelio eterno: 

This Lifes dim Windows ofthe Soul 

Distorts the Heavens from Pole to Pole 

And leads you to Believe a Lie 

W hen you see with not thro the Eye58 

Si tomamos en cuenta la lógica que rige la dialéctica de Blake en 
El matrimonio, tendremos que reconsiderar quién es quién en este 
Proverbio. En pasajes anteriores hemos visto que Bien y Mal se dislo­
can, de modo que lo tradicionalmente "malo" es lo "bueno" en sentido 
blakeano.A menudo, es difícil asegurar en qué sentido aparecen estos 
términos. La oposición lógica es finalmente un recurso consciente 
de Blake en esta obra; la aparente paradoja o sinsentido tiene al final 
una razón de ser, como expliqué en los comentarios a la sección B. De 
manera similar, el necio y el sabio de esta sentencia se entrecruzan en el 
choque de sentidos tan característico de MHH. En sentido extenso, 
se puede decir que el "necio" posee verdadera sabiduría1 mientras que 
el "sabio" posee total necedad y sus puntos de vista estériles son en rea­
lidad estupidez, insensatez. Es decir, que el "necio" es sabio, lo que nos 
lleva de vuelta al conflicto entre lo Bueno y lo Malo. 

El necio, el tonto (el "sabio" bíblico), frente a un árbol, sólo ve un 
árbol: "Toe tree which moves sorne to tears ofjoy-escribió en otro 
lado Blake- is in the Eyes of others only a Green thing that stands 

118 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

in the way" (Ackroyd 1999: 217).59 El sabio (el "necio" o "insensato"
salomónico) ve un árbol y mucho más: ve cada una de las ramas y 
las grietas, las capas de la corteza, las varias hojas, las raíces debajo 
del suelo (y por tanto imperceptibles a simple vista). Sabe que en un 
árbol hay (hubo) una semilla; que a lo largo del tronco andan nume­
rosos insectos. Ve la pequeña planta que una vez fue y el tronco seco 
que algún día será. Percibe el oxígeno que emana y su respiración. En 
otras palabras: percibe la vida que fluye en y a través del árbol; el largo 
tiempo que da forma a sus contornos. La vida es infinita, porque está 
siempre allí, antes y después del nacimiento y la muerte de cada ser. El 
sabio blakeano -siempre un insensato y necio creativo- es capaz 
de detectar la eternidad contenida en cada fibra de un solo árbol. 

Una directriz -mas no la única- de los "Proverbios del In­
fierno" es contrarrestar las máximas salomónicas. Así, Blake deme­
rita el papel de la prudencia, la contención y la "sabiduría" protoco­
laria: "El corazón entendido busca el conocimiento, pero la boca de 
los necios se apacienta de la insensatez" (Prov. 15: 14). Luego1 los 
Necios, los Malvados que andan en caminos sinuosos ( ver también 
sección A), son en realidad para Blake encarnación de los espíritus 
libres. De esta forma, podemos deducir que en el Proverbio §8 es el 
"necio" quien posee mayor capacidad visionaria, no el "sabio" que 
se limita a perpetuar preceptos restrictivos; reprimir los impulsos 

y la imaginación es una insensata locura: "El razonar de la verdad 
es demencia" (Voces §473). La prevención contra la normatividad 
absolutista y la defensa blakeana de la amistad en la oposición deri­
van en la fluctuante naturaleza semántica del sabio y el necio en los 
Proverbios§ 12, § 18, § 19, §32, §4 7 y §52. 

9. Aquel cuya faz 110 irradia luz, jamás se convertirá en estrella.

La estrella es un símbolo estimado no sólo por su belleza, sino 
porque supone iluminación en medio de la obscuridad (o de una 

119 



ADRIAN MUNOZ 

parcial obscuridad). Su luz irradia en todas direcciones y atraviesa 
galaxias, distancias inconmensurables. El Sol, la estrella máxima, no 
sólo alumbra, sino que nutre y da vida. Porchia dice que: "Hasta el 
más pequeño de los seres lleva un sol en los ojos" (Voces §421 ). 
Pero para obtener, digamos, un limón o una naranja, es imprescin­
dible que la semilla contenga ya en sí misma una esencia cítrica, una 
capacidad para devenir en tal tipo de fruta. La semilla de hidra nun­
ca dará naranjas; el olmo jamás dará peras. En el Evangelio de Tomás, 
Jesús explica crípticamente a sus discípulos que "Hay luz dentro de 
una persona luminosa, y ésta refulge en todo el mundo. Si no brilla, 
todo está oscuro" (Meyer 2005: 12). 

En Mi/ton, Blake repite la imagen con otras palabras: "Every thing 
in Etemity shines by its own Internal light [Todo en la Eternidad bri­
lla con su propia Luz interna]" (Blake 1988: 104 ). La explicación, 
desde luego, es epistemológica. Los filósofos del sistema Advaita 
opinan que "las almas nunca dejan de ser diferentes de Brahman" 
(Tola y Dragonetti 2008: 231), pero si el sujeto se limita a identifi­
carse como jiva ( el espíritu meramente personal y encarnado) en vez 
de como atman ( el alma inmortal), estará siempre enajenado del Ser 
Absoluto (Brahman), según explica Shankara (cf. Tola y Dragonetti 
2008: 24446, 285-86, 338-42). En última instancia, se trata de ser 
capaces de percatarse de nuestra verdadera naturaleza, que es divina; 
quien no lo considera así, no logrará dicho estado. 

1 O. La Eternidad está enamorada de las obras del tíempo. 

En Mi/ton, leemos: "Time is the merey ofEternity [El Tiempo es la 
misericordia de la Eternidad]" (Blake 1988: 121). Nuestro poeta 
concibe la eternidad presente en cada unidad temporal: todo instan­
te condensa la inmensidad. Aquí lo importante, como bien señala 
Alexander Gourlay, es que para Blake el la eternidad no supone una 
cantidad interminable de tiempo, sino la "ausencia de la ilusión de 

120 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKF. 

un tiempo lineal y de su secuencia" (Eaves 2003: 12,276). Además, 
la pasividad -en la visión de Blake- no puede rendir verdaderos 
frutos, sino acaso sólo propagar ataduras y fortalecer fardos de exis­
tencia. La acción, la energía, la creatividad, la visión imaginativa (las 
"obras del tiempo") desembocan en un vislumbre de la Eternidad, 
experiencia que provoca un goce eterno, como vuelve a expresar 
Porchia: "Mis partículas de tiempo juegan con la eternidad" (Voces 
§254 ). En tanto la actividad supone el acto creativo, ella faculta el
proceso de plenitud. En una de sus epístolas, el autor anotó que "The
Ruins of Time builds Mansions ofEternity" ("Las Ruinas del Tiem­
po Construyen Mansiones de Eternidad") (Ackroyd 1999: 222 ).

11. La ocupada abeja no tíene tíempo para la congoja.

Detenerse para lamentar infortunios es infi-uctífero. También per­
nicioso. Detenerse equivale a frenar la energía, cuando ésta debe 
estar en fluir constante. Hay demasiada miel en espera de ser degus­
tada, tantas flores expectantes por el vital polen, como para perder 
el tiempo en convalecencias. De algún modo, este proverbio podría 
ser una crítica implícita a la conducta de Thel ( ver TI,e book of Thel 
[ El libro de Then ), quien por andar afligiéndose, pierde el tiempo en 
hacer preguntas tontas al gusano, al lirio, a la nube, etcétera. y no se 
decide a entrar de lleno al mundo de la sensualidad. Ocuparse, más 
que preocuparse. Es también una adaptación infernal, y un poco re­
formulada, de "Para el infeliz todos los días son malos, el que tiene 
alegre el corazón está siempre de fiesta" (Prov. 15: 15). 

12. Las horas de necedad"° las mide el reloj, pero las de la sabidu­

r{a ningún reloj puede medir.

La necedad y la ignorancia, en tanto efímeras e imperfectas, están 
sujetas a las leyes físicas, es decir, el tiempo y el espacio. El terco y el 

121 



AoRlAN MUÑOZ 

parcial obscuridad). Su luz irradia en todas direcciones y atraviesa 
galaxias, distancias inconmensurables. El Sol, la estrella máxima, no 
sólo alumbra, sino que nutre y da vida. Porchia dice que: "Hasta el 
más pequeño de los seres lleva un sol en los ojos" (Voces §421 ). 
Pero para obtener, digamos, un limón o una naranja, es imprescin­
dible que la semilla contenga ya en sí misma una esencia cítrica, una 
capacidad para devenir en tal tipo de fruta. La semilla de hidra nun­
ca dará naranjas; el olmo jamás dará peras. En el Evangelio de Tomás, 
Jesús explica crípticamente a sus discípulos que "Hay luz dentro de 
una persona luminosa, y ésta refulge en todo el mundo. Si no brilla, 
todo está oscuro· (Meyer 2005: 12). 

En Mi/ton, Blake repite la imagen con otras palabras: "Every thing 
in Eternity shines by its own Internal light [ Todo en la Eternidad bri­
lla con su propia Luz interna]" (Blake 1988: 104). La explicación, 
desde luego, es epistemológica. Los filósofos del sistema Advaita 
opinan que "las almas nunca dejan de ser diferentes de Brahman" 
(Tola y Dragonetti 2008: 231 ), pero si el sujeto se limita a identifi­
carse como jiva ( el espíritu meramente personal y encamado) en vez 
de como atrnan ( el alma inmortal), estará siempre enajenado del Ser 
Absoluto (Brahrnan), según explica Shankara (cf. Tola y Dragonetti 
2008: 244-46, 285-86, 338-42). En última instancia, se trata de ser 
capaces de percatarse de nuestra verdadera naturaleza, que es divina; 
quien no lo considera así, no logrará dicho estado. 

1 O. La Eternidad está enamorada de las obras del tiempo. 

En Mi/ton, leemos: 'Time is the merey ofEternity [El Tiempo e.s la 
misericordia de la Eternidad]" (Blake 1988: 121). Nuestro poeta 
concibe la eternidad presente en cada unidad temporal: todo instan­
te condensa la inmensidad. Aquí lo importante, como bien señala 
Alexander Gourlay, es que para Blake el la eternidad no supone una 
cantidad interminable de tiempo, sino la "ausencia de la ilusión de 

120 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

un tiempo lineal y de su secuencia" (Eaves 2003: 12, 276). Además, 
la pasividad -en la visión de Blake- no puede rendir verdaderos 
frutos, sino acaso sólo propagar ataduras y fortalecer fardos de exis­
tencia. La acción, la energía, la creatividad, la visión imaginativa (las 
"obras del tiempo") desembocan en un vislumbre de la Eternidad, 
experiencia que provoca un goce eterno, como vuelve a expresar 
Porchia: "Mis partículas de tiempo juegan con la eternidad" (Voces 
§254 ). En tanto la actividad supone el acto creativo, ella faculta el
proceso de plenitud. En una de sus epístolas, el autor anotó que "Toe
Ruins ofTime builds Mansions ofEternity" ("Las Ruinas del Tiem­
po Construyen Mansiones de Eternidad") (Ackroyd 1999: 222).

11. La ocupada abeja no tiene tiempo para la congoja.

Detenerse para lamentar infortunios es in.fructífero. También per­
nicioso. Detenerse equivale a frenar la energía, cuando ésta debe 
estar en fluir constante. Hay demasiada miel en espera de ser degus­
tada, tantas flores expectantes por el vital polen, como para perder 
el tiempo en convalecencias. De algún modo, este proverbio podría 
ser una crítica implícita a la conducta de Thel ( ver The book of Thel 
[ El libro de Thel]), quien por andar afligiéndose, pierde el tiempo en 
hacer preguntas tontas al gusano, al lirio, a la nube, etcétera y no se 
decide a entrar de lleno al mundo de la sensualidad. Ocuparse, más 
que preocuparse. Es también una adaptación infernal, y un poco re­
formulada, de "Para el infeliz todos los días son malos, el que tiene 
alegre el corazón está siempre de fiesta" (Prov. 15: J 5 ). 

12. Las horas de necedatF las mide el reloj, pero las de la sabidu­

r{a ningún reloj puede medir.

La necedad y la ignorancia, en tanto efímeras e imperfectas, están 
sujetas a las leyes fisicas, es decir, el tiempo y el espacio. El terco y el 

121 



ADRIÁN MUÑOZ 

ignorante no pueden ver más allá de lo evidente y su mundo está regi­
do por la norma. El reloj es el dictado de las convenciones, de la visión 
parcial, que dice que después de las 10 tienen que venir las 11. 

El que está dotado de Conocimiento Puro no cree en ello, y
al igual que ve en y a través del árbol, sabe que su vida -que la 
V ida- es más vasta que el mundo fenoménico. Así como no hay 
sistema filosófico o religión única que abarque la Verdad por com­
pleto, tampoco el reloj convencional puede contener la inmensi­
dad en su minúscula circunferencia. Pues la Eternidad -la región 
a donde pertenecen la sabiduría y el Genio Poético- trasciende el 
tiempo humano y secular. Nótese que aquí la "necedad" y la "sabi­
duría" derivan del sentido expresado en el Proverbio§ 3. 

13. Todo alimento sano se obtiene sin red ni trampas.

Lo más puro de la Vida no requiere de ar tificios para obtenerse, de 
modo que "Ciertamente en vano se tiende la red ante los ojos de 
toda ave" (Prov. 1: 17). Para Blake, la ciencia no es sino una suerte 
de trampa intelectual; a través de la razón y el empirismo -opina 
el autor de MHH- no se puede lograr el conocimiento de lo su­
blime, sino a través de la percepción directa y espontánea. Lo más 
esencial llega a uno naturalmente, le pertenece a uno desde siem­
pre -el aliento. Varias tradiciones antiguas han hablado del aliento 
como alimento vital. A éste no hay necesidad de cazarlo. Está allí 
dentro. 

14. Calcula número, peso y medida en un atio de escasez.

La escasez del deseo no puede producir brotes de genialidad. En 
este sentido, compárese con Proverbio §9. En última instancia, la 
confianza es producto del amor puro y, por ello mismo, de la pro­
digalidad, como expresa otro aforismo antinómico del Conde Gra-

122 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

bianka: "Love begets confidence, and confidence heaps prodigies 
on prodigies" (Schuchard 2006: 255).61

15. Ninguna ave remonta demasiado alto si vuela con sus propias

alas.

Si el artista no se impone límites, alcanzará su espiritualidad. Se 
trata de un proverbio directo, aunque gramaticalmente da pie a am­
bigüedades. No dice que se requiera de ayuda para remontar muy 
alto, sino que ninguna altura es un límite siempre y cuando ésta se 
alcance por méritos propios: ante todo, independencia del espíritu. 

16. Un cadáver no venga injurias.

De difícil comprensión. Compárese con Proverbio §6, aunque aquí 
el sentido parece ser un poco distinto. Fuera de contexto, el prover­
bio podría adquirir tintes casi maquiavélicos. 

17. El acto más sublime es colocar a otro frente a ti.

De nueva cuenta, Blake elabora a partir de los proverbios salomóni­
cos: '"El que oprime al pobre insulta su Creador, el que tiene piedad 
de los indigentes le rinde homenaje" (Prov. 14: 31 ). Blake rechaza 
cualquier tiranía, y las tiranías suelen derivar en autoritarismos que 
menosprecian la existencia y los derechos ajenos. 

18. Si el necio persistiera en su necedad, se con11ertiria en sabio. 62 

Sin duda se trata de una variante irónica de los aforismos vetero­
testamentarios siguientes: "El que anda con los sabios se hará sa­
bio, pero el que frecuenta a los necios se hará daño" (Prov. 13: 20 ), 
"La necedad alegra al insensato, el hombre inteligente camina en 

123 



AoruÁN MUÑOZ 

ignorante no pueden ver más allá de lo evidente y su mundo está regi­
do por la norma. El reloj es el dictado de las convenciones, de la visión 
parcial, que dice que después de las 10 tienen que venir las 11. 

El que está dotado de Conocimiento Puro no cree en ello, y 
al igual que ve en y a través del árbol, sabe que su vida -que la 
Vida- es más vasta que el mundo fenoménico. Así como no hay 
sistema filosófico o religión única que abarque la Verdad por com­
pleto, tampoco el reloj convencional puede contener la inmensi­
dad en su minúscula circunferencia. Pues la Eternidad -la región 
a donde pertenecen la sabiduría y el Genio Poético- trasciende el 
tiempo humano y secular. Nótese que aquí la "necedad" y la "sabi­
duría" derivan del sentido expresado en el Proverbio§ 3. 

13. Todo alimento sano se obtiet1e sin red ni trampas.

Lo más puro de la Vida no requiere de artificios para obtenerse, de 
modo que "Ciertamente en vano se tiende la red ante los ojos de 
toda ave" (Prov. l: 17). Para Blake, la ciencia no es sino una suerte 
de trampa intelectual; a través de la razón y el empirismo -opina 
el autor de MHH- no se puede lograr el conocimiento de lo su­
blime, sino a través de la percepción directa y espontánea. Lo más 
esencial llega a uno naturalmente, le pertenece a uno desde siem­
pre -el aliento. Varias tradiciones antiguas han hablado del aliento 
como alimento vital. A éste no hay necesidad de cazarlo. Está alli 
dentro. 

14. Calcula t1úmero, peso y medida e,i un año de escasez.

La escasez del deseo no puede producir brotes de genialidad. En 
este sentido, compárese con Proverbio §9. En última instancia, la 
confianza es producto del amor puro y, por ello mismo, de la pro­
digalidad, como expresa otro aforismo antinómico del Conde Gra-

122 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

bianka: "Love begets confidence, and confidence heaps prodigies 
on prodigies" (Schuchard 2006: 255).61

IS. Ninguna ave remo,ita demasiado alto si vuela con sus propias 

alas. 

Si el artista no se impone límites, alcanzará su espiritualidad. Se 
trata de un proverbio directo, aunque gramaticalmente da pie a am­
bigüedades. No dice que se requiera de ayuda para remontar muy 
alto, sino que ninguna altura es un límite siempre y cuando ésta se 
alcance por méritos propios: ante todo, independencia del espíritu. 

16. Un cadáver no venga injurias.

De difícil comprensión. Compárese con Proverbio §6, aunque aquí 
el sentido parece ser un poco distinto. Fuera de contexto, el prover­
bio podría adquirir tintes casi maquiavélicos. 

1 7. El acto más sublime es colocar a otro frente a ti. 

De nueva cuenta, Blake elabora a partir de los proverbios salomóni­
cos: "El que oprin1e al pobre insulta su Creador, el que tiene piedad 
de los indigentes le rinde homenaje" (Prov. 14: 31). Blake rechaza 
cualquier tiranía, y las tiranías suelen derivar en autoritarismos que 
menosprecian la existencia y los derechos ajenos. 

18. Si el necio persistiera en su necedad, se convertirla en sabio. 62

Sin duda se trata de una variante irónica de los aforismos vetero­
testamentarios siguientes: "El que anda con los sabios se hará sa­
bio, pero el que frecuenta a los necios se hará daño" (Prov. 13: 20), 
"La necedad alegra al insensato, el hombre inteligente carnina en 

123 



ADRIÁN MuÑoz 

derechura" (Prov. J 5: 21) y "Hasta al necio1 si calla, se le tiene por 
sabio, por inteligente, si cierra los labios• (Prov. 17: 28). No hay que 
perder de vista que MHH es sobre todo una sátira. 

El "necio" corresponde en varios sentidos con el "loco" (o sea
1 

quien carece de "buen juicio" y "discernimiento"), pero a veces es jus­
tamente el necio/loco el que posee la capacidad de vislumbrar las ver­
dades que para los demás parecen ocultas. Recuérdese, por ejemplo, el 
papel casi oracular que poseen los bufones en los dramas de Shakes­
peare, cuya obra admiraba Blake; a menudo son ellos quienes entien­
den cabalmente la situación, mientras que el resto de los personajes 
(supuestamente serios, sensatos y• normales") no es capaz de aprehen­
der las circunstancias y concebir soluciones a sus problemáticas. Los 
personajes en su mayoría suelen estar cegados; los burlones, en ese de­
rroche de "locura� trascienden las limitaciones ordinarias para erigirse 
en sabios-locos. En este sentido, la sabiduría es un exceso de necedad o 
locura, y es que la genialidad es una manifestación de la locura. 

19. La necedad es el manto de la bellaquería. 63 

El original reza así: "Folly is the cloke ofknavery''. Es posible que 
aquí Blake hiciera eco de Eclesiastés: "Folly is set in great dignity, 
and the rich sit in low place• (Eclesiastés 10: 6).64 Los viJlanos se 
atavían con necedad. Carentes de discernimiento, no poseen más 
ornamentos que la cerrazón. 

20. La vergüenza es el manto del Orgullo.

Este proverbio recurre a la retórica del aforismo anterior. El hipó­
crita sentimiento de vergüenza oculta, disipa y, más importante, 
confina al orgullo; lo exilia hacia la región de los denominados vi­
cios y pecados. En otras palabras: el orgullo, falsamente, se viste de 
decoro. Pero véase Proverbio §22. 

\24 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

21. Las prisio11es se erigen con piedras de Ley, los Burdeles con la­

drillos de Religió11.

La energía blakeana no sólo se refería a la creación y la rebeldía, sino 
también al apetito sexual. Uno de los preceptos de las ortodoxias 
eclesiásticas suprime el deseo carnal al condenarlo bajo el apelativo 
de "pecado de la lujuria� Blake se mofa de los sacerdotes que apo­
yan esta concepción en un proverbio posterior (cf. Proverbio §55). 

La ortodoxia cristiana plantea una vida a medias, pues no es 
permitido realmente vivir a plenitud en el mundo físico y sensual. 
El creyente cristiano tiene siempre en mente la vida ultraterrena: 
no piensa en el cuerpo y el alma como componentes de una misma 
realidad y practica más bien un culto a la muerte con la adoración 
de la cruz, sobre todo en la vertiente católica. Es decir que niega la 
vida. Blake pensaba que cuerpo y alma constituían una misma rea­
lidad o, en otras palabras, que el cuerpo es lo que el hombre percibe 
de su alma. Por medio del cuerpo, se puede infundir tonificación al 
alma; se le debe satisfacer y liberar con la energía del sexo. 

22. El orgullo del pavo real es la gloria de Dios.

Aqui encontramos un eco múltiple. En los Proverbios §22-§25 
existe una diálogo con varios proverbios salomónicos: "El orgullo 
del pobre lo humillará; el humilde de espíritu obtendrá honores" 
(Prov. 29: 23 ), "Mujer virtuosa, corona del marido; mujer desver­
gonzada, caries en los huesos" (Prov. 12: 4 ), "La arrogancia precede 
a la ruina; el espíritu altivo a la caída" (Prov. 16: 18 ), "Como rugido 
de león la indignación del rey, el que la excita, se daña a sí mismo• 
(Prov. 20: 2 ), "El vigor es la belleza de los jóvenes, las canas el ornato 
de los viejos" (Prov. 20: 29). En el proverbio §22 de MHH, Blake 
reivindica la actitud llena de orgullo de quien está motivado o im­
pulsado por el Genio Poético. 

125 



ADRIÁN MuÑOZ 

derechura• (Prov. IS: 21) y "Hasta al necio, si calla, se le tiene por 
sabio, por inteligente, si cierra los labios" (Prov. 17: 28 ). No hay que 

perder de vista que MHH es sobre todo una sátira. 
El "necio" corresponde en varios sentidos con el "loco" (o sea, 

quien carece de "buen juicio" y "discernimiento"), pero a veces es jus­
tamente el necio/loco el que posee la capacidad de vislumbrar las ver­

dades que para los demás parecen ocultas. Recuérdese, por ejemplo, el 

papel casi oracular que poseen los bufones en los dramas de Shakes­
peare, cuya obra admiraba Blake; a menudo son ellos quienes entien­
den cabalmente la situación, mientras que el resto de los personajes 
(supuestamente serios, sensatos y "normales") no es capaz de aprehen­
der las circunstancias y concebir soluciones a sus problemáticas. Los 

personajes en su mayoría suelen estar cegados; los burlones, en ese de­
rroche de "locura� trascienden las limitaciones ordinarias para erigirse 
en sabios-locos. En este sentido, la sabiduría es un exceso de necedad o 
locura, y es que la genialidad es una manifestación de la locura 

J 9. La necedad es el manto de la bdlaquer{a. 63 

El original reza así: "Folly is the cloke ofknaver{ Es posible que 
aquí Blake hiciera eco de Eclesiastés: "Folly is set in great dignity, 
and the rich sit in low place" (Eclesiastés 10: 6).64 Los villanos se 
atavían con necedad. Carentes de discernimiento, no poseen más 
ornamentos que la cerrazón. 

20. La vergüenza es el manto del Orgullo.

Este proverbio recurre a la retórica del aforismo anterior. El hipó­
crita sentimiento de vergüenza oculta, disipa y, más importante, 
confina al orgullo; lo exilia hacia la región de los denominados vi­
cios y pecados. En otras palabras: el orgullo, falsamente, se viste de 
decoro. Pero véase Proverbio §22. 

124 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

21. Las prisiones se erigen con piedras de Ley, los Burdeles con la­

drillos de Religión.

La energía blakeana no sólo se refería a la creación y la rebeldía, sino 
también al apetito sexual. Uno de los preceptos de las ortodoxias 
eclesiásticas suprime el deseo carnal al condenarlo bajo el apelativo 

de "pecado de la lujuria''. Blake se mofa de los sacerdotes que apo­

yan esta concepción en un proverbio posterior (cf. Proverbio §55). 
La ortodoxia cristiana plantea una vida a medias, pues no es 

permitido realmente vivir a plenitud en el mundo físico y sensual. 
El creyente cristiano tiene siempre en mente la vida ultraterrena: 
no piensa en el cuerpo y el alma como componentes de una misma 

realidad y practica más bien un culto a la muerte con la adoración 

de la cruz, sobre todo en la vertiente católica. Es decir que niega la 
vida. Blake pensaba que cuerpo y alma constituían una misma rea­
lidad o, en otras palabras, que el cuerpo es lo que el hombre percibe 
de su alma. Por medio del cuerpo, se puede infundir tonificación al 
alma; se le debe satisfacer y liberar con la energía del sexo. 

22. El orgullo del pavo real es la gloria de Dios.

Aquí encontramos un eco múltiple. En los Proverbios §22-§25 
existe una diálogo con varios proverbios salomónicos: "El orgullo 
del pobre lo humillará; el humilde de espíritu obtendrá honores" 
(Prov. 29: 23), "Mujer virtuosa, corona del marido; mujer desver­
gonzada, caries en los huesos" (Prov. 12: 4 ), "La arrogancia precede 
a la ruina; el espíritu altivo a la caída" (Prov. 16: 18), "Como rugido 
de león la indignación del rey, el que la excita, se daña a sí mismo" 
(Prov. 20: 2), "El vigor es la belleza de los jóvenes, las canas el ornato 

de los viejos" (Prov. 20: 29). En el proverbio §22 de MHH, Blake 
reivindica la actitud llena de orgullo de quien está motivado o im­
pulsado por el Genio Poético. 

125 



ADRIÁN MuÑOZ 

23. La lujuria del chivo es la dádiva de Dios.

" No entregues tu vigor a las mujeres, ni tus caminos a las que pier­
den a los reyes" (Prov. 31: 3 SS). Ésta es una idea recurrente en la 
sabiduría salomónica. 

Tanto para Nietzsche como para Blake (con quien coincide el 
filósofo), uno de los crímenes contra la humanidad por parte de la 
moral es la represión de la sexualidad; sin embargo, para ninguno 
de ellos el sexo representa el fin último de la existencia. Para Blake, 
la sexualidad está en estrecha relación con el arte ( creación, imagi­
nación), mientras que para Nietzsche se vincula con la naturaleza 
misma de los instintos y el poder (Birenbaum L992: 14). Todos y 
cada uno de los sentidos son elementales para la ejecución de los 
impulsos y la percepción de lo divino; por lo tanto, Blake no cesa 
nunca de celebrar el deseo y la energía sexual: 

The lust ofthe goal is the bounty ofGod (MHH, sección F §23) 

The nakedness of woman is the workofGod (§25) 

Posiblemente Blake encontró un aliciente en otro pasaje del 
mismo libro bíblico: "El que haya esposa halla el bien y alcanza el 
favor de Jehová" (Prov. 18: 22 ). 

24. La ira del león es la sabiduría de Dios.

No hay otro modo que luchar apasionadamente, como fieras. Blake 
y Nietzsche sabían que aquello que de divino posee el hombre es su 
voluntad de superarse y liberarse; la energía que lo impulsa a sentir­
se " hijo de Dios"': 

Thewrath ofthelion is thewisdom ofGod (MHH, F §24). 

126 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Éste proverbio se relaciona con Proverbios §40 y §44. Es muy 
posible que Blake tuviera en mente el simbolismo del Apocalipsis, 
donde el león y el cordero se conjugan con frecuencia: el "león de la 
tribu de Judá� por ejemplo, llega para desatar los siete sellos y abrir 
el Libro (Apoc. 5: 5) y la cólera del cordero produce el dies irae, el 
Oía de la Ira del Señor (Apoc. 6: 16-17).Además, el león es uno de 

los rostros de las cuatro "criaturas" en Ezequiel l: l O y de los cuatro 
"seres vivientes" en Apocalipsis 4: 7, rostro que también se identifi­
có con Marcos el evangelista. 

Hay varias máximas canónicas que parecen ser subvertidas en 
este Proverbio del Infierno: "Es mejor el que tarda en airarse que el 

fuerte; y el que domina su espíritu, que el que conquista una ciudad" 
(Prov. L 6: 32 ), "El discernimiento del hombre detiene su furor, y su 
honra es pasar por alto la ofensa. Como rugido de león es la ira del 
rey, y su favor es como rocío sobre la hierba" (Prov. 19: 11-12). Al 
mismo tiempo, no es del todo improbable que Blake tomara como 
modelo (al menos parcialmente) algunas máximas de los Ranters. 

Jacob Bauthumley (s. XVII), uno de sus principales exponentes es­
cribió: "La ira humana alaba a Dios así como a su amor y a su do­
cilidad, y al Dios glorificado tanto en uno como en otro" (Nuttall 
2007: 211 ). La conexión directa entre Bauthurnley (y otros escrito­
res) y Blake es la innegable apuesta antinomista. 

25. La desnudez de la mujer es la obra de Dios.

Ver comentario a Proverbio §23. 

26. El exceso de congoja rle. El exceso de júbilo solloza.

El espíritu antinomista de Blake lo lleva más allá de la sátira, hacia 
el terreno de las contradicciones lingüísticas para forzar a la mente 
a expandir sus límites. Así, Blake retoma sentencias como "La con-

127 



ADRIÁN MUÑOZ 

23. La lujuria del chivo es la dádiva de Dios.

"No entregues tu vigor a las mujeres, ni tus caminos a las que pier­
den a los reyes" (Prov. 31: 3 SS). Ésta es una idea recurrente en la 
sabiduría salomónica. 

Tanto para Nietzsche como para Blake (con quien coincide el 
filósofo), uno de los crímenes contra la humanidad por parte de la 
moral es la represión de la sexualidad; sin embargo, para ninguno 
de ellos el sexo representa el fin último de la existencia. Para Blake, 
la sexualidad está en estrecha relación con el arte (creación, imagi­
nación), mientras que para Nietzsche se vincula con la naturaleza 
misma de los instintos y el poder (Birenbaum 1992: 14). Todos y 
cada uno de los sentidos son elementales para la ejecución de los 
impulsos y la percepción de lo divino; por lo tanto, Blake no cesa 
nunca de celebrar el deseo y la energía sexual: 

The lust of the goat is the bounty of God (MH H, sección F §23) 

l11e nakedness of woman is the work ofGod (§25) 

Posiblemente Blake encontró un aliciente en otro pasaje del 
mismo libro bíblico: "El que haya esposa halla el bien y alcanza el 
favor de Jehová" (Prov. 18: 22). 

24. La ira del león es la sabiduría de Dios.

No hay otro modo que luchar apasionadamente, como fieras. Blake 
y Nietzsche sabían que aquello que de divino posee el hombre es su 
voluntad de superarse y liberarse; la energía que lo impulsa a sentir­
se "hijo de Dios": 

Thewrath ofthe lion is thewisdom ofGod (MHH, F §24). 

126 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Éste proverbio se relaciona con Proverbios §40 y §44. Es muy 
posible que Blake tuviera en mente el simbolismo del Apocalipsis, 
donde el león y el cordero se conjugan con frecuencia: el " león de la 
tribu de Judá", por ejemplo, llega para desatar los siete sellos y abrir 
el Libro (Apoc. 5: 5) y la cólera del cordero produce el dies irae, el 
Día de la lra del Seüor (Apoc. 6: 16-17).Además, el león es uno de 
los rostros de las cuatro "criaturas• en Ezequiel l: l O y de los cuatro 
"seres vivientes" en Apocalipsis 4: 7, rostro que también se identifi­
có con Marcos el evangelista. 

Hay varias máximas canónicas que parecen ser subvertidas en 
este Proverbio del Infierno: "Es mejor el que tarda en airarse que el 
fuerte; y el que domina su espíritu, que el que conquista una ciudad" 
(Prov. 16: 32), "El discernimiento del hombre detiene su furor, y su 
honra es pasar por alto la ofensa. Como rugido de león es la ira del 
rey, y su favor es como rocío sobre la hierba" (Prov. 19: 11-12). Al 
mismo tiempo, no es del todo improbable que Blake tomara como 
modelo (al menos parcialmente) algunas máximas de los Ranters. 
Jacob Bauthumley (s. XVII), uno de sus principales exponentes es­
cribió: "La ira humana alaba a Dios así corno a su amor y a su do­
cilidad, y al Dios glorificado tanto en w10 como en otro" (Nuttall 
2007: 211 ). La conexión directa entre Bauthurnley (y otros escrito­
res) y Blake es la innegable apuesta antinomista. 

25. La dw1udez de la mujer es la obra de Dios.

Ver comentario a Proverbio §23. 

26. El exceso de congoja ríe. El exceso de júbilo solloza.

El espíritu antinomista de Blake lo lleva más allá de la sátira, hacia 
el terreno de las contradicciones lingüísticas para forzar a la mente 
a expandir sus línútes. Así, Blake retoma sentencias como "La con-

127 



ADRIÁN MUÑOZ 

goja abate el corazón del hombre, pero la buena palabra lo alegra" 
(Prov. 12: 25 ), 'í\un en la risa tendrá dolor el corazón, y el final de la 
alegría es tristeza" (Prov. 14: 13) y "Corazón alegre hace buena cara, 
corazón en pena deprime el espíritu" (Prov. 15: 13); lo que hace el 
autor inglés es revertirlas y crear axiomas que abanderen el papel 

del exceso en distintas esferas de la existencia. 
Más que una mera declaración de relatividad, la dialéctica de 

Blake en este tipo de aforismos conlleva la idea de trascender los 
limites convencionales de la lógica mundana y cotidiana para ac­
ceder a realidades supraterrenales. Así, el contrasentido aparente 
produce una suerte de epifanía, un poco al estilo de los koans del 
budismo Zen. La expresión paradójica encuentra un precursor 
salomónico en la sentencia "Hay quienes se hacen ricos, y no tie­
nen nada: y hay quienes se hacen pobres, y tienen muchas riquezas" 
(Prov. 13: 7). En la literatura reciente, el escritor argentino Antonio 
Porchia ofrece un equivalente: "Cuando me conformo con nada es 
cuando me conformo de todo" (Voces §39) y "En un alma llena 
cabe todo y en un alma vacía no cabe nada. ¡Quién comprende!" 
(Voces §330). (Compárese con el Proverbio §29.) 

2 7. El rugido de leones, el aullido de lobos, la cólera del mar tor­

mentoso y la espada destructiva son porciones de eternidad dema­

siado grandes para el ojo liumano. 

En los proverbios de Salomón encontramos: "León rugiente y oso que 
embiste es el gobernante impío sobre el pueblo empobrecido" (Prov.
28: 15 ). Los valores del león y el oso adquieren una significaáón dife­
rente en la sentencia blakeana. En otros libros bíblicos también figu­
ra la imagen del león feroz, por ejemplo en Job 4: l O; al respecto, ver 
también Proverbio §24. Desde luego, la naturaleza estremecedora de 
los elementos citados en este proverbio sugiere w1a experiencia numi­
nosa, una realidad apabullante e imposible de abarcar. La sensación es 

128 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

similar a la que experimenta Job cuando la voz del torbellino le canta 
los prodigios de la creación, particularmente la fiereza e indornitabili­
dad de Leviatán y Bellemoth, en espeáal en el capítulo 41. 

De cierto modo, el proverbio de Blake prefigura una frase del 
filósofo Soren K.ierkegaard: 

Lo que necesito es una voz penetrante como la mirada de Linceo, te­
rrible como el sollozo de los gigantes, persistente como los ruidos de 
la naturaleza, mordaz como una ráfaga de viento helado, pérfida como 
la despiadada burla del eco, tan amplia que vaya del bajo más profun­
do hasta los tonos más agudos, y tan modulada que de ser un dulce 
susurro de música sacra se convierta en la energía explosiva de la furia. 
Esto es lo que yo necesito para no asfixiarme, para lograr expresar lo 
que llevo dentro de mi pecho y así dar rienda suelta a las vísceras de la 
cólera y a las de la simpatía (Diapsálmata §23). 

La Voz del Genio Poético, como el mensaje de los profetas, es 
inexorable e imposible de acallar. El verdadero profeta/poeta ha­
bla, vocifera, aun a expensas de sí mismo. La profecía de Rintrah en 
la sección A de esta obra resulta igualmente misteriosa para el ojo 
o el oído humano.

28. El wrro condena la trampa, no a si mismo.

El "fuerte en astucia" mas "débil en coraje" (el zorro) no será ca­
paz de lograr el conocimiento absoluto ni la plenitud espiritual, 
"pues es inútil tender la red a los ojos mismos de los pajarillos" 
(Prov. l: 17). La sabiduría y la integridad espiritual no derivan de 
la astucia (el conocimiento mundano y corrompido), sino en la 
liberación sensorial. El zorro, ciego a esta verdad, se empecinará 
en sus métodos que invariablemente habrán de llevarlo al fracaso 
(la trampa). Puesto que no es capaz de rectificar sus medios, cu!-

129 



ADRIÁN MuÑOZ 

goja abate el corazón del hombre, pero la buena palabra lo alegra" 
(Prov. 12: 25), ''.Aun en la risa tendrá dolor el corazón, y el final de la 
alegría es tristeza" (Prov. 14: 13) y"Corazón alegre hace buena cara, 
corazón en pena deprime el espíritu" (Prov. 15: 13); lo que hace el 

autor inglés es revertirlas y crear axiomas que abanderen el papel 
del exceso en distintas esferas de la existencia. 

Más que una mera declaración de relatividad, la dialéctica de 
Blake en este tipo de aforismos conlleva la idea de trascender los 
límites convencionales de la lógica mundana y cotidiana para ac­
ceder a realidades supraterrenales. Así, el contrasentido aparente 
produce una suerte de epifanía, un poco al estilo de los koans del 
budismo Zen. La expresión paradójica encuentra un precursor 
salomónico en la sentencia "Hay quienes se hacen ricos, y no tie­
nen nada: y hay quienes se hacen pobres, y tienen muchas riquezas" 
(Prov. 13: 7). En la literatura reciente, el escritor argentino Antonio 
Porchia ofrece un equivalente: "Cuando me conformo con nada es 
cuando me conformo de todo" (Voces §39) y "En un alma llena 
cabe todo y en un alma vacía no cabe nada. ¡Q].iién comprende!" 
(Voces §330). (Compárese con el Proverbio §29.) 

2 7. El rugido de leones, el aullido de lobos, la cólera del mar tor­

mentoso y la espada destrudiva s011 porciones de etemidad dema­

siado grandes para el ojo humano. 

En los proverbios de Salomón encontran1os: "León rugiente y oso que 
embiste es el gobernante impío sobre el pueblo empobrecido" (Prov. 
28: 15). Los valores del león y el oso adquieren una significación dife­
rente en la sentencia blakeana En otros libros bíblicos tan1bién figu­
ra la imagen del león feroz, por ejemplo en Job 4: l O; al respecto, ver 
también Proverbio §24. Desde luego, la naturaleza estremecedora de 
los elementos citados en este proverbio sugiere una experiencia numi· 
nosa, una realidad apabullante e imposible de abarcar. La sensación es 

128 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

similar a la que expe1imenta Job cuando la voz del torbellino le canta 
los prodigios de la creación, particularmente la fiereza e indornitabili­
dad de Leviatán y Behemoth, en especial en el capítulo 41. 

De cierto modo, el proverbio de Blake prefigura una frase del 
filósofo Soren Kierkegaard: 

Lo que necesito es una voz penetrante como la mirada de Linceo, te· 
rrible como el sollozo de los gigantes, persistente como los ruidos de 

la naturaleza, mordaz como una ráfaga de viento helado, pérfida como 
la despiadada burla del eco, tan amplia que vaya del bajo más profun­
do hasta los tonos más agudos, y tan modulada que de ser un dulce 
susurro de música sacra se convierta en la energía explosiva de la furia . 
Esto es lo que yo necesito para no asfixiarme, para lograr expresar lo 

que llevo dentro de mi pecho y así dar rienda suelta a las vísceras de la 
cólera y a las de la simpatía (Diapsálmata §23 ). 

La Voz del Genio Poético, como el mensaje de los profetas, es 
inexorable e imposible de acallar. El verdadero profeta/poeta ha­
bla, vocifera, aun a expensas de sí mismo. La profecía de Rintral, en 
la sección A de esta obra resulta igualmente misteriosa para el ojo 

o el oído humano.

28. El zorro condena la trampa, no a sí mismo.

El "fuerte en astucia" mas "débil en coraje" (el zorro) no será ca­
paz de lograr el conocin1iento absoluto ni la plenitud espiritual, 
"pues es inútil tender la red a los ojos mismos de los pajarillos" 
(Prov. 1: 17). La sabiduría y la integridad espiritual no derivan de 
la astucia (el conocimiento mundano y corrompido), sino en la 
liberación sensorial. El zorro, ciego a esta verdad, se empecinará 
en sus métodos que invariablemente habrán de llevarlo al fracaso 

(la trampa). Puesto que no es capaz de rectificar sus medios, cul-

129 



ADRIÁN MUÑOZ 

pará siempre a factores externos y execrará las consecuencias de 
sus modos. Simboliza lo contrario al león/tigre, animál pletórico 
de coraje y bríos. 

29. Los gozos fecundan. Las congojas da11 a luz.

C( Proverbio §26. 

30. Que el hombre vista la pid del león; la mujer, el vellón de la

oveja.65 

Al parecer, este proverbio aconseja que cada quien se apegue a su 
naturaleza. En ese sentido, al hombre le corresponde la fiereza y a 
la mujer la humildad y la suavidad. Ambos se complementan. Re­
cuérdese que la ira del león es divina (Proverbio §24) y que la oveja, 
o cordero, es el símbolo de la dulzura, la entrega y el amor de Cristo.

31. El ave, un 11ído; la ara tía, u11a red; el hombre, amistad. 

Como expone el proverbio anterior, éste aconseja que a cada cual 
le corresponde su ámbito: "Como el ave que vaga lejos de su nido, 
así es el hombre que vaga lejos de su lugar" (Prov. 27: 8). El lugar 
del hombre es el amor fraternal, pues todos son hijos de Dios: "Un 
hermano ofendido es peor que una plaza fuerte, y las querellas son 
como cerrojos de ciudadela" (Prov. 18: 19). 

32. Tanto el 11ecio egoísta y so11rie11te como el 11ecio huraño y

fnmcido, pasarán por sabios, para convertirse en varas.

La vara representa la medida drástica para imponer la voluntad, para 
dictar norn1as; sin duda hace referencia a las varas que los educado­
res utilizaban en las aulas para escarmentar a sus pupilos, tal y como 

130 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

aparecen en "Holy Thursday" (Jueves Santo) en Los cantos de inocen­

cia y experiencia. El proverbio parece elaborar sobre: "Látigo para el 
caballo, brida para el asno y vara para la espalda de los necios. No 
respondas al necio según su necedad, no sea que tú también te vuel­
vas como él. Responde al necio según su necedad, no vaya a creerse 

que es un sabio" (Prov. 26: 3-5 ). También recuerda a: "Cuando calla, 

hasta el insensato es tenido por sabio, y el que cierra sus labios, por 
inteligente" (Prov. 17: 28) y, sobre todo en inglés, a: "In the mouth 

of the foolish is a rod of pride: but the lips of the wise shall preserve 
them" (Prov. 14: 3; mi énfusis).66 El proverbio de Blake en el original
reza así: "The selfish smiling fool, & the sullen frowning fool, shall be 

both thought wise, that there may be a rod" (mi énfasis). 

33. Lo que ahora está demostrada, alguna vez faesów imaginada.67 

El poder de la imaginación produce, crea realidades por la inspira­
ción del Genio Poético. Atreverse a imaginar, o mirar imaginativa­
mente, puede derivar en la adquisición de las verdades más trascen­
dentales.Así como quien carece de luz no podría devenir en estrella 
(Proverbio §9), quien no in1agine no podría lograr la sabiduría. S

0

e 
trata, en un sentido, de una variante del Proverbio §3. Dicho esta­
do sapiencial supone la aprehensión de la eternidad, y saberse uno 
mismo eterno y divino. 

34. La rata, el ratón, el zorro y el conejo: miran las raíces; el león,

el tigre, el caballo y el elefante: miran los frutos.

Tal vez en esta especie de bestiario infernal, Blake caracteriza a ani­
males ·superiores" e "inferiores''. Los cuatro prin1eros corresponden 
con los anin1ales inferiores, casi todos pequeños y alegóricamente 
despreciables, mientras que los cuatro restantes simbolizan ideales 
de coraje, realeza y determinación, en tanto criaturas grandes e im-

131 



ADRIÁN MUÑOZ 

pará siempre a factores externos y execrará las consecuencias de 
sus modos. Simboüza lo contrario al león/tigre, animál pletórico 
de coraje y bríos. 

29. Los gozos fecundan. Las congojas da11 a luz.

Cf. Proverbio §26. 

30. Que el l1ombre vista la piel del león; la mujer, el vellón de la 

oveja.65 

Al parecer, este proverbio aconseja que cada quien se apegue a su 
naturaleza. En ese sentido, al hombre le corresponde la fiereza y a 
la mujer la humildad y la suavidad. Ambos se complementan. Re­
cuérdese que la ira del león es divina ( Proverbio §24) y que la oveja, 
o cordero, es el símbolo de la dulzura, la entrega y el amor de Cristo.

31.El ave, un nido; la araña, una red; el l10mbre, amistad.

Como expone el proverbio anterior, éste aconseja que a cada cual 
le corresponde su ámbito: "Como el ave que vaga lejos de su nido, 
así es el hombre que vaga lejos de su lugar" (Prov. 27: 8). El lugar 
del hombre es el an1or fraternal, pues todos son hijos de Dios: "Un 
hermano ofendido es peor que una plaza fuerte, y las querellas son 
como cerrojos de ciudadela" (Prov. 18: 19). 

32. Tanto el necio ego{sta y sonriente romo el necio huraño y
fruncido, pasarán por sabios, para convertirse en varas.

La vara representa la medida drástica para imponer la voluntad, para 
dictar normas; sin duda hace referencia a las varas que los educado­
res utilizaban en las aulas para escarmentar a sus pupilos, tal y como 

130 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

aparecen en "Holy Thursday" (Jueves Santo) en Los cantos de inocen­

cia y experiencia. El proverbio parece elaborar sobre: "Látigo para el 
caballo, brida para el asno y vara para la espalda de los necios. No 
respondas al necio según su necedad, no sea que tú también te vuel­
vas como él. Responde al necio según su necedad, no vaya a creerse 
que es un sabio" (Prov. 26: 3-5 ). También recuerda. a: "Cuando calla, 
hasta el insensato es tenido por sabio, y el que cierra sus labios, por 
inteligente" (Prov. 17: 28) y, sobre todo en inglés, a: "In the mouth 
of the fooüsh is a rod of pride: but the lips of the wise sha.11 preserve 
them" (Prov. 14: 3; mi énfasis).66 El proverbio de Bla.ke en el original 
reza así: "The selfish smiling fool, & the sullen frowning fool, sha.11 be 
both thought wise, tha.t there may be a rod" (mi énfasis). 

33. Lo que ahora está demostrado, alguna vez fae sólo imaginado. 67 

El poder de la imaginación produce, crea realidades por la inspira­
ción del Genio Poético. Atreverse a imaginar, o mirar imaginativa­
mente, puede derivar en la adquisición de las verdades más trascen­
dentales. Así como quien carece de luz no podría devenir en estrella 
(Proverbio §9), quien no imagine no podría lograr la sabiduría. s·e 
trata, en un sentido, de una variante del Proverbio §3. Dicho esta­
do sapiencial supone la aprehensión de la eternidad, y saberse uno 
mismo eterno y divino. 

34. La rata, el ratón, el zorro y el conejo: miran las rafees; el león,
el tigre, el caballo y el elefante: miran los frut.os.

Tal vez en esta especie de bestiario infernal, Bla.ke caracteriza. a ani­
males "superiores" e "inferiores''. Los cuatro primeros corresponden 
con los animales inferiores, casi todos pequeños y alegóricamente 
despreciables, mientras que los cuatro restantes simbolizan ideales 
de coraje, realeza y determinación, en tanto criaturas grandes e irn-

131 



ADRIÁN MuÑOZ 

ponentes. Las criaturas inferiores son tales porque se preocupan ex­
clusivamente por los medios (los dogmas, las liturgias); las superio­
res, por su parte, se concentran en los resultados ( el conocimiento 
directo de Dios mediante el libre manar de sus energías). 

35. La cisterna contiet1e; la fuente se desborda.

Aquí parece que Blake tiene en mente el siguiente pasaje bíblico: 

Bebe el agua de tu propia cisterna, y de los raudales de tu propio pozo. 

¿Se han de derramar afuera tus manantiales, tus corrientes de agua por 

las calles? ¡Que sean para ti solo, y no para los extraños contigo! Sea 

bendito tu manantial y alégrate con la mujer de tu juventud( ... ) ¿Por 

qué, hijo mío, andarás apasionado por una mujer ajena y abrazarás el 

seno de una extraña? (Prov. 5: 15-20). 

La sabiduría salomónica previene contra desear lo ajeno -
algo que, por supuesto, está en absoluta consonancia con el Decá­
logo recibido por Moisés-; en particular, el proverbio se refiere a 
contentarse con lo que existe en el ámbito doméstico, particular­
mente la esposa. Se trata de una prohibición ya contenida en la ley 
mosaica. Blake creía que el amor, y en particular el amor erótico, no 
podía constreñirse a una sola mujer. De hecho, opinaba que podía 
resultar más saludable prodigar la libertad sexual con distintas pa• 
rejas, aunque él mismo no lo llevó a cabo. El motivo del amor libre 
está de algún modo articulado en ½sions of the Daughters of Albion 
(Visione s de las hijas deA/bión). 

Para Blake, la cisterna ( el matrimonio, la convención social) re­
prime el deseo, mientras que la fuente desbordante (el amor libre) 

representa la libertad sexual y erótica. La cisterna, en tanto limitan• 
te, contiene agua estancada y, a la postre, putrefacta. El agua de la 
fuente o el manantial, por su lado, mana libremente y a borbotones. 

132 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

36. Un pensamiento colma la it1mensidad.

El pensamiento aquí se refiere a la visión guiada por el Genio Poéti­
co. Cf. Proverbio §33 y comparar con "Y si no hay nada que es igual 
al pensamiento y no hay nada sin el pensamiento, o el pensamiento 
es sólo pensamiento o el pensamiento es todo" (Voces §356). Pues• 
to que el pensamiento está auxiliado por el Genio Poético, puede 
acceder a las regiones divinas y más trascendentales, en esa medida 
puede homologarse con el pensamiento de Dios y, por tanto, infi­
nito. La Imaginación puede imbuirlo todo, tanto el tiempo como 
el espacio, que no son sino fronteras convencionales, limitaciones 
para quienes se rigen por dogmas y convenciones. 

3 7. Está siempre dispuesto a decir tus pensamientos y el 11il k flJitará. 

El presente proverbio contraviene máximas como "Quien vigila su 
boca, guarda su vida; quien abre sus labios, busca su ruina" (Prov. 
3: 13), "En las muchas palabras no faltará pecado; quien reprime 
sus labios es prudente (Prov. 1 O: 19) y "A oídos de necio no hables, 
porque se burlará de la prudencia de tus dichos" (Prov. 23: 9 ). Aún 
más de cerca, la construcción original de este proverbio (Always b e  
ready to speak your mind, anda bas e man will avoid you) parece paro­
diar "A fool uttereth ali his rnind: but a wise man keepeth it in till
afterwards" (Prov. 29: 11¡ véase también 26: 4-5).68

Si para Blake el Genio Poético constituye la quintaesencia de 
la vida humana, por fuerza la creatividad tendrá que ser valuada 
altamente. Tal y corno se ha expresado ya en otros proverbios, la 
contención va en detrimento de la creatividad. El Genio Poético 
no sólo se revela en la producción artística propiamente dicha, sino 
en pensamientos, visiones e ideas (cf. Proverbio §36); si éstos se 
perciben, entonces habrá que manifestarlos abierta y libremente. Si 
estas ideas surgen de la "necedad� entonces -diría Blake- están 

133 



ADRIÁN MuÑOZ 

ponentes. Las criaturas inferiores son tales porque se preocupan ex­
clusivamente por los medios (los dogmas, las liturgias); las superio­
res, por su parte, se concentran en los resultados ( el conocimiento 
directo de Dios mediante el libre manar de sus energías). 

35. La cisterna contiene; la fue11ú se desborda.

Aquí parece que Blake tiene en mente el siguiente pasaje bíblico: 

Bebe el agua de tu propia cisterna, y de los raudales de tu propio pozo. 

¿Se han de derramar afuera tus manantiales, tus corrientes de agua por 

las calles? ¡Que sean para ti solo, y no para los extraños contigo! Sea 

bendito tu manantial y alégrate con la mujer de tu juventud ( .. .) ¿Por 

qué, hijo mío, andarás apasionado por una mujer ajena y abrazarás el 

seno de una extraña? (Prov. 5: 15-20). 

La sabiduría salomónica previene contra desear lo ajeno -
algo que, por supuesto, está en absoluta consonancia con el Decá­
logo recibido por Moisés-; en particular, el proverbio se refiere a 
contentarse con lo que existe en el ámbito doméstico, particular­
mente la esposa. Se trata de una prohibición ya contenida en la ley 
mosaica. Blake creía que el amor, y en particular el amor erótico, no 
podía constreñirse a una sola mujer. De hecho, opinaba que podía 
resultar más saludable prodigar la libertad sexual con distintas pa­
rejas, aunque él mismo no lo llevó a cabo. El motivo del amor libre 
está de algún modo articulado en Visions of the Daughters of Albion 
(Visiones de las hijas deA/bión). 

Para Blake, la cisterna ( el matrimonio, la convención social) re­
prime el deseo, mientras que la fuente desbordante (el amor libre) 
representa la libertad sexual y erótica. La cisterna, en tanto limitan­
te, contiene agua estancada y, a la postre, putrefucta. El agua de la 
fuente o el manantial, por su lado, mana libremente y a borbotones. 

132 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

J6. Un pensamiento colma la inmensidad. 

El pensamiento aquí se refiere a la visión guiada por el Genio Poéti­
co. Cf. Proverbio §33 y comparar con "Y si no hay nada que es igual 

al pensamiento y no hay nada sin el pensamiento, o el pensamiento 
es sólo pensamiento o el pensamiento es todo" (Voces §356). Pues­
to que el pensamiento está auxiliado por el Genio Poético, puede 

acceder a las regiones divinas y más trascendentales, en esa medida 
puede homologarse con el pensamiento de Dios y, por tanto, infi­
nito. La Imaginación puede imbuirlo todo, tanto el tiempo como 
el espacio, que no son sino fronteras convencionales, limitaciones 

para quienes se rigen por dogmas y convenciones. 

3 7.Está siempre dispuesta a decir tus pensamientos y el vil te evitará. 

El presente proverbio contraviene máximas como "Quien vigila su 
boca, guarda su vida; quien abre sus labios, busca su ruina" (Prov. 
3: 13), "En las muchas palabras no faltará pecado; quien reprime 
sus labios es prudente (Prov. 10: 19) y J\ oídos de necio no hables, 

porque se burlará de la prudencia de tus dichos• (Prov. 23: 9 ). Aún 
más de cerca, la construcción original de este proverbio (Always be 

ready to speak your mind, and a base man wi/1 avoid you) parece paro­
diar "A fool uttereth ali his mind: but a wise man keepeth it in till 

afterwards" (Prov. 29: 11; véase también 26: 4-5 ).68 

Si para Blake el Genio Poético constituye la quintaesencia de 
la vida humana, por fuerza la creatividad tendrá que ser valuada 
altamente. Tal y corno se ha expresado ya en otros proverbios, la 
contención va en detrimento de la creatividad. El Genio Poético 
no sólo se revela en la producción artística propiamente dicha, sino 
en pensamientos, visiones e ideas (cf. Proverbio §36); si éstos se 
perciben, entonces habrá que manifestarlos abierta y libremente. Si 
estas ideas surgen de la "necedad� entonces -diría Blake- están 

133 



ADRIÁN MuÑOZ 

amparadas por el Genio Poético y, en consecuencia, las personas 
"sensata{ (mas reprimidas) mostrarán su censura, que no es sino 
una torcida muestra de reconocimiento (cf Proverbio §47). 

Junto con Nietzsche, Blake coincide en que existen diferentes 
modos de pensar, entender e interpretar; modos que son también ve­
locidades intelectuales. Para comparar estos "modos: Nietzsche ( 1992: 
229-30) utilizó términos prestados de filósofos sánscritos. Por un
lado se hallan quienes, como él, pensaban con la velocidad del río
Ganges (gangasrotagati) y, por el otro, quienes pensaban tan lentos
como una tortuga (k.wmagati). Con su característico tono sardónico,
Nietzsche expresa que la diferencia de velocidad intelectual produce
una honda brecha interpretativa entre el pensador (particularmente,
él mismo) y sus lectores, incluso sus amigos; al final, no le queda más
opción que reírse de ellos y alejarse.69 Blake, por su parte, escribió
en 1799 en una carta que: "What is Grand is necessarily obscure to 
Weak men. That which can be made Explicit to the ldiot is not worth
my care. The wisest of the Ancients consider'd what is not too Explicit
as the fittest for lnstruction because it rouzes the fuculties to act"7º (en
Damon 1988: xxvi). Los mensajes que comunicaba debían ser ase•
quibles sólo para algunos elegidos, es decir, quienes tengan el deseo
de realizarse. "El argumento de una obra de poesía ( ... ) recuerda la
sentencia de un oráculo: es oscuro-luminoso como la sentencia de
un oráculo", como apunta Cesare Pavese ( 1994: 98 ). Y en efecto, los
mensajes de los poemas proféticos de Wtlliam Blake son tan confu­
sos como los oráculos, uno de cuyos epítomes son los "Proverbios
del infierno�

38. Cualquier cosa posible de creerse, es u11a image11 de la verdad.

Esse est percipi. Berkeley había desarrollado la idea de que los obje­
tos del conocimiento constituían una ilimitada variedad de ideas 
susceptibles de percibirse y, de un modo no tan distinto de Blake1 

134 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

sostenía que "la existencia de una idea consiste en ser percibida" 
(Tola y Dragonetti 2008: 295). Cf Proverbio §33. 

39. El águila nunca perdió tanto tiempo como cuando se dedicó a

aprender del cuervo.

Acaso Blake desea explicar que el águila, Lm animal solar y de alto vue­
lo, no debería rebajarse al nivel del cuervo, un animal bajo y carroñero. 
Al águila le atañen las alturas y los circuitos divinos, mientras que el 
cuervo pertenece a la rapiña, a lo podrido. El águila supone un dirigirse 
hacia lo más alto; el cuervo es la podredumbre y la muerte inexorable. 
El águila aquí es el hombre verdaderamente "justo" y que se había deja· 
do instruir por el cuervo (el "vil"). Desde esa óptica, hay ciertos ecos de 
Salmos l: 1-2. Ver al respecto la Sección A y el Proverbio §50. 

40. El zorro provee para s{ mismo, pero Dios provee para el león.

Este proverbio desarroUa la caracterización del wrro como emblema 
de la astucia (no de la sabiduría ni la inteligencia positiva), mientras que 
el león representa la sabiduría pura. Es también una relectura de: "Yahvé 
se aleja de los malos, y escucha la plegaria de los justos" (Prov. 15: 29 ), 
"El corazón del hombre medita su camino, pero es Yahveh quien ase­
gura �1.IS pasos" (Prov. l6: 9). Puesto que el león posee una naturaleza 
liberada -y por lo tanto plena-, goza de la gracia de Dios. El rorro, en 
cambio, es egoísta y de percepciones limitadas; es típicamente la encar­
nación del carente de pujanza (ver Proverbios §34 y §49 ). 

41. Pie11sa por la maña11a. Actúa a mediod{a. Come por la tarde.

Duerme por la 11ocl,e.

Desde luego, se trata de una adaptación resumida de Eclesiastés 3: 
1-8. Cf. también Proverbio§ 1.

135 



ADRIÁN MUÑOZ 

amparadas por el Genio Poético y, en consecuencia, las personas 
"sensatas" (mas reprimidas) mostrarán su censura, que no es sino 
una torcida muestra de reconocimiento (cf. Proverbio §47). 

Junto con Nietzsche, Blake coincide en que existen diferentes 
modos de pensar, entender e interpretar¡ modos que son también ve­
locidades intelectuales. Para comparar estos "modos•, Nietzsche ( 1992: 
229-30) utilizó términos prestados de filósofos sánscritos. Por un
lado se hallan quienes, como él, pensaban con la velocidad del río
Ga.nges (gangasrotagatí) y, por el otro, quienes pensaban tan lentos
como una tortuga (kurmagati). Con su característico to.no sardónico,
Nietzsche expresa que la diferencia de velocidad intelectual produce
una honda brecha interpretativa entre el pensador ( particularmente,
él mismo) y sus lectores, incluso sus amigos; al final, no le queda más
opción que reírse de ellos y alejarse.69 Blake, por su parte, escribió
en 1799 en una carta que: "What is Grand is necessariJy obscure to
Weak men. That wh.ich can be made Explicit to the Jdiot is not worth
my care. The wisest of the Ancients consider'd what is not too Explicit
as the littest for Instruction because it rouzes the faculties to act"7° (en
Darnon 1988: xxvi). Los mensajes que comunicaba debían ser ase­
quibles sólo para algunos elegidos, es decir, quienes tengan el deseo
de realizarse. "El argumento de una obra de poesía ( ... ) recuerda la
sentencia de un oráculo: es oscuro-luminoso como la sentencia de
un oráculo� como apunta Cesare Pavese ( 1994: 98 ). Y en efecto, los
mensajes de los poemas proféticos de William Blake son tan confu­
sos como los oráculos, uno de cuyos epítomes son los "Proverbios
del infierno�

38. Cualquier cosa posible de creerse, es u11a imagen de la verdad.

Esse est percípi. Berkeley había desarrollado la idea de que los obje­
tos del conocimiento constituían una ilimitada variedad de ideas 
susceptibles de percibirse y, de un modo no tan distinto de Blake, 

134 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

sostenía que "la existencia de una idea consiste en ser percibida" 
(Tola y Dragonetti 2008: 295). Cf Proverbio §33.

39. El águila nu11ca perdió tanto tiempo como cuando se dedicó a

aprender del cuervo.

Acaso Blake desea explicar que el águila, un animal solar y de alto vue­
lo, no debería rebajarse al nivel del cuervo, un animal bajo y carroñero. 
Al águila le atañen las alturas y los circuitos divinos, núentras que el 
cuervo pertenece a la rapiña, a lo podrido. El águila supone un dirigirse 
hacia lo más alto; el cuervo es la podredumbre y la muerte ine.wrable. 
El águila aquí es el hombre verdaderamente 'ºjusto" y que se había deja­
do instruir por el cuervo (el "vil"). Desde esa óptica, hay ciertos ecos de 
Salmos 1: 1-2. Ver al respecto la Sección A y el Proverbio §50. 

40. El zorro provee para sí mismo, pero Dios provee para el león.

Este proverbio desarroUa la caracterización del zorro como emblema 
de la astucia (no de la sabiduría ni la inteligencia positiva), mientras que 
el león representa la sabiduría pura. Es también una relectura de: "Yahvé 
se aleja de los malos, y escucha la plegaria de los justos" (Prov. 15: 29 ), 
"El corazón del hombre medita su camino, pero es Yahveh quien ase­
gura sus pasos" (Prov. 16: 9 ). Puesto que el león posee una naturaleza 
liberada -y por lo tanto plena-, goza de la gracia de Dios. El rorro, en 
cambio, es egoísta y de percepciones limitadas¡ es típicamente la encar­
nación del carente de pujanza ( ver Proverbios §34 y §49 ). 

41. Piensa por la maña11a. Actúa a mediod{a. Come por la tarde.

Duerme por la 11ocl,e.

Desde luego, se trata de una adaptación resumida de Eclesiastés 3: 
1-8. Cf también Proverbio§ 1.

135 



ADRIÁN MUNOZ 

42.Aquel que ha padecido tus imposiciones, te conoce.

El espíritu revolucionario de Blake es incisivo; nunca deja de manifes­
tarse en contra de las tiranías y el autoritarismo. El sometido habrá de 
sublevarse; con apego a este anhelo es que Blake compuso sus obras 
"continentales" o "revolucionarias" como America y Europe. Un pre­
ludio de aquellas es "A Song ofLiberty" (sección O) en esta misma 
obra Aunque a veces extirpada de MHH por algunos editores, sobre 
todo en lengua castellana, el "Canto de libertad" es una coda perti­
nente a todo el discurso expuesto en los "Proverbios del Infierno� 

El Proverbio §42 recuerda a: "No te burles del hombre que 
vive en aflicción, porque el que humilla, también exalta" (Sirácides 
7: 11 ).7' Cf. Proverbio § 17. De algún modo, también recuerda a 

"Quien escatima la vara, odia a su hijo¡ quien le tiene amor, le casti­
ga" (Prov. 13: 24). De manera extensiva, incluso se puede aplicar a 
Job quien, habiendo padecido las injustas pruebas de Yahvé, tuvo la 
oportunidad de acceder a un contacto directo con éste. 

43. As{ como el arado sigue a las palabras, Dios recompensa las

plegarias.

Este proverbio refuerza el papel y el valor de la fe que, cabe recor­
dar, no equivale a la adhesión de dogmatismos. "El bueno obtiene 
el favor de Yahvé; pero él condena al hombre taimado" (Prov. 12: 
2), "Todo trabajo produce abundancia, la charlatanería sólo indi­

gencia" (Prov. 14: 23). Ver también Proverbio §51. 

44. Los tigres de la ira son más sabios que los caballos de la instrucción.

Mientras que las Escrituras dicen: "No te apresures en tu corazón a 
enojarte, porque el enojo reposa en el seno de los necios" (Ecles. 7: 
9 ), Blake alaba la ira felina. Cf. Proverbio §24 y §40, donde el león 

136 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

es una variante del tigre; ver también Proverbio §34. De acuerdo 
con Damon ( 1988: 242 ), el león representa, en sentido estricto, la 
ira espiritual, mientras que el tigre encarna la ira emocional y cie­
ga. Los tigres de la ira y los caballos de la instrucción reaparecen en 
Los cuatro zoas, en una escena llena de antagonismos, de afanes y de 
energía liberada (Blake 1988: 314 ). 

45. Espera veneno del agua estancada.

Una vez más, la cisterna que contiene (constriñe) no produce vida 
(libre flujo), sino decadencia. Cf. Proverbio §35. El agua que corre, 
pues, simboliza la vida pletórica. En el evangelio gnóstico El santo 

libro del Gran Espíritu Invisible, se habla del agua bautismal que corre, 
agua que confiere la inmortalidad y el conocimiento trascendental 
(Meyer 2005: 138). 

46. Nunca sabrás cuánto es suficiente, a menos que sepas cuánto

es más que suficiente.

El Proverbio §46 funciona como una contestación burlona de 
• ¿Has hallado miel? Come sólo suficiente, no sea que te hartes de 
ella y la vomites" (Prov. 25: 16). Blake nos insta constantemente a
rebasar los límites, a romper los grilletes. Cf. Proverbios §3 y §70.

47. ¡Escucha el reproche de los necios! ¡Es un titulo de nobleza! 

Se trata de una adaptación de: "No te hagas el justo delante del Señor, 
ante el rey no te las des de sabio'· (Sirácides 7: 5) y de "El burlador no 
ama al que lo corrige ni acude a los sabios• (Prov. 15: 12; cf. también 
23: 9). Para Blake, la constante disyuntiva necio/sabio subraya la 
preponderancia de quienes hipócritamente se denominan "buenos" 
y defensores de la religión institucionalizada; la recurrencia de estos 

137 



ADRIÁN MUÑOZ 

42.Aquel que ha padecido tus imposiciones, te conoce.

El espíritu revolucionario de Blake es incisivo; nunca deja de manifes­
tarse en contra de las tiranías y el autoritarismo. El sometido habrá de 
sublevarse; con apego a este anhelo es que Blake compuso sus obras 
"continentales" o "revolucionarias" como America y Europe. Un pre­
ludio de aquellas es 'í\ Song ofLiberty" (sección O) en esta misma 
obra. Aunque a veces extirpada de MHH por algunos editores, sobre 
todo en lengua castellana, el "Canto de libertad" es una coda perti­
nente a todo el discurso expuesto en los "Proverbios del Infierno� 

El Proverbio §42 recuerda a: "No te burles del hombre que 
vive en afljcción, porque el que humilla, también exalta" (Sirácides 
7: 11 ).71 Cf. Proverbio § 17. De algún modo, también recuerda a 
"Quien escatima la vara, odia a su hijo; quien le tiene amor, le casti­
ga" (Prov. 13: 24). De manera extensiva, incluso se puede aplicar a 
Job quien, habiendo padecido las injustas pruebas de Yahvé, tuvo la 
oportunidad de acceder a un contacto directo con éste. 

43. Así como el arado sigue a las palabras, Dios recompensa las

plegarias.

Este proverbio refuerza el papel y el valor de la fe que, cabe recor­
dar, no equivale a la adhesión de dogmatismos. "El bueno obtiene 
el favor de Yahvé; pero él condena al hombre taimado" (Prov. 12: 
2), "Todo trabajo produce abundancia, la charlatanería sólo indi­
gencia" (Prov. 14: 23 ). Ver también Proverbio §51. 

44. Los tigres� la ira son más sabios que los caballos� la instrua:ión.

Mientras que las Escrituras dicen: "No te apresures en tu corazón a 
enojarte, porque el enojo reposa en el seno de los necios" (Ecles. 7: 
9 ), Blake alaba la ira felina. Cf. Proverbio §24 y §40, donde el león 

136 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

es una variante del tigre; ver también Proverbio §34. De acuerdo 
con Darnon (1988: 242), el león representa, en sentido estricto, la 
ira espiritual, mientras que el tigre encarna la ira emocional y cie­
ga. Los tigres de la ira y los caballos de la instrucción reaparecen en 
Los cuatro zoas, en una escena llena de antagonismos, de afanes y de 
energía liberada (Blake 1988: 314). 

45. Espera veneno del agua estancada.

Una vez más, la cisterna que contiene (constriñe) no produce vida 
(libre flujo), sino decadencia. Cf. Proverbio §35. El agua que corre, 
pues, simboliza la vida pletórica. En el evangelio gnóstico El santo 

libro del Gran Esp(ritu Invisible, se habla del agua bautismal que corre, 
agua que confiere la inmortalidad y el conocimiento trascendental 
(Meyer 2005: 138). 

46. Nunca sabrás cuánto es suficiente, a menos que sepas cuánto

es más que suficiente.

El Proverbio §46 funciona como una contestación burlona de 
"¿Has hallado miel? Come sólo suficiente, no sea que te hartes de 
ella y la vomites" (Prov. 25: 16). Blake nos insta constantemente a 
rebasar los limites, a romper los grilletes. Cf. Proverbios §3 y §70. 

4 7. ;Escucha el reproche de los necios! ;Es un título de nobleza! 

Se trata de una adaptación de: "No te hagas el justo delante del Señor, 
ante el rey no te las des de sabio" ( Sirácides 7: 5) y de "El burlador no 
arna al que lo corrige ni acude a los sabios" (Prov. 15: 12; cf también 
23: 9). Para Blake, la constante disyuntiva necio/sabio subraya la 
preponderancia de quienes hipócritarnente se denominan "buenos" 
y defensores de la religión institucionalizada; la recurrencia de estos 

137 



ADRIÁN MUÑOZ 

apelativos, desde luego, deriva del übro de Proverbios en la Bibüa. 
Recordemos también las ambigüedades constantes en la termino­
logía directa y satírica de MHH (ver comentario a Proverbio §8): 
el "necio" de este proverbio, ¿corresponde al necio de Proverbio §8? 
¿0!1é relación tiene con el hombre "vil" de Proverbio §37? 

La identidad no es tan automática como parece a primera vista. 
Los "Proverbios del Infierno" forman una suerte de unidad (pese a 
su aparente naturaleza difusa) y el espíritu sardónico y tergiversador 
que impera en todo MHH imbuye también a las máximas de la "sabi­
duría infernar Así, paralelamente a los Proverbios §8, §37 y §47, hay 
que considerar también los Proverbios § 12, § 18, § 19, §32 y §52. En 
algunos casos, parece que Blake otorga al término "necio" una conno­
tación negativa y a veces positiva. Retomando el célebre Proverbio §3 
(El camino del exceso conduce al palacio de la sabiduría), debemos man­
tener en claro que la sabiduría blakeana corresponde parcialmente 
con la necedad salomónica, es decir, la imprudencia, la insensatez y 
el exceso (en contraposición con la contención).Al mismo tiempo, la 
yuxtaposición de las nociones de necedad, sabiduría y nobleza en este 
proverbio hacen eco de: "Mejor es un muchacho pobre y sabio que un 
rey viejo e insensato que ya no sabe ser precavido" (Eclesiastés 4: 13 ). 

48. Los ojos de fuego, la 11ariz de aire, la boca de agua, la barba

de tierra.

Aquí encontramos una relación íntima entre el microcosmos (el 
cuerpo humano) y el macrocosmos (el universo expandido y los ele­
mentos naturales). El estilo üngüístico posiblemente toma como mo­
delo sentencias como ''A proud look, a lying tongue, and hands that 
shed innocent blood, An heart that deviseth wicked imaginations, 
feet that be swift in running to mischief''12 (Prov. 6: 17-18), pero las
adapta, mediante un trocamiento de adjetivos, para imprimir un sen­
tido enérgico e "infernal� El mismo estilo se utiliza en Proverbio §61. 

138 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

49. El débil de valor es fuerte e11 astucia.

Se refiere al zorro que aparece en otros proverbios. Sin duda, nues­
tro autor tenía en mente la proclama salomónica de: "Príncipe sin 
inteligencia multiplica la opresión, el que odia el lucro prolongará 
sus días" (Prov. 28: 16). Desde Esopo, en el imaginario popular el 
zorro se asocia con la astucia y la trampa. Este proverbio se cita más 
adelante, en la sección K. 

50. El ma11za110 jamás pregu11ta al haya c6mo crecer, ni el le6n, al 

caballo, c6mo conseguir la presa.

La secuencia en espiral de los "Proverbios del ln.fierno" construye 
una insistencia dialéctica. En términos burdos, aquí se trata de una 
versión blakeana del refrán Zapatero, a tus zapatos. De manera direc­
ta, subvierte la estipulación bíblica: "The wise in heart will receive 
commandments: but a prating fool shall fa]I" (Prov. 10: 8).73 Cf.
Proverbio §39. 

51. Quien recibe agradecido, da abunda11te cosecha.

"El alma generosa será colmada, y el que sacia a otro la sed, también 
será saciado" (Prov. 11: 25). Las palabras de este proverbio infernal 
conminan a estar abiertos a la recepción del Genio Poético y, por 
tanto, a percibir los "productos del tiempo" (Proverbio§ 1 O). 

52. Si otros 110 lmbiesen sido 11ecios, nosotros habríamos de serlo.7�

Para entender este aforismo conviene releer los Proverbios §8, § 12, 
§ 18, § 19, §32, §37 y §4 7. En éste, el papel del "necio" es considerado
favorablemente. Uno se pregunta si no tendrá una relación velada
con Génesis y la historia del Arbol de la Ciencia. Al contravenir

139 



ADRIÁN MUÑOZ 

apelativos, desde luego, deriva del libro de Proverbios en la Biblia. 
Recordemos también las ambigüedades constantes en la termino­
logía directa y satírica de MHH (ver comentario a Proverbio §8): 
el "necio" de este proverbio, ¿corresponde al necio de Proverbio §8? 
¿Qué relación tiene con el hombre "vff' de Proverbio §37? 

La identidad no es tan automática como parece a primera vista. 
Los "Proverbios del Infierno" forman una suerte de unidad (pese a 
su aparente naturaleza difusa) y el espíritu sardónico y tergiversador 
que impera en todo MHH imbuye también a las máximas de la "sabi­
duría infernar Así, paralelamente a los Proverbios §8, §37 y §47, hay 
que considerar también los Proverbios § 12, § 18, §19, §32 y §52. En 
algunos casos, parece que Blake otorga al término "necio" una conno­
tación negativa y a veces positiva. Retomando el célebre Proverbio §3 
(El camino del exceso conduce al palacio de la sabiduría), debemos man­
tener en claro que la sabiduría blakeana corresponde parcialmente 
con la necedad salomónica, es decir, la imprudencia, la insensatez y 
el exceso (en contraposición con la contención).AI mismo tiempo, la 
yuxtaposición de las nociones de necedad, sabiduría y nobleza en este 
proverbio hacen eco de: "Mejor es un muchacho pobre y sabio que un 
rey viejo e insensato que ya no sabe ser precavido" (Eclesiastés 4: 13 ). 

48. Los ojos de fuego, la nariz de aire, la boca de agua, la barba

de tierra.

Aquí encontramos una relación íntima entre el microcosmos (el 
cuerpo humano) y el macrocosmos ( el universo expandido y los ele­
mentos naturales). El estilo lingüístico posiblemente toma como mo­
delo sentencias como "A proud look, a lying tongue, and hands that 
shed innocent blood, An heart that deviseth wicked imaginations, 
feet that be swift in running to mischief"'2 (Prov. 6: 17-18), pero las 
adapta, mediante un trocamiento de adjetivos, para imprimir un sen­
tido enérgico e "infernal� El mismo estilo se utiliza en Proverbio §61. 

138 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAK.E 

49. El débil de valor es fuerte en astucia.

Se refiere al zorro que aparece en otros proverbios. Sin duda, nues­

tro autor tenía en mente la proclama salomónica de: "Príncipe sin 
inteligencia multiplica la opresión, el que odia el lucro prolongará 
sus días" (Prov. 28: 16). Desde Esopo, en el imaginario popular el 
zorro se asocia con la astucia y la trampa. Este proverbio se cita más 
adelante, en la sección K. 

50. El manzano jamás pregunta al haya cómo crecer, ni el león, al

caballo, cómo conseguir la presa.

La secuencia en espiral de los "Proverbios del Infierno" construye 
una insistencia dialéctica. En términos burdos, aquí se trata de una 
versión blakea.na del refrán Zapatero, a tus zapatos. De manera direc­
ta, subvierte la estipulación bíblica: "The wise in hear t will receive 
commandments: but a prating fool shall fall" (Prov. 10: 8 ).73 Cf
Proverbio §39. 

51. Quien recibe agradecido, da abundante cosecha.

"El alma generosa será colmada, y el que sacia a otro la sed, también 
será saciado" (Prov. 11 : 25). Las palabras de este proverbio infernal 
conminan a estar abiertos a la recepción del Genio Poético y, por 
tanto, a percibir los "productos del tiempo" (Proverbio§ 10). 

52. Si otros 110 hubiesen sido necios, nosotros habrúunos deserto.'•

Para entender este aforismo conviene releer los Proverbios §8, § 12, 
§18, § 19, §32, §37 y §47. En éste, el papel del "necio" es considerado
favorablemente. Uno se pregunta si no tendrá una relación velada
con Génesis y la historia del Árbol de la Ciencia. Al contravenir

139 



ADRIÁN MUÑOZ 

los mandatos por Yahvé y comer del fruto prohibido, Adán y Eva 
actúan "neciamente", pero, al mismo tiempo, ello les proporciona 
el conocimiento. Ser necio -en sentido blakeano- supone la 
persecución del conocimiento, un conocimiento que por necesi­
dad habrá de ser considerado "infernal", toda vez que se opone a la 
legislación de la religión organizada. Si no hubiera habido una Eva 
y un Adán que transgredieran la prohibición de comer del Arbol de 
la Ciencia, si no hubiera habido un ángel convertido en demonio 
que desafiara a un dios opresor, nos quedaría a nosotros asumir esa 
responsabilidad. 

53. El alma del dulce deleite no puede mancillarse nunca.

El exceso, si es puro y legítimo, trasciende las etiquetas convencio­
nales de "pecado� Ore, personaje del panteón blakeano, repite esta 
sentencia en America a Prophecy 8.14 (Blake 1988: 54) y la idea ya 
había sido introducida en Visions ... 1.9-1 O en voz de una ninfa: "be­
cause the soul of sweet delight / Can never pass away [porque el 
alma del dulce deleite/ no puede fenecer jamás]" (Blake 1988: 46). 
Ver también el final de MHH, sección C. Especulando, uno podría 
suponer que Blake lleva hasta sus máximas consecuencias los con­
sejos como éste: 

140 

Anda, come tu pan con gozo y bebe tu vino con alegre corazón, por­
que tus obras ya son aceptables a Dios. En todo tiempo sean blancas 
tus vestiduras, y nunca falte aceite perfumado sobre tu cabeza. Goza 
de la vida, con la mujer que amas, todos los días de tu vana vida, que 
Dios te ha dado debajo del sol; porque ésta es la porción de tu vida y 
del duro trabajo con que te afanas debajo del sol. Todo lo que te venga 
a la mano para hacer, hazlo con empeño. Porque en el Seol, a donde 
vas, no hay obras, ni cuentas, ni conocimiento, ni sabiduría (Eclec. 9: 
7-10).

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

54. Cuando miras unÁguila, miras una porción de Genio: jyergue
la cabeza!

Nuevamente encontramos al águila, aquí con toda su majestuosi­
dad. Tal vez Blake estuviese pensando en las palabras atribuidas a 
Salomón: "Tres cosas hay que me desbordan y cuatro que no co­
nozco: el camino del águila en el cielo, el camino de la serpiente por 
la roca, el camino del navío en alta mar, el camino del hombre en 
la doncella" (Prov. 30: 18-19; mi énfasis). Ver también Proverbio 
§39 y sección J. El águila de este aforismo equivale a las imágenes
presentadas en Proverbio §27. De manera significativa, en el Libro

secreto de Juan un Jesús gnóstico se caracteriza a sí mismo como un 
águila, sobrevolando el Arbol de la Ciencia (Meyer 2005: 176).

55. Así como la oruga elige las más bellas hojas para depositar sus
huevos, el sacerdote elige los más bellos gozos para maldecirlos.

Para explicar este proverbio podemos recurrir una vez más a 
Nietzsche; nótese la cercanía con: "El lugar maldito en que el 
cristianismo ha encovado sus huevos de basilisco será arrasado" 
(Nietzsche 1989: 112 ). El filósofo alemán piensa que la moral ju­
deocristiana es producto de las propias debilidades de quienes la 
predican . .Él afirma que con anterioridad los valores que en más es­
tima se tenían eran los del coraje y la fortaleza, pero con la llegada 
del nuevo dogma y el nuevo dios, se invirtieron estos valores: ahora, 
lo que se coloca en el altar es todo aquello vinculado con la debili­
dad. Nietzsche cree en la preponderancia de la pasión, el placer, el 
pensamiento, la libertad, el amor a la tierra y la ambición para que 
se dé una evolución benéfica de la humanidad. Los cristianos cata­
logaron como "mal", "pecado" o "diablo" a los sentimientos fuertes y 
sanos (Lefebvre 1993: 113). Según la moral cristiana, todo lo débil, 
lo enfermo y lo reprimido está en directa relación con la bondad, 

141 



ADRIÁN MUÑOZ 

los mandatos por Yahvé y comer del fruto prohibido, Adán y Eva 
actúan •neciamente'; pero, al mismo tiempo, ello les proporciona 
el conocimiento. Ser necio -en sentido blakeano- supone la 
persecución del conocimiento, un conocimiento que por necesi­
dad habrá de ser considerado "infernal� toda vez que se opone a la 
legislación de la religión organizada. Si no hubiera habido una Eva 
y un Adán que transgredieran la prohibición de comer del Ar bol de 
la Ciencia, si no hubiera habido un ángel convertido en demonio 
que desafiara a un dios opresor, nos quedaría a nosotros asumir esa 
responsabilidad. 

53. El alma del dulce deleite no puede mancillarse nunca.

El exceso, si es puro y legítimo, trasciende las etiquetas convencio­
nales de "pecado� Ore, personaje del panteón blakeano, repite esta 
sentencia en America a Prophecy 8.14 (Blake 1988: 54) y la idea ya 
había sido introducida en Visions . . . l .9-1 O en voz de una ninfa: " be­
cause the soul of sweet delight / Can never pass away [porque el 
alma del dulce deleite/ no puede fenecer jamás]" (Blake 1988: 46). 
Ver también el final de MHH, sección C. Especulando, uno podría 
suponer que Blake lleva hasta sus máximas consecuencias los con­
sejos como éste: 

140 

Anda, come tu pan con gozo y bebe tu vino con alegre corazón, por­
que tus obras ya son aceptables a Dios. En todo tiempo sean blancas 
tus vestiduras, y nunca falte aceite perfumado sobre tu cabeza. Goza 
de la vida, con la mujer que amas, todos los días de tu vana vida, que 
Dios te ha dado debajo del sol; porque ésta es la porción de tu vida y 
del duro trabajo con que te afanas debajo del sol. Todo lo que te venga 
a la mano para hacer, hazlo con empeño. Porque en el Seo!, a donde 
vas, no hay obras, ni cuentas, ni conocimiento, ni sabiduría (Eclec. 9: 
7-10).

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

54. Cuando miras un Águila, miras una porción de Genio: jyergue
la cabeza!

Nuevamente encontramos al águila, aquí con toda su majestuosi­
dad. Tal vez Blake estuviese pensando en las palabras atribuidas a 
Salomón: "Tres cosas hay que me desbordan y cuatro que no co­
nozco: el camino del águila en el cielo, el camino de la serpiente por 
la roca, el camino del navío en alta mar, el camino del hombre en 
la doncella" (Prov. 30: 18-19; mi énfasis). Ver también Proverbio 
§39 y sección J. El águila de este aforismo equivale a las imágenes
presentadas en Proverbio §27. De manera significativa, en el Libro

secreto de Juan un Jesús gnóstico se caracteriza a sí mismo como un 
águila, sobrevolando el Arbol de la Ciencia (Meyer 2005: J 76). 

55.Así como la oruga elige las más bellas hojas para depositar sus 
huevos, el sacerdote elige los más bellos gozos para malde.cirlos. 

Para explicar este proverbio podemos recurrir una vez más a 
Nietzsche; nótese la cercanía con: "El lugar maldito en que el 
cristianismo ha encovado sus huevos de basilisco será arrasado" 
(Nietzsche 1989:l 12). El filósofo alemán piensa que la moral ju­
deocristiana es producto de las propias debilidades de quienes la 
predican. Él afirma que con anterioridad los valores que en más es­
tima se tenían eran los del coraje y la fortaleza, pero con la llegada 
del nuevo dogma y el nuevo dios, se invirtieron estos valores: ahora, 
lo que se coloca en el altar es todo aquello vinculado con la debili­
dad. Nietzsche cree en la preponderancia de la pasión, el placer, el 
pensamiento, la libertad, el amor a la tierra y la ambición para que 
se dé una evolución benéfica de la humanidad. Los cristianos cata­
logaron como "maC "pecado" o "diablo" a los sentimientos fuertes y 
sanos (LefebYTe 1993: 113 ). Según la moral cristiana, todo lo débil, 
lo enfermo y lo reprimido está en directa relación con la bondad, 

141 



ADRIÁN MUÑOZ 

con lo bueno; es una virtud. De este modo, surge una religión y una 
cultura de la decadencia; es decadente porque todos los potenciales 
del ser humano son devaluados. 

De acuerdo con Nietzsche, el origen de esta cultura de la deca­
dencia es el resentimiento y los celos de aquéllos que siempre fueron 
inferiores y más débiles. Su manera de vengarse fue invertir estos va­
lores, y el encargado de canalizar este resentimiento fue el sacerdote, 
la "especie más viciosa de hombre� como le llan1a en El anticristo. 

Tanto Blake como Nietzsche ven en el sacerdote la figura principal 
encargada de propinar las nom1as que merman los impulsos natura­
les del hombre. Compárense las siguientes observaciones: 

As the caterpiller chooses the fairest leaves to lay her eggs on, so the 

priest lays his curse on the fuirest joys (Proverbio §55) 

[ ... ] toda exigencia inspirada por el instinto de la vida, en resumen, 

todo lo que tiene en sí su valor es convertido por el parasitismo del sa­

cerdote (o del "orden moral del mundo") en algo[ ... ] contrario al valor 

[ ... ] El sacerdote desvaloriza, desantifica la naturaleza[ ... ] (El anticristo 

§26, Nietzsche 1989: 54-55).

El sacerdote primero convence al enfermo de que él es el cul­
pable de la enfermedad; es un castigo y por eso debe someterse a 
ciertos ideales (cf. Fink 1996: 158). El adepto aprende que el amor 
a sí mismo es un aspecto negativo; esta nueva religión enseña: no el 
egoísmo, sino el altruismo. Ciertamente, se trata más de altruismo 
que de filantropía, pues cuando el potencial del ser humano es mi­
nimizado se le desprecia. En realidad, dentro de esta dialéctica del 
amor al prójimo y la moral, se pretende restringir al otro, más que 
amarlo por sobre todas las cosas. Si se ama al prójimo, ello es sólo 
en la medida en que el otro sea tan débil como uno mismo; en el 
momento en que demuestre fuerza y superioridad, se le repudia. 

142 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Todo lo humano -en tanto humano y en el mundo- deviene 

aborrecible. En términos de Blake, es así como se construyen las 
falsas categorías del Bien/Cielo y del Mal/Infierno. Ver también 
Proverbio §21 y el siguiente pasaje de La canción de Los: 

These were tbe Churches: Hospitals: Castles: Palaces: 

Like nets & gins & traps to catch the joys ofEternity 

And ali the rest a desart.75

56. Crear una pequeña flor es un trabajo de centurias.

Por pequeña que pueda parecer, una flor representa un milagro, un 
prodigio divino. Del mismo modo como el árbol del Proverbio §8 
encierra dentro de sí miríadas de formas de vida, también la flor 
condensa un constante e interminable fluir de vida. El incesante 
ciclo de la vida comprende no sólo a los pétalos y el tallo, sino a la 
hierba que sirve de tálamo a la flor y al polen -alimento de otros 
seres-. ¿Cuántas veces tuvo que soplar el viento en un punto en 
particular, cuántas esporas tuvieron que viajar por millas, cuántas 
gotas de agua descendieron, cuántas partículas de tierra se reamon­
tonaron antes de que pudiera brotar esta diminuta flor? 

La imagen poética de este proverbio permaneció mucho tiem­
po en la mente del poeta; en la primera década del siglo XIX escri­
bió en uno de sus poemas épicos: 

Thou percievest the Flowers pul forth their precious Odours! 

And none can tell how from so small a center comes such sweets 

Forgetting that withinh that Center Etemity expands 

lts ever during doors ( ... )76 

Y en otra parte escribió los inmortales versos: 

143 



ADRIAN MUÑOZ 

con lo bueno; es una virtud. De este modo, surge una religión y una 
cultura de la decadencia; es decadente porque todos los potenciales 
del ser humano son devaluados. 

De acuerdo con Nietzsche, el origen de esta cultura de la deca­
dencia es el resentimiento y los celos de aquéllos que siempre fueron 
inferiores y más débiles. Su manera de vengarse fue invertir estos va­
lores, y el encargado de canalizar este resentimiento fue el sacerdote, 
la "especie más viciosa de hombre� como le llama en El anticristo.

Tanto Blake como Nietzsche ven en el sacerdote la figura principal 
encargada de propinar las normas que merman los impulsos natura­
les del hombre. Compárense las siguientes observaciones: 

As the caterpiller chooses the fairest leaves to lay her eggs on, so the 
priest lays his curse on the faírest joys (Proverbio §55) 

[ ... ) toda exigencia inspirada por el instinto de la vida, en resumen, 
todo lo que tiene en sí su valor es convertido por el parasitismo del sa­
cerdote (o del "orden moral del mundo') en algo[ ... ] contrario al valor 
[ ... ] El sacerdote desvaloriza, desantifica la naturaleza[ ... ] (El anticristo 

§26, Nietzsche 1989: 54-55).

El sacerdote primero convence al enfermo de que él es el cul­
pable de la enfermedad; es un castigo y por eso debe someterse a 
ciertos ideales (d Fink 1996: 158). El adepto aprende que el amor 
a sí mismo es un aspecto negativo; esta nueva religión enseña: no el 
egoísmo, sino el altruismo. Ciertamente, se trata más de altruismo 
que de filantropía, pues cuando el potencial del ser humano es mi­
nimizado se le desprecia. En realidad, dentro de esta dialéctica del 
amor al prójimo y la moral, se pretende restringir al otro, más que 
amarlo por sobre todas las cosas. Si se ama al prójimo, ello es sólo 
en la medida en que el otro sea tan débil como uno mismo; en el 
momento en que demuestre fuerza y superioridad, se le repudia. 

142 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Todo lo humano -en tanto humano y en el mundo- deviene 
aborrecible. En términos de Blake, es así como se construyen las 
falsas categorías del Bien/Cielo y del Mal/Infierno. Ver también 
Proverbio §2 l y el siguiente pasaje de La canción de Los:

These were the Churches: Hospitals: Castles: Palaces: 
Like nets & gins & traps to catch the joys ofEtemity 
And aU the rest a desart.75 

56. Crear una pequeña flor es un trabajo IÚ ce11turias.

Por pequeña que pueda parecer, una flor representa un milagro, un 
prodigio divino. Del mismo modo como el árbol del Proverbio §8 
encierra dentro de sí miríadas de formas de vida, también la flor 
condensa un constante e interminable fluir de vida. El incesante 
ciclo de la vida comprende no sólo a los pétalos y el tallo, sino a la 
hierba que sirve de tálamo a la flor y al polen -alimento de otros 
seres-. ¿Cuántas veces tuvo que soplar el viento en un punto en 
particular, cuántas esporas tuvieron que viajar por millas, cuántas 
gotas de agua descendieron, cuántas partículas de tierra se reamon­
tonaron antes de que pudiera brotar esta diminuta flor? 

La imagen poética de este proverbio permaneció mucho tiem­
po en la mente del poeta¡ en la primera década del siglo XIX escri­
bió en uno de sus poemas épicos: 

Thou percievest the Flowers put forth their precious Odours! 
And none can tell how from so small a center comes sud1 sweets 
Forgetting that withinh that Center Eternity expands 
Its ever during doors ( ... )76 

Y en otra parte escribió los inmortales versos: 

143 



ADRIÁN MUÑOZ 

To see a World in a Grain ofSand 

And a Heaven in a Wild Flower 

Hold lnfinity in the palm of your hand 

And Etemity in an hourn 

5 7. La maldición vigoriza: la bendición relaja. 

No las conductas pasivas, sino la acción desenfadada. No la ética 
paralizante de la religión convencional, sino la libertad del espíritu, 
traducida en libertad del cuerpo y el alma, so riesgo de caer en la 
ejecución de "pecados� Este proverbio refuerza la interacción nece­
saria de los contrarios, que en otros pasajes de esta obra encarna en 
la confrontación del Angel y el Demonio. Tanto esta confrontación 
como el Proverbio §57 son ejemplos de que "La Oposición es la 
Amistad verdadera• (ver Sección L) y sugieren un sano matrimo­
nio entre la acción y la tranquilidad (que no la pasividad). También 
se complementa con los Proverbio §26 y §29. Compárese con "El 
mal, débil, me agita; fuerte, me calma" (Voces §94 ). 

58. El mejor vino es el más añejo; la mejor agua, la más fresca.

Ver comentario a Proverbios §30 y §3 l. Para que el vino adquie­
ra buena calidad, requiere de maduración. El agua, por su parte, 
necesita de constante movimiento para su correcta oxigenación y 
vitalidad; su estancamiento, o añejamiento, es sinónimo de podre­
dumbre. 

59. ¡Las plegarias no aran! ¡Las alabanzas no cosechan!

60. ¡Los gows no rien! ¡Las congojas no sollozan!

Para los Proverbios §59 y §60, ver comentario a Proverbio §26. 

144 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

61. La cabeza, Sublime; el corazón, Pathos; los genitales,Belleza;

las manos y pies, Proporción.

Por un lado, es posible que este proverbio aluda a cuatro aspectos del 
ser humano en tanto ente psíquico: el logos (cabeza), el inconsciente 
(corazón), la creatividad (genitales) y el equilibrio (manosypies) (Sin­
ger 2000: 88), un esquema cuádruple que quizá se transformará más 
adelante en la compleja mitología de los cuatro zoas. Por otro lado, la 
claridad de la visión imaginativa supone percibir la correspondencia 
entre la magnificiencia del universo y el cuerpo humano. En otra parte, 
Blake había distinguido cuatro estados de la humanidad en reposo on­
tológico, que sugiere una relación parcial con este proverbio: 

The First State is in the Head, the Second is in the Heart: 

The Third in the Loins & Seminal Vessels & the Fourth 

ln the Stomach & lntestines terrible, deadly unutterable 

And he whose Gates are opened in those Regions of the Body 

Can from those Gates view ali those wondrous imaginations.78 

Aunque las manos y los pies del proverbio no corresponden 
con el estómago, el tercer estado ( entrañas y vasos seminales) sin 
duda se relaciona con los genitales. Como sucede a menudo, Blake 
no desarrolla clara ni plenamente sus clasificaciones, sino que las 
deja apenas sugeridas. Véase también Proverbio §48. 

62. Como el aire al ave o el mar al pez, as{ es el desprecio al des­

preciable.

Posiblemente se trata de una reelaboración sintética de: "Como el 
perro vuelve a su vómito, vuelve el necio a su insensatez" (Prov. 26: 
11) y "Como yerra el pájaro lejos de su nido, así yerra el hombre
lejos de su lugar" (Prov. 27: 8).

145 



ADRIÁN MUÑOZ 

To see a World in a Crain ofSand 
And a Heaven in a Wtld Flower 
Hold lnfinity in the palm of your hand 
And Eternity in an hourn 

57. La maldición vigoriza: la bendición relaja.

No las conductas pasivas, sino la acción desenfadada. No la ética 
paralizante de la religión convencional, sino la libertad del espíritu, 
traducida en libertad del cuerpo y el alma, so riesgo de caer en la 
ejecución de "pecados•. Este proverbio refuerza la interacción nece­
saria de los contrarios, que en otros pasajes de esta obra encarna en 
la confrontación del Angel y el Demonio. Tanto esta confrontación 
como el Proverbio §57 son ejemplos de que "La Oposición es la 
Amistad verdadera" (ver Sección L) y sugieren un sano matrimo­
nio entre la acción y la tranquilidad (que no la pasividad). También 
se complementa con los Proverbio §26 y §29. Compárese con "El 
mal, débil, me agita; fuerte, me calma• (Voces §94). 

58. El mejor vi110 es el más añejo¡ la mejor agua, la más fresca.

Ver comentario a Proverbios §30 y §31. Para que el vino adquie­
ra buena calidad, requiere de maduración. El agua, por su parte, 
necesita de constante movimiento para su correcta oxigenación y 
vitalidad; su estancamiento, o añejamiento, es sinónimo de podre­
dumbre. 

59. ¡Las plegarias no aran! ¡Las alabanzas no cosechan!

60. ¡Los gozos no ríen! ¡Las congojas no sollozan!

Para los Proverbios §59 y §60, ver comentario a Proverbio §26. 

144 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

61. La cabeza, Sublime; el corazón, Pathos; los geniúdes, Belleza;

las manos y pies, Proporción.

Por un lado, es posible que este proverbio aluda a cuatro aspectos del 
ser humano en tanto ente psíquico: el logos (cabeza), el inconsciente 
(corazón), la creatividad (genitales) yel equilibrio (manos y pies) (Sin­
ger 2000: 88), un esquema cuádruple que quizá se transformará más 
adelante en la compleja mitología de los cuatro roas. Por otro lado, la 
claridad de la visión imaginativa supone percibir la correspondencia 
entre la magnificiencia del universo y el cuerpo humano. En otra parte, 
Blake había distinguido cuatro estados de la humanidad en reposo on­
tológico, que sugiere una relación parcial con este proverbio: 

The First State is in the Head, the Second is in the Heart: 
Toe Third in the Loins & Seminal Vessels & the Fourth 
In the Stomach & lntestines terrible, deadly unutterable 
And he whose Cates are opened in those Regio ns of the Body 
Can from those Cates view all those wondrous imaginations.-• 

Aunque las manos y los pies del proverbio no corresponden 
con el estómago, el tercer estado (entrañas y vasos seminales) sin 
duda se relaciona con los genitales. Como sucede a menudo, Blake 
no desarrolla clara ni plenamente sus clasificaciones, sino que las 
deja apenas sugeridas. Véase también Proverbio §48. 

62. Como el aire al ave o el mar al pez, as{ es el desprecio al des­

preciable.

Posiblemente se trata de una reelaboración sintética de: "Como el 
perro vuelve a su vómito, vuelve el necio a su insensatez" (Prov. 26: 
11 ) y "Como yerra el pájaro lejos de su nido, así yerra el hombre 
lejos de su lugar" (Prov. 27: 8). 

145 



ADRIÁN MUÑOZ 

63. El cuervo quisiera que todo fuese 11egro; la lechuza, que todo
fuese blanco.

Este proverbio caricaturiza las posturas maniqueas de la religión 
convencional. Llama la atención el hecho de que Blake no haya 
escogido a la paloma para caracterizar el blanco. Es muy probable 
que haya recurrido a la imagen de la lechuza (símbolo tradicional 
de la sabiduría) para representar el conocimiento falso y por tanto 
engañoso. 

64. La Exuberancia es Belleza.

Según la visión de Blake, en la contención no se puede hallar sino 
podredumbre, artificialidad y decadencia. La Belleza divina e ilimi­
tada (la exuberancia) responde al exceso �el libre manar de los 
impulsos y la imaginación. Las imágenes y recursos estilísticos de 
Proverbios como §3, §5, § l5, §26, §27, §35, §44, §46, §54 y §67 su­
brayan esta idea desde distintas perspectivas. 

65. De ser aco11sejado por el zorro, el leó11 sería astuto.

El león sería astuto, sí , ma� no enérgico y valeroso. Por tanto, se trata 
de ser fiel a su naturaleza iracunda. Cf. Proverbios §39 y §50. 

66. El Mejoramie11to79 forja cami110s rectos, pero los cami11os tor­

cidos si,i Mejora111ie11to so11 los cami11os del Genio.

Hay varias fuentes bíblicas para este proverbio, por ejemplo: "Quien 
anda en rectitud, teme a Yahvé; el de torcido camino le desprecia• 
(Prov. l4: 2), "Hay un camino que al hombre le parece derecho, 
pero que al final es camino de muerte" (Prov. 14: 12); "Tortuoso es 
el camino del hombre criminal, pero el puro es recto en sus obras• 

146 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

(Prov. 21: 8). (Ver tan1bién Prov. 2: 11-15; 4: l0-17¡ 23: 19-21.) 
Blake, desde luego, favorece los caminos tortuosos, ya introducidos 
en la profecía de Rintrah en la sección A (ver comentario), porque 

se trata de sendas por donde la visión imaginativa puede andar 
libremente y lejos de bordes y lineamientos. El "mejoramiento" 
al que alude este proverbio no es sino la adhesión al dogmatismo 
moral y religioso, el cual finalmente representa una merma del po­
tencial sensorial y espiritual del ser humano. 

67. A11tes asesi11ar a u11 niño e11 su cuna que abrigar desws no rea­

lizados.

El niño (el deseo) debe ser alimentado y procurado para que pue­
da crecer y desarrollarse. Si en lugar de ello se le reprime, hubiera 
sido preferible que no naciera en absoluto. El niño también puede 
referirse (en tanto manifestación del deseo) a la lujuria. Un paralelo 
interesante y no gratuito es una descripción que hace el autor ra11ter 
Abiezer Coppe (s.XVU): 

Beauty is the father of lust or love. Well ! I have gone along the streets 

impregnant with that child (lust) which a particular beauty had 

begot... (Nuttall 2007: 210).80 

Nótese el juego de palabras entre níño e impregnado, no incom­
patibles con el 11íño, la cuna y abrigar (alimentar, cuidar; en inglés 
nurse) en el texto de Blake. Otro pronunciamiento que sigue la mis­
ma línea y que antecede a Blake es el que hiciera la comunidad de 
los Hermanos del Libre Espíritu en el siglo XIV: sería mejor que 
el mundo entero se destruyera y pereciera por completo, que un 
hombre libre se abstuviera de cualquier acto al que su naturaleza 
lo inclinara (Nuttall 2007: 248). Ideas como ésta gozaron de una 
continuidad importante a través de los distintos grupos de incoo-

147 



AoruÁN MuÑOZ 

63. El cuervo quisiera que todo fuese negro; la lechuza, que todo
fuese blanco.

Este proverbio caricaturiza las posturas maniqueas de la religión 
convencional. Llama la atención el hecho de que Blake no haya 
escogido a la paloma para caracterizar el blanco. Es muy probable 
que haya recurrido a la imagen de la lechuza (símbolo tradicional 
de la sabiduría) para representar el conocimiento falso y por tanto 
engañoso. 

64. La Exuberancia es Belleza.

Según la visión de Blake, en la contención no se puede hallar sino 
podredumbre, artificialidad y decadencia. La Belleza divina e ilimi­
tada (la exuberancia) responde al exceso �el libre manar de los 
impulsos y la imaginación. Las imágenes y recursos estilísticos de 
Proverbios como §3, §5, § l 5, §26, §27, §35, §44, §46, §54 y §67 su­
brayan esta idea desde distintas perspectivas. 

65. De ser aconsejado por el zorro, el león sería astutn.

El león sería astuto, sí, mas no enérgico y valeroso. Por tanto, se trata 
de ser fiel a su naturaleza iracunda. Cf. Proverbios §39 y §50. 

66. El Mejoramientn19 forja caminos rectos, pero los caminos tor­

cidos sin Mejoramiento son los caminos del Genio.

Hay varias fuentes bíblicas para este proverbio, por ejemplo: "Quien 
anda en rectitud, teme a Yahvé; el de torcido camino le desprecia" 
(Prov. 14: 2), "Hay un camino que al hombre le parece derecho, 
pero que al final es camino de muerte" (Prov. 14: 12); "Tortuoso es 
el camino del hombre criminal, pero el puro es recto en sus obras" 

146 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

(Prov. 21: 8). (Ver también Prov. 2: I 1-15; 4: 10-17; 23: 19-21.) 

Blake, desde luego, favorece los can1inos tortuosos, ya introducidos 

en la profecía de Rintrall en la sección A (ver comentario), porque 

se trata de sendas por donde la visión imaginativa puede andar 
libremente y lejos de bordes y lineamientos. El "mejoramiento" 
al que alude este proverbio no es sino la adhesión al dogmatismo 
moral y religioso, el cual finalmente representa una merma del po­
tencial sensorial y espiritual del ser humano. 

67.Antes asesinar a un niño en su cuna que abrigar deseos no rea­

lizados.

El niño (el deseo) debe ser alimentado y procurado para que pue­
da crecer y desarrollarse. Si en lugar de ello se le reprime, hubiera 
sido preferible que no naciera en absoluto. El niño también puede 
referirse (en tanto manifestación del deseo) a la lujuria. Un paralelo 
interesante y no gratuito es una descripción que hace el autor ranter 
Abiezer Coppe (s. XVII): 

Beauty is the futher oflust or !ove. Well I l have gone along the streets 

impregnant with that child (lust) which a particular beauty had 

begot... (Nuttall 2007: 210).80 

Nótese el juego de palabras entre niño e impregnado, no incom­
patibles con el 11iño1 la cuna y abrigar ( alimentar, cuidar; en inglés 
nurse) en el texto de Blake. Otro pronunciamiento que sigue la mis­
ma línea y que antecede a Blake es el que hiciera la comunidad de 
los Hermanos del Libre Espíritu en el siglo XIV: sería mejor que 
el mundo entero se destruyera y pereciera por completo, que un 
hombre libre se abstuviera de cualquier acto al que su naturaleza 
lo inclinara (Nuttall 2007: 248). Ideas como ésta gozaron de una 
continuidad importante a través de los distintos grupos de incoo-

147 



ADRIÁN MUÑOZ 

formistas y antinomistas que surgieron y decayeron intermitente­
mente desde más o menos el siglo XJV hasta el siglo XVIII. 

A) mismo tiempo, Blake bien podría haber adoptado una sen­
tencia bíblica como: "El alma del perezoso desea y nada alcanza; 
pero el alma de los diligentes será prosperada" (Prov. 13: 4 ). En esta 
cita bíblica curiosamente se favorece a los solícitos y, por ende, se 
descalifica a los faltos de voluntad. Al respecto, este proverbio in­
fernal refuerza lo expuesto en las primeras líneas de la sección D, 
arriba. De manera directa y radical, el Proverbio §67 responde a 
"Mejor es represión manifiesta que amor oculto" (Prov. 27: 5). 
Comparte aquí con el espíritu nietzscheano la idea según la cual 
la energía cruel es moralmente preferible a la benevolencia contro­
lada (Nuttall 2007: 247). Y ciertamente responde favorablemente 
a la sentencia de la tradición de Grabianka que dice: "Follow the 

bent follow the desires of the child of promise, and leave corrup-
, 

tion to run into the sepulchre of the old man" (Schuchard 2006: 
255).s• Aunque con una retórica distinta, el Proverbio §67 de Blake 
parece jugar con imágenes similares a las del oráculo de Grabianka. 
Ver también el comentario a Proverbio §5. 

68. Donde 110 existe el hombre, la 11aturaleza es estéril.

En la cosmología de Blake, el hombre es el epítome de la creación 

de Dios. Todas las posibilidades y todas las tensiones del univer­
so se llevan a cabo, de manera microcósmica, en el seno humano, 
idea sugerida en los Proverbios §48 y §61. El papel del Hombre en 
el universo es devenir en un dios. Si no hay tal, dicha posibilidad 
queda cancelada; la naturaleza (la creación), pues, resulta inservi­
ble. En términos de Nietzsche, si el actual ser humano no se enca­
minara -cruzara ese puente- hacia el estado de Superhombre, 
la existencia sería un absurdo total, un fracaso absoluto. Para Por­
chia, "El universo no constituye un orden total. Falta la adhesión 

148 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

del hombre" (Voces §32 ). El Hombre en Blake -entendido como 

ser pleno y überado, equivalente al Superhombre de Nietzsche­
participa de la naturaleza de Jesucristo, epítome y meta final de la 

humanidad. En The Everlasting Cospel (El evangelio eterno) Blake es­

cribe (1988: 520): 

Thou art a Man, God is no more 
Thine Own Humanity learn to Adore 
(Eres un Hombre, Dios ya no existe 
Aprende a adorar tu Humanidad) 

¿Acaso no vemos en estas palabras que Dios le comunica al 
Jesús blakeano la total exaltación de los sentidos y del cuerpo? Li­
mitar la sensualidad y los sentidos en nombre de un más allá es an­

tinatural. La sexualidad libre también enaltece el alma, como afirma 

Nietzsche: 

The degree and kind of a man's sexuality reach up into the 
ultimate pin nade ofhis spirit (Nietzsche 1992: 271 ).82

69. La verdad jamás puede decirse como para comprenderse y no

creerse.

La palabra del Bardo debería resonar de tal manera que no pudiera 
ser cuestionada, sino bien recibida. Al escucharla, el oyente debería 
experimentar una suerte de iluminación espontánea, o al menos 
eso es lo que Blake deseaba. Cf. Proverbio §38. 

70. ¡ Suficiente! O Demasiado.

La sabidurla veterotestamentaria, en voz de Salomón, tiende a pre­
venir contra la ambición en demasía, una forma de desbordarnien-

149 



ADRIÁN MUÑOZ 

formistas y antinomistas que surgieron y decayeron intermitente­
mente desde más o menos el siglo XIV hasta el siglo XVIII . 

Al mismo tiempo, Blake bien podría haber adoptado una sen­

tencia bíblica como: "El alma del perezoso desea y nada alcanza; 
pero el aLna de los diligentes será prosperada" (Prov. 13: 4 ). En esta 

cita bíblica curiosamente se favorece a los solícitos y, por ende, se 
descalifica a los faltos de voluntad. Al respecto, este proverbio in­
fernal refuerza lo expuesto en las primeras líneas de la sección D, 
arriba. De manera directa y radical, el Proverbio §67 responde a 

"Mejor es represión manifiesta que amor oculto" (Prov. 27: 5). 
Comparte aquí con el espíritu nietzscheano la idea según la cual 

la energía cruel es moralmente preferible a la benevolencia contro­
lada (Nuttall 2007: 247). Y ciertamente responde favorablemente 
a la sentencia de la tradición de Grabianka que dice: "Follow the 

bent, follow the desires of the child of promise, and leave corrup­
tion to run into the sepulchre of the old man" (Schuchard 2006: 

255 ).81 Aunque con una retórica distinta, el Proverbio §67 de Blake 
parece jugar con imágenes similares a las del oráculo de Grabianka. 

Ver también el comentario a Proverbio §5. 

68. Do11de 110 existe el hombre, la 11aturaleza es estéril.

En la cosmología de Blake, el hombre es el epítome de la creación 
de Dios. Todas las posibilidades y todas las tensiones del univer­
so se llevan a cabo, de manera microcósmica, en el seno humano, 

idea sugerida en los Proverbios §48 y §61. El papel del Hombre en 
el universo es devenir en un dios. Si no hay tal, dicha posibilidad 
queda cancelada; la naturaleza (la creación), pues, resulta inservi­

ble. En términos de Nietzsche, si el actual ser humano no se enca­
minara -cruzara ese puente- hacia el estado de Superhombre, 

la existencia seria un absurdo total, un fracaso absoluto. Para Por­
chia, "El universo no constituye un orden total. Falta la adhesión 

148 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAK.E 

del hombre" (Voces §32 ). El Hombre en Blake -entendido como 

ser pleno y liberado, equivalente al Superhombre de Nietzsche­
participa de la naturaleza de Jesucristo, epítome y meta final de la 

humanidad. En The Everlasting Cospel ( El evangelio eterno) Blake es­

cribe ( 1988: 520 ): 

Thou art a Man, God is no more 
Thine Own Humanity leam to Adore 
(Eres un Hombre, Dios ya no existe 

Aprende a adorar tu Humanidad) 

¿Acaso no vemos en estas palabras que Dios le comunica al 
Jesús blakeano la total exaltación de los sentidos y del cuerpo? Li­
mitar la sensualidad y los sentidos en nombre de un más allá es an­

tinatural. La sexualidad libre también enaltece el alma, como afirma 

Nietzsche: 

The degree and kind of a man's sexuality reach up into the 

ultimate pinnade ofhis spirit (Nierzsche 1992: 271 ).8' 

69. La verdad jamás puede decirse como para comprenderse y no

creerse.

La palabra del Bardo debería resonar de tal manera que no pudiera 

ser cuestionada, sino bien recibida. Al escucharla, el oyente debería 
experimentar una suerte de iluminación espontánea, o al menos 
eso es lo que Blake deseaba. Cf. Proverbio §38. 

70. ¡Suficie11te! O Demasiado.

La sabiduría veterotestamentaria, en voz de Salomón, tiende a pre­
venir contra la ambición en demasía, una forma de desbordamien-

149 



AoRIÁNMUÑOZ 

to: "La sanguijuela tiene dos hijas: "¡Dame y Dame!" Tres cosas 
hay que nunca se sacian, y la cuarta nunca dice: "¡Basta!" El seo/, la 
matriz estéril, la tierra que no se sacia de agua, y el fuego que jamás 
dice: "¡Basta!"" (Prov. 30: 15-16).  Para Blake, el desbordamiento es 
siempre benéfico y este proverbio viene a sellar de manera rotunda 
y sucinta la sabiduría infernal de su MHH. Cf. Proverbios §3 y §46. 

Tras el último proverbio infernal, en la lámina 10 (reproducida en la 
portada de este libro), encontramos un diseño de mayor importancia 
que los de las láminas 7 a 9; se trata de tres figuras sentadas en medio 
de un paraje pastoral. La de en medio, y que parece ser el punto focal 
de la ilustración, es un demonio que sostiene sobre sus muslos un 
largo pergamino del cual parece estar leyendo en voz alta. El demo­
nio está volteado a su derecha (la izquierda del espectador) y parece 
dictarle a otra figura vestida de toga, la cual escribe meticulosamente. 
Este motivo recuerda el preludio a los Proverbios (sección E), donde 
la voz poética refiere que anduvo de paseo por el Infierno cuando re­
colectó algunos dichos idiosincrásicos. La tercera figura, a la izquier­
da del demonio, se encuentra atenta a la interlocución de los otros 
dos personajes y, aunque de manera ambigua, podría estar copiando 
las palabras del pergamino, pues él también posee pluma y papel. 

Algunos críticos (Bla.ke 1993a: 134) señalan la posibilidad de 
que ello remita al proceso de transmisión del conocimiento, que está 
también presente en otros pasajes de MHH (secciones G y J). A mi me 
parece que ilustra el papel del mismo Blake como poeta-visionario, en 
contraposición con la figura limitada de Swedenborg. MHH posee una 
fuerte dosis de censura del teólogo sueco, en buena medida sustentada 
en la noción de que éste sólo se limitó a escuchar las voces angelicales 
y a desestimar la versión de los demonios ( ver sección M). En MHH 
Blake cede la palabra al Diablo para equilibrar las cosas; previamente 
ha escuchado la voz del Angel (a través de la ortodoxia y, según Blake, 
a través también de Swedenborg). Así, la tercera figura incluso podría 

150 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

representar a un ángel ( o al hombre "justo") que se permite escuchar 

las máximas del infierno y aprender algo acerca de la Energía. En conse­
cuencia, las dos figuras de la derecha corresponderían con el Angel y el 
Diablo que se debaten en fragmentos posteriores de la obra. 

[G] 

. . . 

Los antiguos Poetas animaron todos los objetos sensibles con 

Dioses o Genios, llamándolos con los nombres y adornán­

dolos con las propiedades de bosques, ríos, montañas, lagos, 

ciudades, naciones y todo lo que sus expandidos y variados 

sentidos pudiesen percibir. 

Y en particular estudiaron el genio de cada ciudad y país, 

colocándolo bajo el auspicio de su deidad mental 

Hasta que se formó un sistema, del cual algunos abusarnn, 

y esclavizaron al vulgo, intentando realizar o abstraer a las dei­

dades mentales de sus objetos; así surgió el Sacerdocio. 

Escogiendo formas de culto a partir de cuentos poéticos. 

Y a la larga proclamaron que los Dioses así lo habían or­

denado. 

Así, los hombres olvidaron que todas las deidades residen 

en el seno humano. 

La última oración de esta sección representa una proclama que 
hará eco en otras obras de William Blake. El seno humano equivale 
en este pasaje a la morada del Genio Poético, pues concebir imagi­
nativamente supone amar a Dios y la parte divina en cada uno de 
nosotros. EnA/1 Religio11sAre 011e

1 
Blake ya había introducido antes 

esta misma idea: 

151 



ADRIÁN MUÑOZ 

to: "La sanguijuela tiene dos hijas: "¡Dame y Dame!" Tres cosas 
hay que nunca se sacian, y la cuarta nunca dice: "¡Basta!" El seo/, la 
matriz estéril, la tierra que no se sacia de agua, y el fuego que jamás 
dice: "¡Basta!"" (Prov. 30: 15-16). Para Blake, el desbordamiento es 
siempre benéfico y este proverbio viene a sellar de manera rotunda 
y sucinta la sabiduría infernal de su MHH. C( Proverbios §3 y §46. 

Tras el último proverbio infernal, en la lámina 1 O (reproducida en la 
portada de este libro), encontramos un diseño de mayor importancia 
que los de las láminas 7 a 9; se trata de tres figuras sentadas en medio 
de un paraje pastoral. La de en medio, y que parece ser el punto focal 
de la ilustración, es un demonio que sostiene sobre sus muslos un 
largo pergamino del cual parece estar leyendo en voz alta. El demo­
nio está volteado a su derecha (la izquierda del espectador) y parece 
dictarle a otra figura vestida de toga, la cual escribe meticulosamente. 
Este motivo recuerda el preludio a los Proverbios (sección E), donde 
la voz poética refiere que anduvo de paseo por el Infierno cuando re­
colectó algunos dichos idiosincrásicos. La tercera figura, a la izquier­
da del demonio, se encuentra atenta a la interlocución de los otros 
dos personajes y, aunque de manera ambigua, podría estar copiando 
las palabras del pergamino, pues él también posee pluma y papel. 

Algunos críticos (Blake 1993a: 134) señalan la posibilidad de 
que ello remita al proceso de transmisión del conocimiento, que está 
también presente en otros pasajes de MHH (secciones G y J). A mí me 
parece que ilustra el papel del mismo Blake como poeta-visionario, en 
contraposición con la figura limitada de Swedenborg. MHH posee una 
fuerte dosis de censura del teólogo sueco, en buena medida sustentada 
en la noción de que éste sólo se limitó a escuchar las voces angelicales 
y a desestimar la versión de los demonios (ver sección M). En MHH 
Blake cede la palabra al Diablo para equilibrar las cosas; previamente 
ha escuchado la voz del Angel (a través de la ortodoxia y, según Blake, 
a través también de Swedenborg ). Así, la tercera figura incluso podrla 

ISO 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

representar a un ángel ( o al hombre "justo") que se permite escuchar 

las máximas del infierno y aprender algo acerca de la Energía. En conse­
cuencia, las dos figuras de la derecha corresponderían con el Angel y el 
Diablo que se debaten en fragmentos posteriores de la obra. 

[G] 

. . . 

Los antiguos Poetas animaron todos los objetos sensibles con 

Dioses o Genios, llamándolos con los nombres y adornán­

dolos con las propiedades de bosques, ríos, montañas, lagos, 

ciudades, naciones y todo lo que sus expandidos y variados 

sentidos pudiesen percibir. 

Y en particular estudiaron el genio de cada ciudad y país, 

colocándolo bajo el auspicio de su deidad mental. 

Hasta que se formó un sistema, del cual algunos abusaron, 

y esclavizaron al vulgo, intentando realizar o abstraer a las dei­

dades mentales de sus objetos; así surgió el Sacerdocio. 

Escogiendo formas de culto a partir de cuentos poéticos. 

Y a la larga proclamaron que los Dioses así lo habían or­

denado. 

Así, los hombres olvidaron que todas las deidades residen 

en el seno humano. 

La última oración de esta sección representa una proclama que 
hará eco en otras obras de William Blake. El seno humano equivale 
en este pasaje a la morada del Genio Poético, pues concebir irnagi­
nativan1ente supone amar a Dios y la parte divina en cada uno de 
nosotros. En Ali Religions Are One, Blake ya había introducido antes 
esta misma idea: 

151 



ADRIÁN MUÑOZ 

PRJNCJPLE l. That the Poetic Genius is the True Man. and that the 
body or outward fonn of Man is derived from the Poetic Genius. 
Likewise that the fonns of ali things are derived from their Genius. 
which by the Ancients was call'd an Angel & Spirit & Demon ( ... ) 
PRJNCIPLE S. The Religions of ali Nations are derived from each Na­
tions different perception of the Poetic Genius which is every where 
call'd the Spirit of Prophecy. 
PRJNCIPLE 6. The Jewish & Christian testan1ents are An Original de­
rivation from the Poetic Genius ( ... ) 
PRJNCIPLE 7. As alJ men are alike (tho' inlinitely various) So ali Reli­
gions & as all similars have one source 
The true Man is the source he being the Poetic Genius.83 

Así, el siguiente paso natural es concebir a cada cultura (y re­
ligión) como epistemológicamente diferenciadas, pero ontológi­
camente afines; de algún modo, todas han derivado de una fuente 

de inspiración perdida, pero recobrable mediante el ejericcio del 
Genio Poético. Vale la pena puntualizar un punto importante. Al 
participar de la creencia de que, en esencia, las culturas europeas 
son homólogas a las culturas africanas o asiáticas, Blake se aleja de 

los programas de dominación orientalistas (Makdisi 2003: 251). 
Aquí, además, es donde Blake permite construir un puente entre 
diferentes tradiciones religiosas. 

Aunque en otro lenguaje, la cosmovisión hindú también vi­
sualiza a las divinidades y a la Energía Cósmica contenidas en el 
cuerpo humano. La célebre Bhagavad Cita (18.6), por ejemplo, 
refiere que: "Dios (Ishvara) habita en el seno de todo ser vivo, y 
merced a su poder hace que todos ellos se agiten como si estuvie­
sen en una rueda� Desde luego, aquí la "rueda" se refiere al ciclo 
interminable de nacimiento, muerte y reencarnación, y no guarda 
relación alguna con el "límite o circunferencia externa de la Ener­
gía" (MHH, sección C). 

152 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

De cualquier modo, la percepción blakeana de la integración 

del ser humano con la divinidad y la naturaleza se antoja a veces 
parecida a la concepción india del Absoluto (Brahman); también 
parece coincidir en la crítica de la imposición de un solo dios perso­
nal: en esta sección, Blake dice que "Todas las deidades residen en el 
seno humano� lo que parece sugerir que lo numinoso, aquello que 
el ser hun1ano percibe como divino y supremo, se traduce, debido 

a las limitaciones humanas, en deidades particulares. En este senti­
do, todas las divinidades no son sino representaciones falibles del 
mysterium tremendum. Por otra parte, su reivindicación del poten­
cial humano es muy similar a lo que Friedrich Nietzsche sostenía, 
como veremos más adelante. Tal vez la capacidad del poeta inglés 
de congregar tanto figuras bíblícas como mitos externos y propios 
hicieron que en sus trabajos se asentara algo veraz, irrefutable y, por 
lo mismo, consternante. Aunque no existen pruebas fehacientes de 
que Blake hubiera estudiado a fondo otras filosofías y tradiciones 
de Oriente, son interesantes las semejanzas entre su pensamiento y 

ciertas doctrinas del mundo oriental. 
Blake relata cómo gradualmente se formó un discurso religio­

so a partir de "poetic tales� formas primigenias de la visión imagi­
nativa. Después se consolidó una clase sacerdotal que se apropió 
de los rituales religiosos derivados de estos relatos y tenninó por 
manipularlos en nombre de una Religión. Así, habrían de conde­
nar a otras formas religiosas, catalogándolas de paganas, idólatras o 
herejes. Blake ejecuta una refutación velada a Swedenborg en esta 
sección (cf Fisher 1971: 130-32). En sus obras La verdadera religión 
cristiana y Cielo e infierno, el pensador sueco había manifestado una 
cadena de transmisión de las ciencias, originadas en Asia y poco a 
poco comunicada a los griegos. De acuerdo con Swedenborg, du­
rante esta transmisión había tenido lugar una suerte de degradación 
moral, además de una pérdida parcial de conocimiento supremo, 
de modo que se formaron los ateos y los naturalistas. La relación de 

153 



ADRIÁN MUÑOZ 

PRINCJPLE l. That the Poetic Genius is the True Man. and that the 
body or outward form of Man is derived from the Poetic Genius. 
Likewise that the forms of aU things are derived from their Genius. 
which by the Ancients was caU'd an Angel & Spirit & Demon ( ... ) 
PRINCJPLE 5. The Religions of ali Nations are derived from each Na­
tions different perception of the Poetic Genius which is every where 
call'd the Spirit of Prophecy. 
PRINCIPLE 6. The Jewish & Christian testaments are An Original de­
rivation from the Poetic Genius ( ... ) 
PRINCIPLE 7. As ali menare alike (tho' innnitely various) So aU Reli­
gions & as aU similars have one source 
The true Man is the source he being the Poetic Genius.83 

Así, el siguiente paso natural es concebir a cada cultura (y re­
ligión) como epistemológicamente diferenciadas, pero ontológi­
camente afines; de algún modo, todas han derivado de una fuente 
de inspiración perdida, pero recobrable mediante el ejericcio del 
Genio Poético. Vale la pena puntualizar un punto importante. Al 
participar de la creencia de que, en esencia, las culturas europeas 
son homólogas a las culturas afi-icanas o asiáticas, Blake se aleja de 
los programas de dominación orientalistas (Makdisi 2003: 251 ). 
Aquí, además, es donde Blake permite construir un puente entre 
diferentes tradiciones religiosas. 

Aunque en otro lenguaje, la cosmovisión hindú también vi­
sualiza a las divinidades y a la Energía Cósmica contenidas en el 
cuerpo humano. La célebre Bhagavad Cita ( 18.6), por ejemplo, 
refiere que: "Dios (Ishvara) habita en el seno de todo ser vivo, y
merced a su poder hace que todos ellos se agiten como si estuvie­
sen en una rueda� Desde luego, aquí la "rueda" se refiere al ciclo 
interminable de nacimiento, muerte y reencarnación, y no guarda 
relación alguna con el "limite o circunferencia externa de la Ener­
gía" (MHH, sección C). 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

De cualquier modo, la percepción blakeana de la integración 
del ser humano con la divinidad y la naturaleza se antoja a veces 
parecida a la concepción india del Absoluto (Brahman); también 
parece coincidir en la crítica de la imposición de un solo dios perso­
nal: en esta sección, Blake dice que "Todas las deidades residen en el 
seno humano� lo que parece sugerir que lo numinoso, aquello que 
el ser humano percibe como divino y supremo, se traduce, debido 
a las limítaciones humanas, en deidades particulares. En este senti­
do, todas las divinidades no son sino representaciones falibles del 
mysterium tremendum. Por otra parte, su reivindicación del poten­
cial humano es muy similar a lo que Friedrich Nietzsche sostenía, 
como veremos más adelante. Tal vez la capacidad del poeta inglés 
de congregar tanto figuras bíblicas como mitos externos y propios 
hicieron que en sus trabajos se asentara algo veraz, irrefutable y, por 
lo mismo, consternan te. Aunque no existen pruebas fehacientes de 
que Blake hubiera estudiado a fondo otras filosofías y tradiciones 
de Oriente, son interesantes las semejanzas entre su pensamiento y 
ciertas doctrinas del mundo oriental. 

Blake relata cómo gradualmente se formó un discurso religio­
so a partir de "poetic tales", formas primigenias de la visión imagi­
nativa. Después se consolidó una clase sacerdotal que se apropió 
de los rituales religiosos derivados de estos relatos y terminó por 
manipularlos en nombre de una Religión. Así, habrían de conde­
nar a otras formas religiosas, catalogándolas de paganas, idólatras o 
herejes. Blake ejecuta una refutación velada a Swedenborg en esta 
sección (cf. Fisher 1971: 130-32 ). En sus obras La verdadera religión 
cristiana y Cielo e infierno, el pensador sueco había manifestado una 
cadena de transmisión de las ciencias, originadas en Asia y poco a 
poco comunicada a los griegos. De acuerdo con Swedenborg, du­
rante esta transmisión había tenido lugar una suerte de degradación 
moral, además de una pérdida parcial de conocimíento supremo, 
de modo que se formaron los ateos y los naturalistas. La relación de 



ADRIÁN MUÑOZ 

ambos es bastante similar (la caída de la sabiduría divina en conoci­
miento mundano), aunque no compartían los modos de recuperar 
la "palabra profética''. En la sección H hay una continuidad de este 
tópico. También vale la pena regresar a la coincidencia con Nietzs. 
che, quien formula una idea bastante similar y casi con las mismas 
palabras: 

[los] sacerdotes llevaron a cabo ese prodigio de falsificación de la 
cual tenemos ante nosotros como documento una parte de la Biblia: 
con un escarnio sin igual de toda tradición, de toda realidad histórica, 
tradujero11 al pla110 religioso el pasado de su propio pueblo [ ... ] ¿Qué 

significa "orden moral del mundo"? Que existe, de una vez por todas,
una voluntad de Dios acerca de lo que el hombre ha de hacer y ha de 
dejar de hacer; que el valor de un pueblo, de un individuo, se mide por 
su mayor o menor obediencia a la voluntad de Dios (El a11ticristo §26, 
Nietzsche 1989: 53 ). 

La falsificación del concepto de Dios, su encarnación en una es­
critura sagrada, la formación de una clase sacerdotal y las afirmacio­
nes de lo que constituye la voluntad divina, como podemos ver, están 
presentes tanto en esta cita como en el pasaje de MHH que se está 
comentando. El espíritu crítico de an1bos es tremendamente afín. 

En un sentido, podríamos hablar aquí de una diferenciación 
importante entre religiosidad y religión propiamente. La primera 
atañe a la pasión y el fervor individual que conecta emotivamente 
con el prójimo y en especial con la divinidad. La segunda no es sino 
la forma institucionalizada que pretende homogeneizar mediante 
normas a los creyentes. En otras palabras: pretende someter a los 
individuos a un yugo colectivo de autómatas reprimidos. El espí­
ritu primigenio de relacionarse con lo divino no tiene que ver con 
reglas, sino con sentimiento. La sección G supone un simbolismo 
universal más o menos compartido por todos los seres humanos. 

154 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Pero al mismo tiempo Blake explora la enajenación y la integración 
del espíritu humano con la intelección y las emociones conforme 

construye una suerte de teoría demoníaca de la religión y el mito; 

desde esta perspectiva, el mito verdadero representa una expresión 
natural y legítima de la porción espiritual de la mente humana (Bi­
renbaum 1992: 121-22). 

Esta sección abarca la lámina 11, cuyos márgenes superior e inferior 

muestran algunas imágenes. La escena inferior, y de menor elabo­
ración, presenta a dos figuras en el estilo típico del arte visual deco­
rativo de MHH: tenue y casi etéreo. Se trata de una prin1era figura 
que surge de una nube, con luenga barba, de frente al espectador: la 
representación de un dios abstraído y separado del "seno humano� 
A su derecha, una segunda figura parece alejarse de la primera, per­
diéndose en el firmamento, lo que refuerza la tesis de la separación 
entre la deidad y el creyente verdadero a causa del sacerdocio. 

En la parte superior vemos una escena mucho más colorida 
que su contraparte. La primera conclusión es que se trata de una re­
presentación de las divinidades que se atribuyeron a ríos, bosques, 
montañas, etcétera. La locación puede ser o bien una isla, o un pa­
raje en un bosque. Una figura femenina, desnuda, hace mimos a un 
bebé recostado sobre las plantas. La imagen de arriba sugiere el bro­
te del fervor y el sentimiento religioso; la imagen inferior ilustra su 
corrupción, su degeneración en dogmatismos. Junto a las palabras 
"Y a la larga proclamaron que los Dioses así lo habían ordenado" 
se puede ver a varias figuras humanas de rodillas, orando, mientras 
otra figura, de pie, parece esgrimir una cruz a modo de espada: 
imagen de subordinación y sometimiento. Por el contrario, junto 
a "lo que sus expandidos y variados sentidos pudiesen percibir" se 
observa el dibujo de un ave con las alas extendidas y en franco as­
censo: imagen de emancipación. 

155 



ADRIÁN MUÑOZ 

ambos es bastante similar (la caída de la sabiduría divina en conoci­
miento mundano), aunque no compartían los modos de recuperar 
la "palabra profética". En la sección H hay una continuidad de este 
tópico. También vale la pena regresar a la coincidencia con Nietzs­
che, quien formula una idea bastante similar y casi con las mismas 
palabras: 

[los] sacerdotes llevaron a cabo ese prodigio de falsificación de la 
cual tenemos ante nosotros como documento una parte de la Biblia: 
con un escarnio sin igual de toda tradición, de toda realidad histórica, 
tradujeron al plano religioso el pasado de su propio pueblo [ ... ] ¿Qµé 
signi.fica "orden moral del mundo"? Qµe existe, de una vez por todas, 
una voluntad de Dios acerca de lo que el hombre ha de hacer y ha de 
dejar de hacer; que el valor de un pueblo, de un individuo, se mide por 
su mayor o menor obediencia a la voluntad de Dios (El anticristo §26, 
Nietzsche 1989: 53). 

La falsificación del concepto de Dios, su encarnación en una es­
critura sagrada, la formación de una clase sacerdotal y las afirmacio­
nes de lo que constituye la voluntad divina, como podemos ver, están 
presentes tanto en esta cita como en el pasaje de MHH que se está 
comentando. El espíritu crítico de ambos es tremendamente afín. 

En un sentido, podríamos hablar aquí de una diferenciación 
importante entre religiosidad y religióri propiamente. La primera 
atañe a la pasión y el fervor individual que conecta emotivan1ente 
con el prójimo y en especial con la divinidad. La segunda no es sino 
la forma institucionalizada que pretende homogeneizar mediante 
normas a los creyentes. En otras palabras: pretende someter a los 
individuos a un yugo colectivo de autómatas reprimidos. El espí­
ritu primigenio de relacionarse con lo divino no tiene que ver con 
reglas, sino con sentimiento. La sección G supone un simbolismo 
universal más o menos compartido por todos los seres humanos. 

154 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Pero al mismo tiempo Blake explora la enajenación y la integración 
del espíritu humano con la intelección y las emociones conforme 
construye una suerte de teoría demoníaca de la religión y el mito; 
desde esta perspectiva, el mito verdadero representa una expresión 
natural y legítima de la porción espiritual de la mente humana (Bi­

renbaum 1992: 121-22). 

Esta sección abarca la lámina 11, cuyos márgenes superior e inferior 
muestran algunas imágenes. La escena inferior, y de menor elabo­
ración, presenta a dos figuras en el estilo típico del arte visual deco­
rativo de MHH: tenue y casi etéreo. Se trata de una primera figura 

que surge de una nube, con luenga barba, de frente al espectador: la 
representación de un dios abstraído y separado del "seno humano". 
A su derecha, una segunda figura parece alejarse de la primera, per­
diéndose en el firmamento, lo que refuerza la tesis de la separación 
entre la deidad y el creyente verdadero a causa del sacerdocio. 

En la parte superior vemos una escena mucho más colorida 

que su contraparte. La primera conclusión es que se trata de una re­
presentación de las divinidades que se atribuyeron a ríos, bosques, 
montañas, etcétera. La locación puede ser o bien una isla, o un pa­

raje en un bosque. Una figura femenina, desnuda, hace mimos a un 
bebé recostado sobre las plantas. La imagen de arriba sugiere el bro­
te del fervor y el sentimiento religioso; la imagen inferior ilustra su 
corrupción, su degeneración en dogmatismos. Junto a las palabras 
"Y a la larga proclamaron que los Dioses así lo habían ordenado" 
se puede ver a varias figuras humanas de rodillas, orando, mientras 
otra figura, de pie, parece esgrimir una cruz a modo de espada: 
imagen de subordinación y sometimiento. Por el contrario, junto 
a "lo que sus expandidos y variados sentidos pudiesen percibir" se 
observa el dibujo de un ave con las alas extendidas y en franco as­
censo: imagen de emancipación. 

155 



ADRIÁN MUÑOZ 

. . . 

[H] UNA VISIÓN MEMORABLE 

Los Profetas lsaías y Ezequiel cenaron conmigo y yo les pre­

gunté cómo habían osado aseverar tan rotundamente que 
Dios les había hablado, y les pregunté si entonces no pensaron 
que serían incomprendidos, y que se convertirían en la causa 
de la imposición. 

Isaías contestó: No vi a Dios alguno, ni lo escuché, bajo una 
percepción orgánica y finita, mas mis sentidos descubrieron 
lo infinito en cada cosa, y puesto que me convencí, y así lo sigo 
creyendo, de que la voz de la indignación honesta es la voz de 
Dios, no me preocupé por las consecuencias, sino que escribí. 

Pregunté entonces: que una convicción sea firme respecto 
a una cosa, ¿hace que ésta así lo sea? 

Él contestó: Todo poeta lo cree así. Y en épocas de imagi­
nación esta firme convicción removía montañas; mas muchos 
no son capaces de forjarse una fume convicción sobre nada. 

Y Ezequiel dijo entonces: La filosofía del Oriente enseñó 
los primeros principios de la percepción humana: algunas 
naciones sostenían un principio como el origen y, algunas, 
otro. Nosotros los de Israel enseñamos que el Genio Poético 
( como tú lo llamas ahora) constituía el primer principio y que 
todos los otros no eran sino meras derivaciones, lo cual fue la 
causa de nuestro desprecio de Sacerdotes y Filósofos de otras 
tierras; de modo que profetizamos que al final se demostraría 
que todos los Dioses se originan en los nuestros y que son tri­
butarios del Genio Poético. Esto es lo que nuestro gran poeta 
el Rey David ansiaba tan fervientemente y que invocaba con 
tanto sentimiento; diciendo esto conquista enemigos y go­
bierna reinos. Y nosotros amábamos tanto a nuestro Dios, que 

156 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BI..AKE 

en su nombre condenamos a todas las deidades de las nacio­

nes vecinas y aseveramos que se habían rebelado. A partir de 
estas opiniones, el vulgo llegó a pensar que todas las naciones 
al final estarían sometidas por los judíos. 

Esto, dijo, al igual que toda fume convicción, ha llegado a su­
ceder, pues todas las naciones creen en el código judío y adoran 
al dios de los judíos. ¿Y qué sometimiento podría ser mejor? 

Escuché esto con cierto asombro, y debo confesar que con 
convicción. Tras la cena pedí a lsaías honrar al mundo con sus 
obras perdidas. Él dijo que ninguna con tal valor se había per­
dido. Ezequiel contestó lo mismo. 

Pregunté también a Isaías qué lo había instado a andar des­
nudo y descalzo durante tres años. Él contestó que la misma 
razón que había movido a nuestro amigo Diógenes el Griego. 

Entonces pregunté a Ezequiel por qué comía estiércol y 
yacía tanto tiempo en sus costados derecho e izquierdo. Y él 
respondió: El deseo de elevar a otros hombres hacia la percep­
ción de lo infinito. Esto practican las tribus de Norteamérica. 
¿Y acaso es honesto aquel que se resiste a su genio o conciencia 
sólo en nombre de la comodidad o la satisfacción temporal? 

Dos motivos que conducen esta sección son lsaías 20: 2-5 ye! grie­

go Diógenes. La inclusión del filósofo Diógenes ("nuestro amigo·; 
como indica el texto) en este pasaje refuerza la apuesta por la sátira 
y la reacción en contra de la hipocresía. Diógenes de Sinope, el "pe­
rro de Atenas� practicó el cinismo en el siglo IV antes de la era co­
mún, rechazando las normas establecidas de la sociedad. Podemos 
intuir que el cometido de MHH es afín al de Diógenes. 

En esta segunda visión memorable, el narrador -que clara­
mente es Blake mismo- nos relata una cena con los profetas lsaías 
y Ezequiel. El poeta inicia un diálogo con ellos acerca de la natura-

157 



ADRIÁN MUÑOZ 

. . . 

[H] UNA VISIÓN MEMORABLE 

Los Profetas lsaías y Ezequiel cenaron conmigo y yo les pre­

gunté cómo habían osado aseverar tan rotundamente que 
Dios les había hablado, y les pregunté si entonces no pensaron 
que serían incomprendidos, y que se convertirían en la causa 
de la imposición. 

lsaías contestó: No vi a Dios alguno, ni lo escuché, bajo una 
percepción orgánica y finíta, mas mis sentidos descubrieron 
lo infiníto en cada cosa, y puesto que me convencí, y así lo sigo 
creyendo, de que la voz de la indignación honesta es la voz de 
Dios, no me preocupé por las consecuencias, sino que escribl. 

Pregunté entonces: que una convicción sea firme respecto 
a una cosa, ¿hace que ésta así lo sea? 

Él contestó: Todo poeta lo cree así. Y en épocas de imagi­
nación esta firme convicción removía montañas; mas muchos 
no son capaces de forjarse una firme convicción sobre nada. 

Y Ezequiel dijo entonces: La filosofía del Oriente enseñó 
los primeros principios de la percepción humana: algunas 
naciones sostenían un principio como el origen y, algunas, 
otro. Nosotros los de Israel enseñamos que el Genio Poético 
(como tú lo llamas ahora) constituía el primer principio y que 
todos los otros no eran sino meras derivaciones, lo cual fue la 
causa de nuestro desprecio de Sacerdotes y Filósofos de otras 
tierras; de modo que profetizamos que al final se demostraría 
que todos los Dioses se originan en los nuestros y que son tri­
butarios del Genío Poético. Esto es lo que nuestro gran poeta 
el Rey David ansiaba tan fervientemente y que invocaba con 
tanto sentimiento; diciendo esto conquista enemigos y go­
bierna reinos. Y nosotros amábamos tanto a nuestro Dios, que 

156 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

en su nombre condenamos a todas las deidades de las nacio­
nes vecinas y aseveramos que se habían rebelado. A partir de 
estas opiniones, el vulgo llegó a pensar que todas las naciones 

al final estarían sometidas por los judíos. 
Esto, dijo, al igual que toda firme convicción, ha llegado a su­

ceder, pues todas las naciones creen en el código judío y adoran 

al dios de los judíos. ¿ Y qué sometimiento podría ser mejor? 
Escuché esto con cierto asombro, y debo confesar que con 

convicción. Tras la cena pedí a Isaías honrar al mundo con sus 
obras perdidas. Él dijo que nínguna con tal valor se había per­
dido. Ezequiel contestó lo mismo. 

Pregunté también a Isaías qué lo había instado a andar des­
nudo y descalzo durante tres años. Él contestó que la misma 
razón que había movido a nuestro amigo Diógenes el Griego. 

Entonces pregunté a Ezequiel por qué comía estiércol y 

yacía tanto tiempo en sus costados derecho e izquierdo. Y él 
respondió: El deseo de elevar a otros hombres hacia la percep­
ción de lo infinito. Esto practican las tribus de Norteamérica. 
¿Y acaso es honesto aquel que se resiste a su genío o conciencia 
sólo en nombre de la comodidad o la satisfacción temporal? 

Dos motivos que conducen esta sección son Isaías 20: 2-5 y el grie­

go Diógenes. La inclusión del filósofo Diógenes ("nuestro amigo", 
como indica el texto) en este pasaje refuerza la apuesta por la sátira 
y la reacción en contra de la hipocresía. Diógenes de Sinope, el "pe­
rro de Atenas''. practicó el cinismo en el siglo IV antes de la era co­
mún, rechazando las normas establecidas de la sociedad. Podemos 
intuir que el cometido de MHH es afín al de Diógenes. 

En esta segunda visión memorable, el narrador -que clara­
mente es Blake mismo- nos relata una cena con los profetas !salas 
y Ezequiel. El poeta inicia un diálogo con ellos acerca de la natura-

157 



ADRIÁN MUÑOZ 

leza de Dios y les pregunta si acaso sintieron temor de ser incom­
prendidos debido a sus visiones. El primero de ellos comenta: 

( ... ) I saw no God, nor heard any, in a finite organical perception; but 
my senses discover · d the infinite in everything, and as I was then 

perswaded, & remain conlirm · d; that the voice ofhonest indignation 

is the voice of God, I cared not for consequences but wrote. 

lsaías manifiesta una percepción completa del mundo que lo 
rodea gracias a su visión y su facultad in1aginativa. Reitera la impor­
tancia sensorial para aprehender la infinitud del ser y del universo, 
es decir, de lo divino.Además, menciona la indignación de Dios, no 
ante el profeta, sino ante las facetas esclavizadas y tiranas de la hu­

manidad; la "voz de la indignación honesta" emula la ira de Yalwé, 

que "es una llama, su presencia es aplastante. En sus labios se nota 
su furor y su lengua es como un fuego que devora" (lsaías 30: 27). 
Recordemos la "ira del león" en los "Proverbios del Infierno''. 

Más adelante, Blake pregunta a Ezequiel por qué come estiér­
col y reposa largamente sobre sus dos costados. Aquél le replica: 

The desire of raising other men into a perception ofthe finite [.] this 

the North American tribes practise. & is he honest who resists his ge­

nius or conscience. 

Only for the sake of present ease or gratification? 

Por un lado, vemos que se hace manifiesto el énfasis en el valor 
de la inspiración o Genio Poético y el obligado rechazo a los actos 
irrealizados, los deseos no llevados a cabo. Por el otro, encontramos 
una alusión directa a los escritos proféticos de la Biblia: 

158 

Y tú, acuéstate sobre tu costado izquierdo, y pon sobre él el pecado 

de la casa de Israel. Durante el número de días que estarás acostado 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

así, cargarás con su pecado. [ ... ] Y cumplidos éstos, te acostarás nue­

vamente sobre tu costado derecho, y cargarás con el pecado de la casa 

de Judá durante cuarenta días[ ... ] Luego afirmarás tu rostro sobre el 

asedio de Jerusalén, y con tu brazo descubierto profetizarás contra ella 

(Ezequiel 4: 4-7). 

Ezequiel vaticina malos augurios en contra de aquellos que se 
llaman Hijos de Dios y que, no obstante, hacen todo lo contrario 
de aquello que los conduciría a la salvación. En el texto bíblico, el 

profeta come cebada, habas y trigo cocinados con estiércol; la or­
den inicial de Yahvé es que Ezequiel cocine la cebada con estiércol 
humano pero, ante las objeciones de Ezequiel, Dios le concede em­

plear estiércol animal (Ezequiel 4: 12-15). Por su parte, en MHH 
el profeta ingiere el estiércol, lo que acentúa lo repulsivo de los seres 

"racionales� 
En un momento, Ezequiel declara que: "La filosofía del Orien• 

te enseñó los primeros principios de la percepción humana ... � una 

alusión a la idea según la cual el saber comenzó a transmitirse en 
Asia, hasta que poco a poco llegó a los griegos. Al mismo tiem­

po, la consolidación de un monoteísmo hizo que se despreciara 
a otras religiones que, sin embargo, habrían derivado también de 

los mismos principios. No deja de ser posible que aquí se halle una 
sugerencia de alguna afinidad entre la visión de Blake y la filosofía 
oriental, particularmente india y en concreto no dualista (Freeman 
1997: 32 ). (Ver también comentario a sección anterior.) 

Las láminas 12 y 13 cubren la sección H, sin ofrecer diseños de mu· 
cha elaboración. Se trata de pequeños motivos ornamentales que 
sugieren la libertad in1aginativa, es decir, la elevación de los hom• 
bres hacia la percepción de lo infinito, como expresa Ezequiel. 

* * -• 

159 



ADRIÁN MUÑOZ 

leza de Dios y les pregunta si acaso sintieron temor de ser incom­
prendidos debido a sus visiones. El primero de ellos comenta: 

( ... ) 1 saw no God, nor heard any, in a finite organical perception; but 
my senses discover · d the infinite in everything, and as I was then 
perswaded, & remain confirm · d; that the voice of honest índignation 
is the voice of God, I ca red not for consequences but wrote. 

lsaías manifiesta una percepción completa del mundo que lo 
rodea gracias a su visión y su facultad imaginativa. Reitera la impor­
tancia sensorial para aprehender la infinitud del ser y del universo, 
es decir, de lo divino.Además, menciona la indignación de Dios, no 
ante el profeta, sino ante las facetas esclavizadas y tiranas de la hu­
manidad; la "voz de la indignación honesta" emula la ira de Yahvé, 
que "es una llama, su presencia es aplastante. En sus labios se nota 
su furor y su lengua es como un fuego que devora" (lsaías 30: 27). 
Recordemos la "ira del león" en los "Proverbios del Infierno''. 

Más adelante, Blake pregunta a Ezequiel por qué come estiér­
col y reposa largamente sobre sus dos costados. Aquél le replica: 

1he desire of raising other men ínto a perception of the finite [.] this 
the North American tri bes practise. & is he honest who resists his ge­
nius or conscience. 
Only for the sake of present ease or gratilication? 

Por un lado, vemos que se hace manifiesto el énfasis en el valor 
de la inspiración o Genio Poético y el obligado rechazo a los actos 
irrealizados, los deseos no llevados a cabo. Por el otro, encontrarnos 
una alusión directa a los escritos proféticos de la Biblia: 

158 

Y tú, acuéstate sobre tu costado izquierdo, y pon sobre él el pecado 
de la casa de Israel. Durante el número de días que estarás acostado 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

así, cargarás con su pecado. [ ... ] Y cumplidos éstos, te acostarás nue­
vamente sobre tu costado derecho, y cargarás con el pecado de la casa 
de Judá durante cuarenta días [ ... ] Luego afumarás tu rostro sobre el 
asedio de Jerusalén, y con tu brazo descubierto profetizarás contra ella 
(Ezequiel 4: 4-7 ). 

Ezequiel vaticina malos augurios en contra de aquellos que se 
llaman Hijos de Dios y que, no obstante, hacen todo lo contrario 
de aquello que los conduciría a la salvación. En el texto bíblico, el 
profeta come cebada, habas y trigo cocinados con estiércol; la or­

den inicial de Yahvé es que Ezequiel cocine la cebada con estiércol 
humano pero, ante las objeciones de Ezequiel, Dios le concede em­
plear estiércol animal (Ezequiel 4: 12-15). Por su parte, en MHH 
el profeta ingiere el estiércol, lo que acentúa lo repulsivo de los seres 
"racionales''. 

En un momento, Ezequiel declara que: "La filosofía del Orien­
te enseñó los primeros principios de la percepción humana .. .", una 
alusión a la idea según la cual el saber comenzó a transmitirse en 
Asia, hasta que poco a poco llegó a los griegos. Al mismo tiem­
po, la consolidación de un monoteísmo hizo que se despreciara 
a otras religiones que, sin embargo, habrían derivado también de 
los mismos principios. No deja de ser posible que aquí se halle una 
sugerencia de alguna afinidad entre la visión de Blake y la filosofía 
oriental, particularmente india y en concreto no dualista (Freeman 
1997: 32). (Ver también comentario a sección anterior.) 

Las láminas 12 y 13 cubren la sección H,sin ofrecer diseños de mu­
cha elaboración. Se trata de pequeños motivos ornamentales que 
sugieren la libertad imaginativa, es decir, la elevación de los hom­
bres hacia la percepción de lo infinito, como expresa Ezequiel. 

. . . 

159 



ADRIÁN MUÑOZ 

[I] 

La antigua tradición que afu-ma que el mundo será consumido 

por el fuego al cabo de seis mil años es cierta, según escuché 

en el Infierno. 

Pues el querubín con su flamante espada recibe así la or­
den de abandonar su custodia del árbol de la vida, y cuando 
lo haga, la creación entera se consumirá y aparecerá infinita y 

sagrada, mientras que ahora aparece finita y corrupta. 

Esto llegará a suceder con un mejoramiento del goce sen­

sual. 8' 

Pero primero es menester expurgar la idea de que el hom­

bre posee un cuerpo distinto del alma: esto mismo haré, im­

primiendo mediante el método ínfernal con corrosivos, que 

en el Infierno son saludables y medicinales, derritiendo las 

superficies aparentes y revelando lo infinito que yacía oculto. 

Si las puertas de la percepción fuesen purificadas, todo 

aparecería ante el hombre como en verdad es: infinito. 

Pues el hombre se ha encerrado, al grado de ver todo obje­

to sólo a través de las estrechas hendiduras de su caverna. 

La primera imagen es apocalíptica, derivada sobre todo de la esca­
tología neotestamentaria, y recoge la idea difundida según las escri­
turas bíblicas de que el mundo tenía seis mil años de antigüedad. 
La llegada del Mesías precipitaría el final del los tiempos. En los 
evangelios, Jesús reitera que está encargado de incendiar la tierra 
(por ejemplo, Lucas 12: 49 ). Este pasaje evoca también al querubín 
de Génesis 3: 24 y Ezequiel 28: 14, el ángel guardián encargado de 
velar al pie del Arbol de la vida tras la expulsión de Adán y Eva del 
Jardín del Edén. Puesto que su labor como custodio provoca que 
la creación parezca "finita y corrupta� la caracterización del queru-

160 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

bín guardían no es positiva. Removerlo de su sitio implica liberar 

el goce sensual y percatarse de que cuerpo y alma pueden y deben 
colaborar juntos, pues en última instancia no se trata de entidades 

separadas u opuestas; antes bien -como el poeta ya lo había ex­
puesto en la sección C- el cuerpo y el alma están interpenetrados, 

de modo que el cuerpo no es sino la parte material del alma. 
De manera figurada, se concibe una "caída" de un estado prísti­

no, pero dicha caída no constituye una realidad, sino más bien una 

ontología de la percepción y el ser que toma, erróneamente, por 

realidad a las formas limitadas y limitantes que permean el mun­
do (Makdisi 2003: 261). Para invocar el apocalipsis blakeano que 
revierta dicho estado, el autor impele a purificar las "puertas de la 
percepción"; se trata de efectuar una percepción espiritual trans­
formadora, a través de un proceso imaginativo. La purificación de 
las puertas y la caracterización de la Razón como la circunferencia 
de la Energía (MHH, sección C) parecen hacer eco de Sweden­
borg. De acuerdo con el sueco, la mente humana está compuesta 
de distintas capas o niveles. La más baja, o "mente mundana� es la 
"envoltura" reactiva de los niveles más altos, entre los que se cuen­
ta la "mente espirituat Cuando los niveles más altos se abren (es 
decir, se purifican) la mente mundana trabaja junto con ellos, pero 
ésta suele operar en detrimento de aquellos cuando permanecen 
cerrados o dormidos (Divine Love and Wisdom §260; Swedenborg 
2003: 153). Hay, pues, que fomentar una percepción purificada. 
Dicha percepción transforma los objetos en formas simbólicas que 
revelan el verdadero significado de aquéllos (cf Nurmi 1979: 557). 

En el caso particular de The Marriage, el poeta visionario pro­
porciona al público los versos y los diseños que conforman el doble 
texto de MHH. El "método infernal" al cual recurre (la aplicación 
de corrosivos) se refiere, de hecho, a las técnicas reales que Blake 
desarrolló; al trabajar las láminas metálicas con las cuales "fabrica­
ba" sus libros iluminados, Blake aplicaba diversos tipos de ácido 

161 



ADRIÁN MuÑOZ 

[I] 

La antigua tradición que afu-ma que el mundo será consumido 

por el fuego al cabo de seis mil años es cierta, según escuché 

en el Infierno. 

Pues el querubín con su flamante espada recibe así la or­

den de abandonar su custodia del árbol de la vida, y cuando 
lo haga, la creación entera se consumirá y aparecerá infinita y 

sagrada, mientras que ahora aparece finita y corrupta. 

Esto llegará a suceder con un mejoramiento del goce sen­
sua1.s• 

Pero primero es menester expurgar la idea de que el hom­

bre posee un cuerpo distinto del alma: esto mismo haré, im­

primiendo mediante el método infernal con corrosivos, que 

en el Infierno son saludables y medicinales, derritiendo las 

superficies aparentes y revelando lo infinito que yacía oculto. 

Si las puertas de la percepción fuesen purificadas, todo 

aparecería ante el hombre como en verdad es: infinito. 

Pues el hombre se ha encerrado, al grado de ver todo obje­

to sólo a través de las estrechas hendiduras de su caverna. 

La primera imagen es apocalíptica, derivada sobre todo de la esca­
tología neotestamentaria, y recoge la idea difundida según las escri­
turas bíblicas de que el mundo tenía seis mil años de antigüedad. 
La llegada del Mesías precipitaría el final del los tiempos. En los 
evangelios, Jesús reitera que está encargado de incendiar la tierra 
(por ejemplo, Lucas 12: 49 ). Este pasaje evoca también al querubín 
de Génesis 3: 24 y Ezequiel 28: 14, el ángel guardián encargado de 
velar al pie del Arbol de la vida tras la expulsión de Adán y Eva del 
Jardú1 del Edén. Puesto que su labor como custodio provoca que 
la creación parezca "finita y corrupta'; la caracterización del queru-

160 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

bín guardían no es positiva. Removerlo de su sitio implica liberar 

el goce sensual y percatarse de que cuerpo y alma pueden y deben 
colaborar juntos, pues en última instancia no se trata de entidades 
separadas u opuestas; antes bien -como el poeta ya lo había ex­
puesto en la sección C- el cuerpo y el alma están interpenetrados, 

de modo que el cuerpo no es sino la parte material del alma. 
De manera figurada, se concibe una "caída" de un estado prísti­

no, pero dicha caída no constituye una realidad, sino más bien una 
ontología de la percepción y el ser que toma, erróneamente, por 
realidad a las formas limitadas y limitantes que permean el mun­
do (Makdisi 2003: 261). Para invocar el apocalipsis blakeano que 
revierta dicho estado, el autor impele a purificar las "puertas de la 
percepción"; se trata de efectuar una percepción espiritual trans­
formadora, a través de un proceso imaginativo. La purificación de 
las puertas y la caracterización de la Razón como la circunferencia 
de la Energía (MHH, sección C) parecen hacer eco de Sweden­
borg. De acuerdo con el sueco, la mente humana está compuesta 
de distintas capas o niveles. La más baja, o "mente mundana� es la 
"envoltura" reactiva de los niveles más altos, entre los que se cuen­
ta la "mente espiritual� Cuando los niveles más altos se abren (es 
decir, se purifican) la mente mundana trabaja junto con ellos, pero 

ésta suele operar en detrimento de aquellos cuando permanecen 
cerrados o dormidos (Divine Love and Wisdom §260; Swedenborg 
2003: 153). Hay, pues, que fomentar una percepción purificada. 
Dicha percepción transforma los objetos en formas simbólicas que 
revelan el verdadero significado de aquéllos (cf Nurrni 1979: 557). 

En el caso particular de The Marriage, el poeta visionario pro­
porciona al público los versos y los diseños que conforman el doble 
texto de MHH. El "método infernal" al cual recurre (la aplicación 
de corrosivos) se refiere, de hecho, a las técnicas reales que Blake 
desarrolló; al trabajar las láminas metálicas con las cuales "fabrica­
ba" sus libros iluminados, Blake aplicaba diversos tipos de ácido 

161 



ADRIÁN MUÑOZ 

con el objeto de resaltar detalles y producir relieves. La imagen que 
nos podemos formar en la mente es la de un obsesionado alquimis­
ta atareado en su labotarorio, un alquimista que conjunta la visión 
del profeta, la voz del poeta y las habilidades del artista plástico. 

Para Blake, artista es una metáfora del hombre liberado, aunque 
no es requisito indispensable ser artista para lograr la liberación. 
Todo hombre posee en sí mismo el Genio Poético, ya que aun en 
la tierra conserva una parte de su naturaleza divina y primigenia, 
del mismo modo en que el budismo reitera que todo hombre es 
ya un buda antes del nirvana, sólo que hay que "despertar" y darse 
cuenta de ello. El meollo del asunto en la ideología de Blake es que 
el individuo quiera realizarse; el individuo debe tener el deseo y la 
voluntad de trascenderse, como también af irmaba Nietzsche. Hay 
algunos individuos que hallarán más ardua y llena de dificultades la 
senda que conduce a la plena identificación; hay otros que nunca 
disiparán las brumas que ocultan la verdadera naturaleza de las co­
sas y permanecerán en las tinieblas de la ignorancia: 

Every Night and every Morn 
Sorne to Misery are Born 
Every Morn and every Night 
Sorne are Born to sweet delight 
Sorne are born to sweet delíght 
Sorne are born to Endless Night"; 

Por esto, el papel del artista se asemeja en gran medida al del 
profeta: "La poesía es metamorfosis, cambio, operación alquímica, 
y por eso colinda con la magia, la religión y otras tentativas para 
transformar al hombre y hacer de 'éste' y de 'aquél' ese 'otro' que es 
él mismo" (Paz 1999: 113 ). El artista aparece para poner el espejo 
frente a los hombres demasiado sumisos ante el mundo, aquellos 
que debido a los velos terrenales no consiguen realizar una plena 

162 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

identificación consigo mismos y, por consiguiente, con los demás 
y con lo divino. La poesía - afirma Heidegger- es "el decir de la 
desocultación del ente" y la "instauración de la verdad" (Heidegger 
1988: I 13-14 ). El poeta se convierte en el portador de la verdad, en 

el descifrador de oráculos y el que insta a los hombres a reunificarse. 
Pero para el autor de MHH, el hombre en su condición actual 

se encuentra limitado, sus capacidades mermadas. No es capaz de 
aprehender la infinitud del universo, contenida en cada uno de los 
objetos que componen la naturaleza. Se limitan, pues, a percibir el 
mundo sólo a través de sus ojos (las "estrechas hendiduras de su ca­
verna") y no a través de todos sus órganos sensoriales; la estrechez 
deriva en parte de concebir una separación ontológica/orgánica 
entre el cuerpo y el alma (cf. sección C). La limitación de los sen­
tidos y la imagen de la caverna recuerdan a la lamosa alegoría pla­
tónica que aparece en el inicio del libro VII de La república, donde 
los cautivos únicamente pueden percibir las sombras de la realidad. 
Quien ha logrado purificar las puertas de la percepción (romper los 
grilletes, salir de la cueva) estará facultado para comprender: 

que cada ave que hiende el cielo 
no es sino un inmenso mundo de deleite, 
cercado por vuestros cinco sentidos ... (MHH, sección E). 

En la parte superior de la lámina 14, que ilustra la sección I, hallarnos 
una imagen muy impactante. El cuerpo desnudo de un hombre yace 
inerte. Alrededor no hay sino llamas de vivo fuego, que sin duda su­
giere la consunción a la que alude el pasaje. Se trata del Fin de los 
Tiempos tras el Día del Juicio. De entre las llamas, y encima del ca­
dáver masculino, emerge una figura femenina, con los brazos exten­
didos y cuya envergadura imita la extensión del cuerpo inerte. No se 
le ve el rostro, sólo el cabello rubio que se funde en las flamas. Hay 
dos modos posibles de leer esta imagen: a) las figuras representan 

163 



ADRIÁN MUÑOZ 

con el objeto de resaltar detalles y producir relieves. La imagen que 
nos podemos formar en la mente es la de un obsesionado alquimis­
ta atareado en su labotarorio, un alquimista que conjunta la visión 
del profeta, la voz del poeta y las habilidades del artista plástico. 

Para Blake, artista es una metáfora del hombre liberado, aunque 
no es requisito indispensable ser artista para lograr la liberación. 
Todo hombre posee en sí mismo el Genio Poético, ya que aun en 
la tierra conserva una parte de su naturaleza divina y primigenia, 
del mismo modo en que el budismo reitera que todo hombre es 
ya un buda antes del nirvana, sólo que hay que "despertar" y darse 
cuenta de ello. El meollo del asunto en la ideología de Blake es que 
el individuo quiera realizarse; el individuo debe tener el deseo y la 

voluntad de trascenderse, como también a.firmaba Nietzsche. Hay 

algunos individuos que hallarán más ardua y llena de dificultades la 
senda que conduce a la plena identificación; hay otros que nunca 
disiparán las brumas que ocultan la verdadera naturaleza de las co­
sas y permanecerán en las tinieblas de la ignorancia:

Every Night and every Moro 

Sorne to Misery are Boro 

Every Mom and every Night 

Sorne are Bom to sweet delight 

Sorne are born to sweet delight 

Sorne are boro to Endless Nighfl 

Por esto, el papel del artista se asemeja en gran medida al del 
profeta: "La poesía es metamorfosis, cambio, operación alquímica, 
y por eso colinda con la magia, la religión y otras tentativas para 
transformar al hombre y hacer de 'éste' y de 'aquél' ese 'otro' que es 
él mismo" (Paz 1999: 113 ). El artista aparece para poner el espejo 
frente a los hombres demasiado sumisos ante el mundo, aquellos 
que debido a los velos terrenales no consiguen realizar una plena 

162 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

identificación consigo mismos y, por consiguiente, con los demás 

y con lo divino. La poesía - afirma Heidegger- es "el decir de la 

desocultación del ente" y la "instauración de la verdad" (Heidegger 
1988: 113-14 ). El poeta se convierte en el portador de la verdad, en 

el descifrador de oráculos y el que insta a los hombres a reunificarse. 
Pero para el autor de MHH, el hombre en su condición actual 

se encuentra limitado, sus capacidades mermadas. No es capaz de 
aprehender la infinitud del universo, contenida en cada uno de los 

objetos que componen la naturaleza. Se limitan, pues, a percibir el 
mundo sólo a través de sus ojos (las "estrechas hendiduras de su ca­
verna") y no a través de todos sus órganos sensoriales; la estrechez 
deriva en parte de concebir una separación ontológica/orgánica 
entre el cuerpo y el alma (cf. sección C). La limitación de los sen­
tidos y la imagen de la caverna recuerdan a la famosa alegoría pla­

tónica que aparece en el inicio del libro VII de La república, donde 
los cautivos únicamente pueden percibir las sombras de la realidad. 

Quien ha logrado purificar las puertas de la percepción (romper los 
grilletes, salir de la cueva) estará facultado para comprender: 

que cada ave que hiende el cielo 

no es sino un inmenso mundo de deleite, 

cercado por vuestros cinco sentidos ... (MHH, sección E). 

En la parte superior de la lámina 14, que ilustra la sección 1, hallamos 
una imagen muy impactante. El cuerpo desnudo de un hombre yace 
inerte. Alrededor no hay sino llamas de vivo fuego, que sin duda su­
giere la consunción a la que alude el pasaje. Se trata del Rn de los 
Tiempos tras el Día del Juicio. De entre las llamas, y encima del ca­

dáver masculino, emerge una figura femenina, con los brazos exten­
didos y cuya envergadura imita la extensión del cuerpo inerte. No se 
le ve el rostro, sólo el cabello rubio que se funde en las flamas. Hay 
dos modos posibles de leer esta imagen: a) las figuras representan 

163 



MRIÁN MUÑOZ 

al Hombre que fallece tras el Juicio Final, al tiempo que el querubín 
deja de custodiar el Arbol de la vida, y b) el intento de unir las nocio­
nes de cuerpo y alma, tradicionalmente escindidos por la ortodoxia 
En esta segunda lectura, la Energía o Deseo busca impregnar al cuer­
po para infundirle vida eterna. ( Sobre las referencias a las técnicas de 
grabado, relieves y corrosivos, ver Blake L 993a: L 36.) 

Resulta interesante traer a colación la iconografía convencio­
nal de la diosa hindú Kali: por lo general, se le representa con los 
cabellos sueltos, la lengua de fuera y de pie sobre el cuerpo inerte 
de su esposo Shiva (la postura es conocida como shava, "cadáver"). 
La imagen representa la supremacía de la Energía femenina. Como 
en el caso de la lámina de MHH, la actividad corresponde a la figura 
femenina, no a la masculina. Kali está ascociada con la disolución 
del cosmos, momento kairológico que propicia el resurgírniento 
universal. En MHH, la renovación supone una inversión de los ro­
les convencionales. 

. . . 

[J] UNA VlSIÓN MEMORABLE 

Estaba en una imprenta del Infierno y observé el método me­

diante el cual se trasmite el conocimiento de generación en 

generación. 

En la primera cámara había un Hombre-Dragón, retiran­
do la impureza de la boca de una cueva. Adentro, numerosos 
Dragones ahuecaban la cueva. 

En la segunda cámara había una Víbora enroscada alrede­
dor de la roca y la cueva, y otras adornándola con oro, plata y
piedras preciosas. 

En la tercera cámara había un Aguila con alas y plumas 
de aire; provocaba que el interior de la cueva fuese infinito; 

164 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAK.E 

alrededor había numerosos hombres como águilas que cons­

truían palacios sobre inmensos escarpados. 

En la cuarta cámara había Leones de ardiente fuego, ru­

giendo al deambular y derritiendo metales hasta tornarlos en 

Huidos vivientes. 

En la quinta cámara había formas Innombrables que arro­

jaban los metales hacia el espacio. 

Allí eran recibidas por Hombres que ocupaban la sexta 

cámara, y adoptaban la forma de libros y eran dispuestos en 

bibliotecas. 

Ya en la sección E, antes de la recopilación de los proverbios infer­
nales, se había hecho alusión a los métodos de impresión y grabado 
que empleaba William Blake en la vida real. Lo hace también en el 
pasaje precedente (sección I). En esta sección se trata de describir 
las fases que comprende la transmisión del conocimiento diabóli­
co, es decir el verdadero, en tanto contenedor de una apología del 
Deseo/Energía.Algunos críticos han sugerido que esta sección po­
see dos o tres sentidos simultáneos y posibles: describe sitios del 
averno blakeano, enumera partes del cuerpo o enuncia distintas 
fases del proceso de grabado (Blake 1993a: 215; Viscomi 2003: 48, 
55, 57). Ello es muy posible, sobre todo si tomamos en cuenta que 
en la sección anterior se habla de impresión y de corrosivos. 

Más allá de la posible interpretación que podamos articular en 
torno de este pasaje, debemos reconocer una cosa: 

Blake saw something of mythological proportions in the creative pro­
cess and something terrifyingly violen! and yet misteriously beautiful 
in the art and business of conceiving, writing, and publishing books 
(Kripal 2001: 328).•• 

165 



ADRIÁN MuÑoz 

al Hombre que fullece tras el Juicio Final, al tiempo que el querubín 
deja de custodiar el Ar bol de la vida, y b) el intento de unir las nocio­
nes de cuerpo y alma, tradicionalmente escindidos por la ortodoxia. 
En esta segunda lectura, la Energía o Deseo busca impregnar al cuer­
po para infundirle vida eterna. ( Sobre las referencias a las técnicas de 
grabado, relieves y corrosivos, ver Blake 1993a: 136.) 

Resulta interesante traer a colación la iconografía convencio­
nal de la diosa hindú Kali: por lo general, se le representa con los 
cabellos sueltos, la lengua de fuera y de pie sobre el cuerpo inerte 
de su esposo Shiva (la postura es conocida como shava, "cadáver"). 
La imagen representa la supremacía de la Energía femenina. Como 
en el caso de la lámina de MHH, la actividad corresponde a la figura 

femenina, no a la masculina. Kali está ascociada con la disolución 
del cosmos, momento kairológico que propicia el resurginúento 
universal. En MHH, la renovación supone una inversión de los ro­
les convencionales. 

• • •

(J] UNA VISIÓN MEMORABLE 

Estaba en una imprenta del Infierno y observé el método me­
diante el cual se trasmite el conocimiento de generación en 
generación. 

En la primera cámara había un Hombre-Dragón, retiran­
do la impureza de la boca de una cueva. Adentro, numerosos 
Dragones ahuecaban la cueva. 

En la segunda cámara había una Víbora enroscada alrede­
dor de la roca y la cueva, y otras adornándola con oro, plata y 
piedras preciosas. 

En la tercera cámara había un Águila con alas y plumas 
de aire; provocaba que el interior de la cueva fuese infinito; 

164 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

alrededor habla numerosos hombres como águilas que cons­
truían palacios sobre inmensos escarpados. 

En la cuarta cámara había Leones de ardiente fuego, ru­
giendo al deambular y derritiendo metales hasta tornarlos en 
fluidos vivientes. 

En la quinta cámara había formas Innombrables que arro­
jaban los metales hacia el espacio. 

Allí eran recibidas por Hombres que ocupaban la sexta 
cámara, y adoptaban la forma de libros y eran dispuestos en 
bibliotecas. 

Ya en la sección E, antes de la recopilación de los proverbios infer­
nales, se había hecho alusión a los métodos de impresión y grabado 
que empleaba William Blake en la vida real. Lo hace también en el 
pasaje precedente (sección I). En esta sección se trata de describir 
las fases que comprende la transmisión del conocinúento diabóli­
co, es decir el verdadero, en tanto contenedor de una apología del 
Deseo /Energía. Algunos críticos han sugerido que esta sección po­
see dos o tres sentidos simultáneos y posibles: describe sitios del 
averno blakeano, enumera partes del cuerpo o enuncia distintas 
fases del proceso de grabado (Blake 1993a: 215; Visconú 2003: 48, 
55, 57). Ello es muy posible, sobre todo si tomarnos en cuenta que 
en la sección anterior se habla de impresión y de corrosivos. 

Más allá de la posible interpretación que podamos articular en 
torno de este pasaje, debemos reconocer una cosa: 

Blake saw something of mythological proportions in the creative pro­

cess and something terrifyingly violen! and yet misteriously beautiful 

in the art and business of conceiving, writing, and publishing books 

(Kripal 2001: 328).86 

165 



ADRIÁN MuÑOZ 

Como ha resultado claro a lo largo de esta exégesis, no hay nada 
que Blake no exprese mediante imágenes oscuras y simbólicas. Es 
como si de algún modo él mismo hubiese optado por hablar en pa­
rábolas y, entre loas y exhortaciones, dijera "Quien tenga oídos para 
escuchar, que escuche:• 

En la primera cámara, un Hombre-dragón purifica las puertas de 
la percepción; la caracterización de dragón posiblemente apunta ha­
cia el hecho de que se trata aquí de un personaje fúrico y desenfadado 
(los verdaderos artistas en general). Sin duda la víbora de la segunda 
cámara, tan1bién en un sentido tergiversado, es un componente auxi­
liar y se encarga de proporcionar los límites necesarios a la energía, 
a partir de una razón conciliadora y no represora. O quizá también 
representa una forma de sabiduría no plenamente desarrollada que 
repta en las profundidades ctórucas del inconsciente ( Singer 2000: 
l23, 133). En la imaginería tántrica y yóguica, la energía personali­
zada está visualizada justamente como una serpiente enroscada, lla­
mada kundalini, a la cual hay que" despertar" y hacer entrar en acción; 
de hecho, se le puede llegar a adorar como a una misma diosa Aquí 
es inlportante advertir que, significativan1ente, para Swedenborg las 
serpientes podían representar el lado sensual del hombre, al mismo 
tiempo que los dragones (a final de cuentas, serpientes voladoras), 
representaban a los hombres sensuales en búsqueda de la Verdad (cf. 
Blake 1993a: 218 ). En un sentido alegórico, las víboras que adornan 
la cueva también podrían representar las vetas que el artista (Blake) 
traza sobre los lienzos metálicos y algún tipo de pinceles. 

El águila de la tercera cámara produce que todo aparezca en 
su verdadera infinitud. El águila es una manifestación del Genio 
Poético; los leones representan el furor y la sabiduría (cf sección 
F, proverbios §15, §24, §27, §34, §39, §40, §44, §50, §54 y §65). 
Los leones, en la cuarta cámara, parecen emular al mismo tiempo 
al artista inglés, trabajando afanosa y vorazmente sobre sus obras 
"proféticas", mientras que la quinta cámara parece remitir a las visio-

166 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

nes que Blake afirmaba tener, así como sus conversaciones con se­
res etéreos o fallecidos. La últinla cámara podría entenderse como 
un deseo de que su obra finalmente fuese acogida y salvaguardada 
como una fuente de conocimiento espiritual. 

Esta visión memorable abarca la lámina IS. A los costados del título, se 
observan dos tenues figuras humanas que parecen flotar, una femeru­
na en la esquina derecha y una masculina en la esquina izquierda. Éstas 
apuntan una vez más hacia el concepto de unión sugerido por el título 
de la obra: el Cielo y el Infierno, el Bien y el Mal, el Alma y el Cuerpo. 

En la parte inferior de la lárruna, y ocupando casi una tercera 
parte del total de la superficie, una portentosa águila yergue la ca­
beza y extiende sus alas; en sus garras aprisiona a una serpiente. 
En esta sección, sierpes y águilas corresponden con las cámaras 
segunda y tercera en la línea de transmisión del conocimiento. El 
águila, como señalé, connota al Genio Poético (Proverbio §54). 
Una inlplicación alquinlica no está del todo descartada: según 
algunas fuentes, la imagen de un águila asiendo serpientes simbo­
liza la unión del sulfuro y el mercurio, así como de la materia (la 
serpiente) y el espíritu (el águila) (cf Blake 1993a: 136-37). La 
transmutación constituye una directriz nodal en MHH y la mayo­
ría de los relieves lo expresan alegórica y pictóricamente. El águila 
y la serpiente, enfrascadas en esa pugna, también sugieren a las dos 
clases de hombres, enemigos por naturaleza, que se mencionarán 
en la siguiente sección. 

[K] 

Los Gigantes que dieron forma a este mundo en su existencia 

sensible y que ahora parecen vivir en él encadenados son, en 

167 



ADRIÁN MuÑOZ 

Como ha resultado claro a lo largo de esta exégesis, no hay nada 
que Blake no exprese mediante imágenes oscuras y simbólicas. Es 
como si de algún modo él mismo hubiese optado por hablar en pa­
rábolas y, entre loas y exhortaciones, dijera "Quien tenga oídos para 
escuchar, que escuche." 

En la primera cámara, un Hombre-dragón purifica las puertas de 
la percepción; la caracterización de dragón posiblemente apunta ha­
cia el hecho de que se trata aquí de un personaje fúrico y desenfadado 
(los verdaderos artistas en general). Sin duda la víbora de la segunda 
cámara, también en un sentido tergiversado, es un componente auxi­
liar y se encarga de proporcionar los límites necesarios a la energía, 
a partir de una razón conciliadora y no represora. O quizá también 
representa una forma de sabiduría no plenamente desarrollada que 
repta en las profundidades ctónicas del inconsciente ( Singer 2000: 
123, 133). En la imaginería tántrica y yóguica, la energía personali­
zada está visualizada justamente como una serpiente enroscada, lla­
mada kundalini, a la cual hay que" despertar" y hacer entrar en acción; 
de hecho, se le puede llegar a adorar como a una misma diosa. Aquí 
es importante advertir que, significativamente, para Swedenborg las 
serpientes podían representar el lado sensual del hombre, al mismo 
tiempo que los dragones (a final de cuentas, serpientes voladoras), 
representaban a los hombres sensuales en búsqueda de la Verdad (cf. 
Blake 1993a: 218 ). En un sentido alegórico, las víboras que adornan 
la cueva también podrían representar las vetas que el artista (Blake) 
traza sobre los lienws metálicos y algún tipo de pinceles. 

El águila de la tercera cámara produce que todo aparezca en 
su verdadera infinitud. El águila es una manifestación del Genio 
Poético; los leones representan el furor y la sabiduría (cf sección 
F, proverbios §15, §24, §27, §34, §39, §40, §44, §50, §54 y §65). 
Los leones, en la cuarta cámara, parecen emular al mismo tiempo 
al artista inglés, trabajando afanosa y vorazmente sobre sus obras 
"proféticas'; mientras que la quinta cámara parece remitir a las visio-

166 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

nes que Blake afirmaba tener, así como sus conversaciones con se­
res etéreos o fu.llecidos. La última cán1ara podría entenderse como 
un deseo de que su obra finalmente fuese acogida y salvaguardada 
como una fuente de conocimiento espiritual. 

Esta visión memorable abarca la lámina 15. A los costados del título, se 
observan dos tenues figuras humanas que parecen flotar, una femeni­
na en la esquina derecha y una masculina en la esquina izquierda. Éstas 
apuntan una vez más hacia el concepto de unión sugerido por el título 
de la obra: el Cielo y el Infierno, el Bien y el Mal, el Alma y el Cuerpo. 

En la parte inferior de la lámina, y ocupando casi una tercera 
parte del total de la superficie, una portentosa águila yergue la ca­
beza y extiende sus alas; en sus garras aprisiona a una serpiente. 
En esta sección, sierpes y águilas corresponden con las cámaras 
segunda y tercera en la línea de transmisión del conocimiento. El 
águila, como señalé, connota al Genio Poético (Proverbio §54). 
Una implicación alquímica no está del todo descartada: según 
algunas fuentes, la imagen de un águila asiendo serpientes simbo­
liza la unión del sulfuro y el mercurio, así como de la materia (la 
serpiente) y el espíritu (el águila) (cf. Blake 1993a: 136-37). La 
transmutación constituye una directriz nodal en MHH y la mayo­
ría de los relieves lo expresan alegórica y pictóricamente. El águila 
y la serpiente, enfrascadas en esa pugna, también sugieren a las dos 
clases de hombres, enemigos por naturaleza, que se mencionarán 
en la siguiente sección. 

[K] 

• • •

Los Gigantes que dieron forma a este mundo en su existencia 

sensible y que ahora parecen vivir en él encadenados son, en 

167 



ADRIÁN MUÑOZ 

realidad, las causas de su vida y la fuente de toda actividad, 

mas las cadenas son la astucia de las mentes pusilánimes y do­

madas, que poseen la fuerza para resistir a la energía, según el 

proverbio: el débil de valor es fuerte en astucia. 

Así, una porción del ser es el Prolífico; la otra, el Devora­

dor. Al devorador le parece como si el productor estuviese en­

cadenado, mas no es así: tan sólo toma porciones de existencia 

e imagina que eso es el todo. 

Mas el Prolífico dejaría de ser prolífico a menos que el De­

vorador, cual un mar, no recibiese los excesos de sus deleites. 

Algunos dirán: ¿Acaso no es Dios el único Prolífico? Yo con­

testo: Dios sólo Actúa y Existe en seres u Hombres existentes. 

Estas dos clases de hombres siempre andan sobre la tierra, 

y debiesen ser enemigos; quienquiera que trate de reconciliar­

los, busca destruir la existencia. 

La religión es un intento por reconciliar a ambos. 

Nota. Jesucristo no deseaba unirlos, ¡sino separarlos, 

como en la Parábola de las ovejas y las cabras! Y él dice: No 

vine a traer la Paz, sino la Espada. 

En un inicio se pensó que el Mesías o Satanás o Tentador 

era uno de los Antediluvianos que son nuestras Energías. 

En la tercera visión memorable de su poema (sección K), Blake 
pone en claro los lados contrarios del ser humano: 

Thus one portian ofbeing, is the Prolific. the other, the Devouring: to 
the devourer it seems as if the producer was in chains, but it is not so, 
he only takes portio ns of existence and fancies that the whole. 

Encontramos que las contrapartes del hombre son la Energía 
Prolífica del Deseo y la Razón Devoradora, y que existe una tensión 

168 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

entre ambas. La primera se basa en instintos e impulsos puros; es la 
que lleva a cabo y crea. La segunda exalta la racionalidad y las normas 
para negarle energía e impulso a la vida; esto es, limita y aniquila.

Además, la porción devoradora no es capaz de contemplar la exis­
tencia en su totalidad, pues vive inmersa en el sueño del universo 
newtoniano (Blake 2005: 43); por decirlo de otro modo: vive a 
medias, lo que constituye objeto de crítica tanto de Blake como de 
la filosofia hindú, con la cual Blake coincide en más de una ocasión. 
En sistemas como el Advaita o el Yoga, el ser humano es incapaz de 
percibir la Realidad Última; únicamente percibe los velos ilusorios 
de Maya (la gran Ilusión universal). 

Las imágenes blakeanas de interacción entre un hombre y una 
mujer, un demonio y un ángel, el Devorador y el Prolífico, concuer­
dan con la idea tántrica de interacción entre los polos complemen­
tarios tipificados por los dioses Shiva y Shakti: 

La Diosa dijo: "Oh dios de dioses, Señor del Universo, ejecutor de la 
creación, la preservación y la disolución, sin ti no hay Padre ni hay sin 
mí Madre Suprema (Yo11i tantra 2.1 ). 

El significado no es alabar la unión entre los sexos, sino el re­
conocimiento de que la unión de nuestras partes psíquicas con­
trarias conduce a la Realidad Última, ya se llame la Divina Forma 
Humana o el Brahman; se trata de "una vitalidad esencial para el 
desarrollo espiritual, una fuerza que es sacralizada en MHH (para 
aspirar a la Divina Forma Humana) y ritualizada [en los sistemas 
tántricos] para lograr la unión de Siva y Sakti" (Muñoz 2008: 422-
23 ). Donde se encuentre un hombre pleno y verdadero, allí reside 
una porción de la divinidad: "God only Acts & Is, in existing beings 
or Meo [Dios sólo Actúa y Existe en seres u Hombres existentes]". 

Pero de acuerdo con la máxima de que "Sin Contrarios no hay 
Progreso" y que éstos son "necesarios para la existencia humana• 

169 



ADRIÁN MUÑOZ 

realidad, las causas de su vida y la fuente de toda actividad, 

mas las cadenas son la astucia de las mentes pusilánimes y do­

madas, que poseen la fuerza para resistir a la energía, según el 

proverbio: el débil de valor es fuerte en astucia. 

Así, una porción del ser es el Prolífico¡ la otra, el Devora­

dor. Al devorador le parece como si el productor estuviese en­

cadenado, mas no es asi: tan sólo toma porciones de existencia 

e imagina que eso es el todo. 

Mas el Prolífico dejaría de ser prolífico a menos que el De­

vorador, cual un mar, no recibiese los excesos de sus deleites. 

Algunos dirán: ¿Acaso no es Dios el único Prolífico? Yo con­

testo: Dios sólo Actúa y Existe en seres u Hombres existentes. 

Estas dos clases de hombres siempre andan sobre la tierra, 

y debiesen ser enemigos¡ quienquiera que trate de reconciliar­

los, busca destruir la existencia. 

La religión es un intento por reconciliar a ambos. 

Nota. Jesucristo no deseaba unirlos, ¡sino separarlos, 

como en la Parábola de las ovejas y las cabras! Y él dice: No 

vine a traer la Paz, sino la Espada. 

En un inicio se pensó que el Mesías o Satanás o Tentador 

era uno de los Antediluvianos que son nuestras Energías. 

En la tercera visión memorable de su poema (sección K), Blake 
pone en claro los lados contrarios del ser humano: 

Thus one portion ofbeing, is the Prolific. the other, the Devouring: to 

the devourer it seems as if the producer was in chains, but it is not so, 

he only takes portions of existence and fancies that the whole. 

Encontrarnos que las contrapartes del hombre son la Energía 
Prolífica del Deseo y la Razón Devoradora, y que existe una tensión 

168 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

entre ambas. La primera se basa en instintos e impulsos puros; es la 
que lleva a cabo y crea. La segunda exalta la racionalidad y las normas 
para negarle energía e impulso a la vida; esto es, limita y aniquila.

Además, la porción devoradora no es capaz de contemplar la exis­
tencia en su totalidad, pues vive inmersa en el sueño del universo 
newtoniano (Blake 2005: 43); por decirlo de otro modo: vive a 
medias, lo que constituye objeto de crítica tanto de Blake como de 
la filosofía hindú, con la cual Blake coincide en más de una ocasión. 
En sistemas como el Advaita o el Yoga, el ser humano es incapaz de 
percibir la Realidad Última; únicamente percibe los velos ilusorios 
de Maya (la gran Ilusión universal). 

Las imágenes blakeanas de interacción entre un hombre y una 
mujer, un demonio y un ángel, el Devorador y el Prolífico, concuer­
dan con la idea tántrica de interacción entre los polos complemen­

tarios tipificados por los dioses Shiva y Shakti: 

La Diosa dijo: "Oh dios de dioses, Señor del Universo, ejecutor de la 

creación, la preservación y la disolución, sin ti no hay Padre ni hay sin 

mf Madre Suprema' (Yoni tanlra 2. J ). 

El significado no es alabar la unión entre los sexos, sino el re­
conocimiento de que la unión de nuestras partes psíquicas con­
trarias conduce a la Realidad Última, ya se llame la Divina Forma 
Humana o el Brahman; se trata de "una vitalidad esencial para el 
desarrollo espiritual, una fuerza que es sacralizada en MHH (para 
aspirar a la Divina Forma Humana) y ritualizada [en los sistemas 
tántricos] para lograr la unión de Siva y Sakti" (Muñoz 2008: 422-
23 ). Donde se encuentre un hombre pleno y verdadero, allí reside 
una porción de la divinidad: "God only Acts & Is, in existing beings 
or Men [Dios sólo Actúa y Existe en seres u Hombres existentes t 

Pero de acuerdo con la máxima de que "Sin Contrarios no hay 
Progreso• y que éstos son "necesarios para la existencia humana" 

169 



ADRIÁN MUÑOZ 

(sección B), es menester que sigan actuando como fuerzas antagó­
nicas, pero complementarias, igual que sucede entre el yin y el ya11g
en el taoísmo, y entre Purusha (el espíritu) y Prakriti (la materia) en 
la India. En Blake, la porción Prolifica utiliza las ideas que ha con­
gregado por medio de su experiencia para enriquecer su facultad 
perceptiva, mientras que la porción Devoradora convierte dichas 
ideas en un culto externo, es decir una iglesia y/ o sistema de pensa­
miento (Fisher 1971: 14). Lo curioso aquí es que ello querría decir 
que el "matrimonio" no supone la convivencia en paz (que aquí 
designa la inactividad), sino una especie de incesante y sana guerra 

entre fuerzas antagónicas. Por ello, en esta sección se reivindica la fi­
gura de Jesús que trae la espada, no la paz. La paz, en este contexto, 
significaría la exterminación de toda oposición, y sin oposición no 
puede haber movimiento. El ser es movimiento (energía), no quie­
tud: "Creías que destruir lo que separa era unir. Y has destruido lo 
que separa. Y has destruido todo. Porque no hay nada sin lo que 
separa" (Porchia, Voces §474). El Cristo -recuerda Blake- no 
quería unir, sino separar. 

Así, todo el conflicto se desenvuelve respecto a la acción y la 
no-acción. Los demonios se expresan en favor de la libertad y arro­
jan lejos de sí las cadenas¡ son espíritus libres que se conducen se­
gún la definición de María Zan1brano sobre la libertad del ser: "La 
libertad es el modo de existir de ese sujeto del conocimiento que ha 
encontrado en sí las condiciones de lo divino[ ... ] Acción es liber­
tad[ ... ]" (Zambrano 1993: 166). Los individuos hallan la felicidad 
plena cuando perciben que en ellos mismos existen porciones de 
divinidad y sublimidad y la expresan por todos los medios posi­
bles, expandiendo su mente, libertando su imaginación. Por ello, 
en MHH los demonios saben reconocer sus facultades creadoras 
y establecen una "Printing House" en el averno para dar libre paso a 
la imaginación¡ así mismo, también por esta causa la Biblia es leída 
en su sentido infernal, que en MHH está vinculado con la energía 

170 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

y los impulsos. Según la apreciación de Octavio Paz (1996: 265), 

el universo de Blake "en su esencia es apetito de manifestación, de­
seo que se proyecta: la imaginación no tiene otra misión que dar 
forma simbólica y sensible a la energía''. Los Gigantes de la sección 
K (al igual que otros símbolos e imágenes en la poética blakeana) 
son representaciones sensibles de la imaginación y la energía. En 
general, la imagen de gigante representa para Blake la unidad pri­
migenia del ser humano que condensaba todas las potencialidades, 
pero donde éstas se hallan en un estado caótico y confuso (Singer 
2000: 140). Por ello, en la saga que Blake desarrollará después de 
MHH, los personajes mitopoéticos se describirán como gigantes¡ 
Albión, por ejemplo. 

Resulta interesante que Blake parece no haberse dado cuen­
ta de cierta incoherencia semántica. Los pusilánimes y domados 
-dice- tienen "la fuerza para resistir a la energía� ¿Acaso ello
no los convierte, entonces, en criaturas con voluntad y aun ener­
gía? ¿Concibe Blake aquí alguna diferencia real entre "fuerza" y
"energía"?

El Mesías o Satán o Tentador remite a la sección D, en la cual 
Blake establece las analogías entre Job y El paraíso perdido. Blake 
continúa con la idea según la cual es más efectiva la pluma que la 
espada, puesto que en el inicio mismo de la vida fue el verbo. La 
palabra -representación del poder imaginativo- es capaz de 
crearlo todo, de transformar y de liberar. Esta transformación debe 
ser violenta y libre de las hipócritas intenciones de unión, según 
muestra el mensaje de Jesús: 

Cuando el Hijo del Hombre venga en su gloria y todos los ángeles con 

él, se sentará sobre el trono de su gloria; y todas las naciones serán re­

unidas delante de él. Él separará los unos de los otros, como cuando el 

pastor separa a las ovejas de los cabríos (Mateo 25: 31-33). 

171 



ADRIÁN MUÑOZ 

(sección B), es menester que sigan actuando como fuerzas antagó­
nicas, pero complementarias, igual que sucede entre el yin y el ya11g 

en el taoísmo, y entre Purusha (el espíritu) y Prakriti (la materia) en 
la lndia. En Blake, la porción Prolífica utiliza las ideas que ha con­
gregado por medio de su experiencia para enriquecer su facultad 
perceptiva, mientras que la porción Devoradora convierte dichas 
ideas en un culto externo, es decir una iglesia y/ o sistema de pensa­
miento (Fisher 1971: 14 ). Lo curioso aquí es que ello querría decir 
que el "matrimonio" no supone la convivencia en paz (que aquí 
designa la inactividad), sino una especie de incesante y sana guerra 

entre fuerzas antagónicas. Por ello, en esta sección se reivindica la fi­
gura de Jesús que trae la espada, no la paz. La paz, en este contexto, 
significaría la exterminación de toda oposición, y sin oposición no 
puede haber movimiento. El ser es movimiento (energía), no quie­

tud: "Creías que destruir lo que separa era unir. Y has destruido lo 
que separa. Y has destruido todo. Porque no hay nada sin lo que 
separa" (Porchia, Voces §474). El Cristo -recuerda Blake- no 
quería unir, sino separar. 

Así, todo el conflicto se desenvuelve respecto a la acción y la 
no-acción. Los demonios se expresan en favor de la libertad y arro­
jan lejos de sí las cadenas; son espíritus libres que se conducen se­
gún la definición de María Zambrano sobre la líbertad del ser: "La 
libertad es el modo de existir de ese sujeto del conocimiento que ha 
encontrado en sí las condiciones de lo divino [ ... ] Acción es liber­
tad[ ... ]" (Zambrano 1993: 166). Los individuos hallan la felicidad 
plena cuando perciben que en ellos mismos existen porciones de 
divinidad y sublimidad y la expresan por todos los medios posi­
bles, expandiendo su mente, libertando su imaginación. Por ello, 
en MHH los demonios saben reconocer sus facultades creadoras 
y establecen una "Printing House" en el averno para dar libre paso a 
la in1aginación; así mismo, tan1bién por esta causa la Biblia es leída 
en su sentido infernal, que en MHH está vinculado con la energía 

170 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

y los impulsos. Según la apreciación de Octavio Paz (1996: 265), 
el universo de Blake "en su esencia es apetito de manifestación, de­
seo que se proyecta: la imaginación no tiene otra misión que dar 
forn1a simbólíca y sensible a la energía''. Los Gigantes de la sección 
K (al igual que otros símbolos e imágenes en la poética blakeana) 

son representaciones sensibles de la imaginación y la energía. En 
general, la imagen de gigante representa para Blake la unidad pri­
migenia del ser humano que condensaba todas las potencialidades, 

pero donde éstas se hallan en un estado caótico y confuso (Singer 

2000: 140). Por ello, en la saga que Blake desarrollará después de 
MHH, los personajes mitopoéticos se describirán como gigantes; 
Albión, por ejemplo. 

Resulta interesante que Blake parece no haberse dado cuen­
ta de cierta incoherencia semántica. Los pusilánimes y domados 
-dice- tienen " la fuerza para resistir a la energía� ¿Acaso ello
no los convierte, entonces, en criaturas con voluntad y aun ener­
gía? ¿Concibe Blake aquí alguna diferencia real entre "fuerza" y
"energía"?

El Mesías o Satán o Tentador remite a la sección D, en la cual 
Blake establece las analogías entre Job y El paraíso perdido. Blake 
continúa con la idea según la cual es más efectiva la pluma que la 
espada, puesto que en el inicio mismo de la vida fue el verbo. La 
palabra -representación del poder imaginativo- es capaz de 
crearlo todo, de transformar y de liberar. Esta transformación debe 
ser violenta y libre de las hipócritas intenciones de unión, según 
muestra el mensaje de Jesús: 

Cuando el Hijo del Hombre venga en su gloria y todos los ángeles con 

él, se sentará sobre el trono de su gloria; y todas las naciones serán re­

mudas delante de él. Él separará los unos de los otros, como cuando el 

pastor separa a las ovejas de los cabríos (Mateo 25: 31-33). 

171 



ADRIÁN MuÑOZ 

Y al respecto Jesús no deja lugar a dudas, ha venido a traer más la 
espada que una fulsa y cómoda paz (Mateo: 10: 34; Lucas 12: 49-53 ). 

La sección K ocupa la lámina 16 y parte de la lámina 17. La lámina 
16 abre con un diseño que presenta a cinco figuras humanas, todas 
sentadas, hacinadas y con las piernas replegadas. Seguramente ilus­
tran a los Gigantes o Antediluvianos que menciona el texto. Todos, 
salvo la figura barbada de en medio, se encuentran cabizbajos, tal 
vez acosados por la oscuridad que los circunda. La ambientación 
sugiere una caverna, motivo desarrollado en otros pasajes de MHH 
y que apunta hacia el confinamiento y la delimitación de los senti­
dos. La parte superior de la siguiente lámina sólo presenta texto y 
pequeños ornamentos como un árbol, un caballo y una persona, 
todos ubicados en un contexto más bien plácido. 

• • • 

[L] UNA VISIÓN MEMORABLE 

Un Angel vino a mí y dijo: ¡Oh, joven lastimero y necio! ¡Oh, 
horrible! ¡Oh, terrible estado!87 Piensa en el ardiente calabozo 
que estás preparándote para toda la eternidad, y al cual mar­
chas con premura. 

Yo dije: Tal vez estés dispuesto a mostrarme mi eterno des­
tino y ambos lo contemplaremos juntos, y veremos cuál, si tu 
destino o el mío, es más deseable. 

Y así que me condujo a través de un establo y a través de 
una iglesia, y hasta abajo y adentro hacia la cripta88 de la iglesia, 
a cuyo extremo había un molino: a través del molino anduvi­
mos, y llegamos a una cueva; bajando por la sinuosa caverna 
anduvimos a tientas por nuestro fatigoso camino, hasta que un 
ilimitado vacío como el cielo del averno apareció a nuestros 

172 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

pies. Y nos asimos a las raíces de los árboles y pendimos so­
bre aquella inmensidad, mas yo dije: si te place, nos aventura­
remos en este vacío, y veremos si la providencia se halla aquí 
también. Si no lo deseas, yo sí. Mas él contestó: No presumas, 
Oh joven hombre, mas míentras aquí permanecemos, con­
templa tu destino, que pronto aparecerá en cuanto se disipe la 
obscuridad. 

Así que permanecí con él, sentado sobre la torcida raíz de 
un roble. Él colgaba de un hongo,89 cuya cabeza descendía ha­
cia el precipicio. 

Paulatinamente contemplamos el Abismo infinito, fiero 
como el humo de una ciudad ardiente. A nuestros pies, a nna 
inmensa distancia, estaba el sol, negro, mas resplandeciente. 
A su alrededor había fieros caminos en los cuales se retorcían 
inmensas arañas, reptando en pos de su presa, las cuales vola­
ban o más bien nadaban en el infinito precipicio, bajo las más 
terribles formas de animales surgidos de la putrefacción. Y el 
aire estaba colmado de ellos, y parecía estar conformado por 
ellos; éstos son Diablos, y se les llama Poderes del aire. Pre­
gunté ahora a mí acompañante cuál era mi destino eterno. Él 
dijo: entre las arañas negras y las blancas. 

Mas entonces, de entre las arañas negras y blancas, brota­
ron una nube y un fuego y rodaron a través del abismo, enne­
greciendo todo a su paso, de modo que las profundidades del 
averno devinieron negras como un mar y rodaron con terrible 
estruendo. A nuestros pies ya no había nada que ver salvo una 
negra tempestad, hasta que en el Este, entre las nubes y las 
olas, míramos una catarata de sangre mezclada con fuego, y a 
tan sólo un tiro de piedra de nosotros90 surgió y se sumíó de 
nuevo el escamado lomo de una monstruosa serpiente. Al fin, 
hacia el Este, a unos tres grados de distancia, apareció una fie­
ra cresta por encima de las olas; con lentitud se alzó como un 

173 



ADRIÁN MuÑOZ 

Y al respecto Jesús no deja lugar a dudas, ha venido a traer más la 
espada que una falsa y cómoda paz (Mateo: 10: 34; Lucas 12: 49-53 ). 

La sección Kocupa la lámina 16 y parte de la lámina 17. La lámina 
16 abre con un diseño que presenta a cinco figuras humanas, todas 
sentadas, hacinadas y con las piernas replegadas. Seguramente ilus­
tran a los Gigantes o Antediluvianos que menciona el texto. Todos, 
salvo la figura barbada de en medio, se encuentran cabizbajos, tal 
vez acosados por la oscuridad que los circunda. La ambientación 
sugiere una caverna, motivo desarrollado en otros pasajes de MHH 
y que apunta hacia el confinamiento y la delimitación de los senti­

dos. La parte superior de la siguiente lámina sólo presenta texto y 
pequeños ornamentos como un árbol, un caballo y una persona, 
todos ubicados en un contexto más bien plácido. 

. . . 

[L] UNA VISIÓN MEMORABLE 

Un Ángel vino a mí y dijo: ¡Oh, joven lastimero y necio! ¡Oh, 
horrible! ¡Oh, terrible estado!87 Piensa en el ardiente calabow 
que estás preparándote para toda la eternidad, y al cual mar­
chas con premura. 

Yo dije: Tal vez estés dispuesto a mostrarme mi eterno des­
tino y ambos lo contemplaremos juntos, y veremos cuál, si tu 
destino o el mío, es más deseable. 

Y así que me condujo a través de un establo y a través de 
una iglesia, y hasta abajo y adentro hacia la cripta88 de la iglesia, 
a cuyo extremo había un molino: a través del molino anduvi­
mos, y llegamos a una cueva; bajando por la sinuosa caverna 
anduvimos a tientas por nuestro fatigoso camino, hasta que un 
ilimitado vacío como el cielo del averno apareció a nuestros 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

pies. Y nos asimos a las raíces de los árboles y pendimos so­
bre aquella inmensidad, mas yo dije: si te place, nos aventura­
remos en este vacío, y veremos si la providencia se halla aquí 
también. Si no lo deseas, yo sí. Mas él contestó: No presumas, 
Oh joven hombre, mas mientras aquí permanecemos, con­
templa tu destino, que pronto aparecerá en cuanto se disipe la 
obscuridad. 

Así que permanecí con él, sentado sobre la torcida raíz de 
un roble. Él colgaba de un hongo,89 cuya cabeza descendía ha­
cia el precipicio. 

Paulatinamente contemplamos el Abismo ínfinito, fiero 
como el humo de una ciudad ardiente. A nuestros pies, a una 
inmensa distancia, estaba el sol, negro, mas resplandeciente. 
A su alrededor había fieros caminos en los cuales se retorcian 
inmensas arañas, reptando en pos de su presa, las cuales vola­
ban o más bien nadaban en el in.finito precipicio, bajo las más 
terribles formas de animales surgidos de la putrefacción. Y el 
aire estaba colmado de ellos, y parecía estar conformado por 
ellos; éstos son Diablos, y se les llama Poderes del aire. Pre­
gunté ahora a mi acompañante cuál era mi destino eterno. Él 
dijo: entre las arañas negras y las blancas. 

Mas entonces, de entre las arañas negras y blancas, brota­
ron una nube y un fuego y rodaron a través del abismo, enne­
greciendo todo a su paso, de modo que las profundidades del 
averno devinieron negras como un mar y rodaron con terrible 
estruendo. A nuestros pies ya no había nada que ver salvo una 
negra tempestad, hasta que en el Este, entre las nubes y las 
olas, miramos una catarata de sangre mezclada con fuego, y a 
tan sólo un tiro de piedra de nosotros90 surgió y se sumió de 
nuevo el escamado lomo de una monstruosa serpiente. Al fin, 
hacia el Este, a unos tres grados de distancia, apareció una fie­
ra cresta por encima de las olas; con lentitud se alzó como un 



ADRIÁN MUÑOZ 

arrecife de doradas rocas, hasta que descubrimos dos globos 
de fuego cannesí, de los cuales huía el mar en nubes de humo. 
Y entonces vimos que era la cabeza de Leviatán. Su frente es­
taba dividida en dos franjas verde y púrpura, como las de un 
tigre. Pronto vimos su boca y sus aletas rojas pender justo arri­
ba de la fúrica espuma, tiñendo el negro abismo con destellos 
de sangre, avanzando hacia nosotros con toda la furia de una 
existencia espiritual. 

Mi amigo el Angel escaló desde su sitio basta el molino; yo 
permanecí solo. Y entonces la aparición ya no estaba, sino que 
me encontré sentado en la placentera ribera de un río a la luz de 
la luna, escuchando a un arpista que acompañaba la música con 
cánticos, y su canción rezaba: El hombre que nunca altera su opi­
nión es como el agua estancada y su mente engendra reptiles.91

Mas yo me erguí, y me hice hacia el molino y allí encontré a mi 
Angel, quien sorprendido me preguntó cómo había yo escapado. 

Le respondí: Todo lo que vimos se debe a tu metafísica, 
pues cuando huiste, me encontré en la orilla de un río, a la 
luz de la luna, escuchando a un arpista. Mas ahora que hemos 
visto mi eterno destino, ¿puedo mostrarte el tuyo? Él rió ante 
mi propuesta. Mas lo sujeté a la fuerza con mis brazos y volé 
a través de la noche hacia el poniente, basta que nos elevamos 
por encima de las sombras de la tierra. Entonces me arrojé 
junto con él directamente hacia el cuerpo solar. Aquí me 
vestí de blanco y, tomando en mis manos los manuscritos de 
Swedenborg, abandoné esa gloriosa región, y dejé atrás to­
dos los planetas basta llegar a Saturno. Aquí tomé un reposo, 
y me sumergí después en el vacío que yace entre Saturno y 
las estrellas fijas. 

¡Aquí, le dije, está tu destino! En este espacio, si espacio 
puede llamársele. Al punto vimos el establo y la iglesia, y al 
altar lo conduje y abrí la Biblia, y be allí que era un profundo 

174 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

pozo, por el cual descendí llevando al Angel delante de mí. 
Pronto vimos siete casas de ladrillos. A una entramos, y habían 
allí bordas de monos, mandriles y todos los de esa especie, en­
cadenados por la cintura, gruñendo y tratando de agarrarse 
unos a otros, pero limitados por la longitud de sus cadenas. 
No obstante, vi que a veces se hacían numerosos, y que los dé­
biles eran apresados por los fuertes y que entre muecas se apa­
reaban con ellos y los devoraban después, desmembrándolos 
poco a poco hasta hacer del cuerpo sólo un indefenso tronco. 
A éste, también entre muecas, trataban de besarlo y con apa­
rente afecto lo devoraban también. Y por aquí y allá vi a uno 
saborear la carne de su propia cola, hasta que el hedor nos 
aturdió terriblemente y regresamos al molino. Y en mi mano 
portaba el esqueleto de un cuerpo, que en el molino se tornó 
en la Analítica de Aristóteles. 

Y así que el Angel dijo: me has impuesto tu fantasía y debe­
rías estar avergonzado. 

Yo le respondí: ambos nos imponemos mutuamente, y no 
es sino pérdida de tiempo conversar contigo, cuyas obras son 
sólo Analítica. 

La Oposición es la Amistad verdadera.92 

En términos estilísticos, ésta es la sección que más imita el estilo 

de Swedenborg; también es la más larga de todo MHH. Entre los 

varios recuentos que el autor sueco hace de sus visitas a los mundos 

espirituales y celestiales, refiere que el estilo de vida de los ángeles 

semeja bastante la vida humana, si bien allí viven con un cuerpo 

espiritual, habiendo dejado en la tierra el cuerpo físico. "Sin embar­

go -escribe Swedenborg-, es mejor presentar las pruebas de la 

experiencia y de la evidencia"; Blake se propone lo mismo en este 

pasaje al incursionar en sitios y estados. El autor sueco prosigue: 

175 



ADRIÁN MUÑOZ 

arrecife de doradas rocas, hasta que descubrimos dos globos 
de fuego carmesí, de los cuales huía el mar en nubes de humo. 
Y entonces vimos que era la cabeza de Leviatán. Su frente es­
taba dividida en dos franjas verde y púrpura, como las de un 
tigre. Pronto vimos su boca y sus aletas rojas pender justo arri­
ba de la fúrica espuma, tiñendo el negro abismo con destellos 
de sangre, avanzando hacia nosotros con toda la furia de una 
existencia espiritual. 

Mi amigo el Ángel escaló desde su sitio hasta el molino; yo 
permanecí solo. Y entonces la aparición ya no estaba, sino que 
me encontré sentado en la placentera ribera de un río a la luz de 
la luna, escuchando a un arpista que acompañaba la música con 
cánticos, y su canción rezaba: El hombre que nunca altera su opi­
nión es como el agua estancada y su mente engendra reptiles.91

Mas yo me erguí, y me hice hacia el molino y allí encontré a mi 

Angel, quien sorprendido me preguntó cómo había yo escapado. 
Le respondí: Todo lo que vimos se debe a tu metafísica, 

pues cuando huiste, me encontré en la orilla de un río, a la 
luz de la luna, escuchando a un arpista. Mas ahora que hemos 
visto mi eterno destino, ¿puedo mostrarte el tuyo? Él rió ante 
mi propuesta. Mas lo sujeté a la fuerza con mis brazos y volé 
a través de la noche hacia el poniente, hasta que nos elevamos 
por encima de las sombras de la tierra. Entonces me arrojé 
junto con él directamente hacia el cuerpo solar. Aquí me 
vestí de blanco y, tomando en mis manos los manuscritos de 
Swedenborg, abandoné esa gloriosa región, y dejé atrás to­
dos los planetas hasta llegar a Saturno. Aquí tomé un reposo, 
y me sumergí después en el vacío que yace entre Saturno y 
las estrellas fijas. 

¡Aquí, le dije, está tu destino! En este espacio, si espacio 
puede llamársele. AJ punto vimos el establo y la iglesia, y al 
altar lo conduje y abrí la Biblia, y he allí que era un profundo 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

pozo, por el cual descendí llevando al Ángel delante de mi. 
Pronto vimos siete casas de ladrillos. A una entramos, y habían 
allí hordas de monos, mandriles y todos los de esa especie, en­
cadenados por la cintura, gruñendo y tratando de agarrarse 
unos a otros, pero limitados por la longitud de sos cadenas. 
No obstante, vi que a veces se hacían numerosos, y que los dé­
biles eran apresados por los fuertes y que entre muecas se apa­
reaban con ellos y los devoraban después, desmembrándolos 
poco a poco hasta hacer del cuerpo sólo un indefenso tronco. 
A éste, también entre muecas, trataban de besarlo y con apa­
rente afecto lo devoraban también. Y por aquí y allá vi a uno 
saborear la carne de su propia cola, hasta que el hedor nos 
aturdió terriblemente y regresamos al molino. Y en mi mano 
portaba el esqueleto de un cuerpo, que en el molino se tornó 
en la Analítica de Aristóteles. 

Y así que el Ángel dijo: me has impuesto tu fantasía y debe­
rías estar avergonzado. 

Yo le respondí: ambos nos imponemos mutuamente, y no 
es sino pérdida de tiempo conversar contigo, cuyas obras son 
sólo Analítica. 

La Oposición es la Amistad verdadera.92 

En términos estilísticos, ésta es la sección que más imita el estilo 

de Swedenborg; también es la más larga de todo MHH Entre los 

varios recuentos que el autor sueco hace de sus visitas a los mundos 

espirituales y celestiales, refiere que el estilo de vida de los ángeles 

semeja bastante la vida humana, si bien allí viven con un cuerpo 

espiritual, habiendo dejado en la tierra el cuerpo físico. "Sin embar­

go -escribe Swedenborg-, es mejor presentar las pruebas de la 

experiencia y de la evidencia"; Blake se propone lo mismo en este 

pasaje al incursionar en sitios y estados. El autor sueco prosigue: 



ADRlÁN MUÑOZ 

Siempre que he hablado con los ángeles cara a cara me han llevado 

finalmente a sus casas. Los lugares que habitan son semejantes a las 

casas de nuestra Tierra, aunque más hermosos que éstas (Swedenborg 

1988: 137). 

Un aspecto interesante de las "relaciones" de Swedenborg es 
que sus descripciones de los seres y los planos celestiales y espiri­
tuales semejan bastante el mundo humano (o viceversa). El teólogo 
procura otorgar al lector una imaginería que, si bien con claras mo­
tivaciones místicas, resulte fácilmente asequible; él traslada al len­
guaje y la experiencia humana complejas actividades mentales y es­
pirituales. Como bien afuman algunos de los estudiosos de Blake: 

Swedenborg's visions are so quotidian and so wordly that they are 

easily read as an allegory of human mental processes-a psycho­

logical allegory worked out by analogy with Christian doctrine and 

irnagery. lndeed, the humanizing impulse in Swedenborg was no 

doubt what made him seem a distinctly modero seer, attuned to the 

secularizing tendencies of the age in his emphasis on the likeness of 

the human to the divine. The elevation of the human by meaos of 

transcendent religious metaphors was a curren! of secularization into 

whích Swedenborg's work easily flowed (Blake 1993a: 120).'3 

En consecuencia, Blake se dedica a describir todos los territo­
rios, costumbres y creencias de estos seres, tanto del Cielo como 
del Infierno. En las visiones memorables de MHH -y en la sección 
Len particular-, la voz profética se involucra en una visita similar, 
un viaje dantesco donde también es menester mostrar la naturaleza 
del "cielo" y del "infierno� En los albores de este viaje, Blake (o la voz 
lírica) y el Angel atraviesan acantilados y sitios eclesiásticos. 

Peter Butter menciona que, de acuerdo con algunos críticos, 
la sucesión de establo, iglesia, sótano/bóveda/cripta, molino y cuevas 

176 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

indica la corrupción y el eventual decaimiento de la cristiandad 
(Blake 1993b: 202-03 ). Para él, sin embargo, el establo más bien se 
relaciona con los "caballos de la instrucción•. La hipótesis que cita 
Butter no es del todo descabellada, ni tampoco incompatible con 
la suya: el recorrido conduce hacia una suerte de precipicio en la 
cual el Angel (la religión oficial) parece sentirse cómodo. Es factible 
pensar que el establo sugiere el nacimiento de la fe cristiana, mien­
tras que los molinos representan la filosofía más bien racionalista 
y mecánica que Blake ataca reiteradamente (en obras posteriores, 
Blake agrega el adjetivo "satánico• al sustantivo "molino"). Este 
pensamiento cientificista deriva en la cerrazón de las "puertas de la 
percepción� es decir, las "cavernas� Una vez allí, el Angel le muestra 
al narrador su versión ilusoria del infierno, de la cual éste habrá de 
mofarse. El Angel, desde sus concepciones convencionales, quiere 
mostrarle el infierno a Blake y lo lleva hasta el inframundo. Al tratar 
de hacer lo mismo, Blake conduce al Angel hasta el sol. 

El Angel y Blake se aposentan en un abismo, contemplando las 
profundidades y un sol incandescente pero negro. De allí surgen 
arañas blancas y negras que se avecinan hacia sus víctimas, con­
viertiéndose en criaturas demoniacas llamadas "Poderes del aire''. 
El Angel refiere que el eterno destino de Blake se halla justamente 
entre las arañas blancas y negras, es decir, entre oposiciones ficti­
cias (Bien y Mal). A continuación, ven emerger de entre las aguas 
oscuras de las profundidades a una gran bestia bíblica. Se trata de 
Leviatán, el temible dragón y serpiente del mar (c( lsaías 27: 1 ). El 
Leviatán de Blake, sin embargo, también posee cierta semejanza 
con la otra gran bestia, Behemoth: 

Su lomo son escudos en hileras, unidos como piedras selladas. ( ... ) Si 

estornuda saltan chispas, de sus pupilas sale un rayo de luz. De su ho­

cico salen llamaradas, se escapan chispas de fuego. Sus narices echan 

humo, como caldera hirviente al fuego (Job 41: 7-12).94 

177 



AoRIAN MUÑOZ 

Siempre que he hablado con los ángeles cara a cara me han llevado 
finalmente a sus casas. Los lugares que habitan son semejantes a las 
casas de nuestra Tierra, aunque más hermosos que éstas (Swedenborg 
1988: 137). 

Un aspecto interesante de las "relaciones" de Swedenborg es 
que sus descripciones de los seres y los planos celestiales y espiri­
tuales semejan bastante el mundo humano (o viceversa). El teólogo 
procura otorgar al lector una imaginería que, si bien con claras mo­
tivaciones místicas, resulte fácilmente asequible; él traslada al len­

guaje y la experiencia humana complejas actividades mentales y es­
pirituales. Como bien afirman algunos de los estudiosos de Blake: 

Swedenborg's visions are so quotidian and so wordly that they are 
easily read as an allegory of human mental processes-a psycho­
logical allegory worked out by analogy with Christian doctrine and 
imagery. Indeed, the humanizing impulse in Swedenborg was no 
doubt what made him seem a distinctly modero seer, attuned to the 
secularizing tendencies of the age in his emphasis on the likeness of 
the human to the divine. The elevation of the human by means of 
transcendent religious metaphors was a curren! of secularization into 
which Swedenborg's work easily llowed (Blake 1993a: 120 ).93 

En consecuencia, Blake se dedica a describir todos los territo­
rios, costumbres y creencias de estos seres, tanto del Cielo como 
del Infierno. En las visiones memorables de MHH -y en la sección 
Len particular-, la voz profética se involucra en una visita similar, 
un viaje dantesco donde también es menester mostrar la naturaleza 
del "cielo" y del "infierno� En los albores de este viaje, Blake (o la voz 
lírica) y el Angel atraviesan acantilados y sitios eclesiásticos. 

Peter Butter menciona que, de acuerdo con algunos críticos, 
la sucesión de establo, iglesia, sótano/bóveda/ cripta, molino y cuevas 

176 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

indica la corrupción y el eventual decaimiento de la cristiandad 
(Blake 1993b: 202-03 ). Para él, sin embargo, el establo más bien se 
relaciona con los "cabaUos de la instrucción� La hipótesis que cita 
Butter no es del todo descabellada, ni tampoco incompatible con 
la suya: el recorrido conduce hacia una suerte de precipicio en la 
cual el Ángel ( la religión oficial) parece sentirse cómodo. Es factible 
pensar que el establo sugiere el nacimiento de la fe cristiana, mien­
tras que los molinos representan la filosofía más bien racionalista 
y mecánica que Blake ataca reiteradamente (en obras posteriores, 
Blake agrega el adjetivo "satán.ico" al sustantivo "molino"). Este 
pensamiento cientificista deriva en la cerrazón de las "puertas de la 
percepción'; es decir, las "cavernas� Una vez allí, el Ángel le muestra 
al narrador su versión ilusoria del infierno, de la cual éste habrá de 
mofarse. El Ángel, desde sus concepciones convencionales, quiere 
mostrarle el infierno a Blake y lo lleva hasta el inframundo. Al tratar 
de hacer lo mismo, Blake conduce al Angel hasta el sol. 

El Ángel y Blake se aposentan en un abismo, contemplando las 
profundidades y un sol incandescente pero negro. De alli surgen 
arañas blancas y negras que se avecinan hacia sus víctimas, con­
viertiéndose en criaturas demoniacas llamadas "Poderes del aire� 
El Ángel refiere que el eterno destino de Blake se halla justamente 
entre las arañas blancas y negras, es decir, entre oposiciones ficti­
cias (Bien y Mal). A continuación, ven emerger de entre las aguas 
oscuras de las profundidades a una gran bestia bíblica. Se trata de 
Leviatán, el temible dragón y serpiente del mar (cf. lsaías 27: 1). El 
Leviatán de Blake, sin embargo, también posee cierta semejanza 
con la otra gran bestia, Behemoth: 

Su lomo son escudos en hileras, unidos como piedras selladas. ( ... ) Si 
estornuda saltan chispas, de sus pupilas sale un rayo de luz. De su ho­
cico salen llamaradas, se escapan chispas de fuego. Sus narices echan 
humo, como caldera hirviente al fuego (Job 41: 7-12).9< 

177 



ADRIÁN MuÑOZ 

La alusión al tigre durante la descripción de Leviatán en la 
sección L de MHH sugiere que se trata de una portentosa mani­
festación de la energía, opuesta a la instrucción convencional que 
simboliza el caballo. 

La tensión narrativa de este pasaje gira en torno de la relación 
entre la voz lírica y el ángel indignado por la actitud irreverente 
del poeta. Ambos proponen mostrarse sus respectivos destinos. 
A lo largo del pasaje Blake se encarga de dejar en ridículo al lado 
"angelical" de la religión. El ángel es soberbio y cobarde, errático y 
absurdo: "l have always found that Angels have the vanity to speak 
of themselves as the only wise [ ... ]''. como declara la voz poética al 
inicio de la sección M Llega el momento en que se hallan a Levia­
tán ostentando una "frente de tigre''. lo que alude a la energía ( ver 
tan1bién "The Tyger") y emula la descripción de Apocalipsis 13: 
1-2, donde se le permite a Leviatán que impreque contra Dios y sus 

huestes (cf Apocalipsis 13: 5-7). El ángel huye atemorizado para
dejar a su acompañante, quien después se descubre en plena rela­
jación y en medio de placenteras melodías. Quien acepte la fuer­
za del impulso tendrá el acceso al cielo. Significativamente, Blake
sigue aquí la misma evolución narrativa que el Apocalipsis: tras la
descripción y aparición del dragón Leviatán en el capítulo 13, Juan
cambia radicalmente de ambiente y en el capítulo 14 presenta una
imagen del Cordero de Dios sobre el monte Sión, acompañado de
cánticos y loas a Dios:

And I looked, and, lo, a Lamb stood on the mount Sion ( ... ). And I 

heard a voice from heaven, as the voice of many waters, and as the 

voice of a great thunder: and I heard the voice of harpers harping 

with their harps" (Apocalipsis 14: 1-2; mi énfasis).95 

Después de regocijarse con su destino melodioso, Blake bus­
ca al ángel y lo lleva a la fuerza para mostrarle su destino. En el 

178 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

viaje pasan por Saturno a descansar. Aquí efectúa otro ataque a 
Swedenborg: 

Then I flung myself with him direcúy into the body of the sun, here I 

clothed myself in white, & taking in my hand Swedenborgs volumes 

sunk from the glorious dime, and passed ali the planets till we carne to 

saturn, here 1 staid to rest & then leap'd into the void, between saturn 

& the lixed stars. 

El sueco refirió que en una de sus visiones conoció el plane­
ta Saturno, cuyos espíritus están "bien dispuestos hacia el bien y 
la bondad y son de un carácter modesto. Tienen una escasa esti­
ma de sí mismos[ ... ]" (Swedenborg 1988: 80). Claro está que en 
el poema estos espíritus son Swedenborg y la ortodoxia cristiana. 
Blake únicamente se detiene allí para mofarse, pues como el sue­
co afirmó: "Los espíritus de nuestro planeta se burlan de ellos [ ... ]" 
(Swedenborg 1988: 8 I ). En el poema de Blake, leemos: • .. .in it were 
a number of monkeys, baboons, & ali that species chaind by the 
middle, grining and snatching at one another, but witheld by the 
shortness of their chains .. ." La imagen ilustra muy bien cómo los 
hombres irnaginativamente impedidos, es decir, no plenamente 
humanos ( =monos) poseen una percepción limitada a causa de sus 
prejuicios (la "[corta] longitud de sus cadenas"). Los monos, ade­
más, ejecutan una grotesca escena de orgía y canibalismo, sin duda 
una franca y extremada alusión a la máxima bíblica según la cual el 
necio se come su propia carne (Ecles. 4: 5; Gál . 5: 15). Blake tam­
bién parece emular aquí a las descripciones que hiw Swedenborg 
de sus visiones del cielo y el infierno, bastante compatibles con las 
creencias convencionales: 

A este respecto, el mal puede compararse con las aves rapaces y bestias, 

como los cuervos, lobos y cerdos que, raudos, vuelan o se precipitan 

179 



ADRIÁN MUÑOZ 

La alusión al tigre durante la descripción de Leviatán en la 
sección L de MHH sugiere que se trata de una portentosa mani­
festación de la energía, opuesta a la instrucción convencional que 
simboliza el caballo. 

La tensión narrativa de este pasaje gira en torno de la relación 
entre la voz lírica y el ángel indignado por la actitud irreverente 
del poeta. Ambos proponen mostrarse sus respectivos destinos. 
A lo largo del pasaje Blake se encarga de dejar en ridículo al lado 
"angelical" de la religión. El ángel es soberbio y cobarde, errático y 
absurdo: "l have always found that Angels have the vanity to speak 
of themselves as the only wise [ . ..]", como declara la voz poética al 
inicio de la sección M. Llega el momento en que se hallan a Levia­
tán ostentando una "frente de tigre", lo que alude a la energía ( ver 
también "The Tyger") y emula la descripción de Apocalipsis 13: 
1-2, donde se le permite a Leviatán que impreque contra Dios y sus
huestes (cf Apocalipsis 13: 5-7). El ángel huye atemorizado para
dejar a su acompañante, quien después se descubre en plena rela­
jación y en medio de placenteras melodías. Quien acepte la fuer­
za del impulso tendrá el acceso al cielo. Significativamente, Blake
sigue aquí la misma evolución narrativa que el Apocalipsis: tras la
descripción y aparición del dragón Leviatán en el capítulo 13,Juan
cambia radicalmente de ambiente y en el capítulo 14 presenta una
imagen del Cordero de Dios sobre el monte Sión, acompañado de
cánticos y loas a Dios:

And I looked, and, lo, a Lamb stood on the mount Sion ( ... ). And I 
heard a voice from heaven, as the voice of many waters, and as the 
voice of a great thunder: and 1 heard the voice of harpers harping 

with their harps" (Apocalipsis 14: 1-2; mi énfasis).95

Después de regocijarse con su destino melodioso, Blake bus­
ca al ángel y lo Ueva a la fuerza para mostrarle su destino. En el 

178 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

viaje pasan por Saturno a descansar. Aquí efectúa otro ataque a 
Swedenborg: 

Then I Aung myself with him directly into the body of the sun, here I 
clothed myself in white, & taking in rny hand Swedenborgs volumes 
sunk from the glorious dime, and passed ali the planets till we carne to 
saturn, here I staid to rest & then leap'd into the void, between saturn 
& the fixed stars. 

El sueco refirió que en una de sus visiones conoció el plane­
ta Saturno, cuyos espíritus están "bien dispuestos hacia el bien y 
la bondad y son de un carácter modesto. Tienen una escasa esti­
ma de sí mismos[ ... ]" (Swedenborg 1988: 80). Claro está que en 
el poema estos espíritus son Swedenborg y la ortodoxia cristiana. 
Blake únicamente se detiene allí para mofarse, pues como el sue­
co afirmó: "Los espíritus de nuestro planeta se burlan de ellos [ ... ]" 
(Swedenborg 1988: 81 ). En el poema de Blake, leemos: • ... in it were 
a number of monkeys, baboons, & aU that species chaind by the 
middle, grining and snatching at one another, but witheld by the 
shortness of their chains .. ." La imagen ilustra muy bien cómo los 
hombres imaginativamente impedidos, es decir, no plenamente 
humanos ( =monos) poseen una percepción limitada a causa de sus 
prejuicios (la "[corta] longitud de sus cadenas"). Los monos, ade­
más, ejecutan una grotesca escena de orgía y canibalismo, sin duda 
una franca y extremada alusión a la máxima bíblica según la cual el 
necio se come su propia carne (Ecles. 4: 5; Gál. 5: 15). Blake tam­
bién parece emular aquí a las descripciones que hizo Swedenborg 
de sus visiones del cielo y el infierno, bastante compatibles con las 
creencias convencionales: 

A este respecto, el mal puede compararse con las aves rapaces y bestias, 
como los cuervos, lobos y cerdos que, raudos, vuelan o se precipitan 

179 



ADRIÁN MUNOZ 

a la carroña o a los estercoleros cuando huelen los fétidos olores que 
tales inmundicias exhalan. 
En una ocasión pude escuchar a un cierto espíritu que emitía fuertes gri­
tos, como si le estuvieran torturando, al recibir una bocanada del aire que 
se respira en el Cielo; pero se calmó súbitamente cuando volvió a recibir 
una vaharada de los fétidos olores del Infierno (Swedenborg 1988: 183 ). 

Al mismo tiempo, la grotesca caracterización de estos semi-hu­
manos recuerda a los yahoos en la famosa novela satírica de Jonathan 

Swift. En Los viajes de G111/iver, el protagonista se encuentra con una 
raza de criaturas parecidas a los seres humanos, pero absolutamen­
te salvajes, asquerosas y despreciables. La semejanza con los seres 
humanos, como en MHH, sirve para parodiar ciertos comporta­
mientos de la raza humana. La diferencia estriba en que Gulliver 
encuentra más aceptable la raza de los inteligentes y civiles caballos, 
los houyhnlmms, mientras que Blake prefiere a los "tigres de la ira" por 
encima de "los caballos de la instrucción" (Proverbio §44 ). 

El largo tránsito que realizan la voz poética y el Ángel a través 
de pasadizos y huecos también recuerda bastante a las mismas des­
cripciones del teólogo sueco: 

180 

Los infiernos aparecen por todas partes, bajo montañas, colinas, rocas 
y también bajo llanuras y mesetas. 
Las aberturas o puertas del Infierno aparecen a la vista como agujeros 
o cavidades en las rocas, algunas muy amplias, otras angostas y estre­
chas situadas en lugares abruptos.( ... ) Ninguna de estas oquedades se
abre jamás, excepto cuando seres malignos del mundo de los espíritus
son arrojados al lnfierno. ( ... )
Algunos de los infiernos aparecen a la vista como cavernas y pasadi­
zos entre las rocas, que progresivamente se van extendiendo hacia el
interior y posteriormente hacia abajo en dirección a las profundidades
abismales, oblicua o verticalmente (Swedenborg 1988: 209-1 O).

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAK.E 

Por supuesto, en el viaje emprendido en MHH estas "oque­
dades" sí se abren: atraviesan por allí dos personajes: uno "hereje" 
(la voz poética) y uno "angelical" (en realidad, perverso en términos 
blakeanos). Las "estrechas hendiduras" hacen eco también en la 
sección l. Así, lo que en la narrativa swedenborgiana funge como 
entradas al recinto de la región infernal, en la narrativa blakeana se 
convierte en una alegoría de la visión impedida, de la percepción 
trunca La dirección del viaje en ambos relatos es similar: en picada, 
continua.mente a través de pasadizos y de sitios umbríos. 

En ésta, la sección L, encontramos una mención a Swedenborg 
que lo asocia con las prendas de lino, imagen que remite a la resu­
rrección de Cristo. La voz lírica, vestida de blanco y portando la 
obra de Swedenborg, hace una clara alusión a las prendas plegadas 
de la sección By evocadoras de Juan 20: 3:-12. Poco después pasan 
siete casas de ladrillo que representan las siete iglesias de Asia que 
Juan de Patmos censura en el inicio del Apocalipsis: 1: 4, 1 1 ¡ ahora 
lo hace Blake. El simbolismo en este pasaje sugiere la decadencia 
de la visión imaginativa, que se transforma en dogma, abstracción 
y religión natural. 

En The Marríage, los ángeles personifican la parte del ser que 
también representa las doctrinas de la ortodoxia cristiana. Son los 
ángeles y no única.mente los demonios las figuras óptimas para 
asestar los embates contra la iglesia y su moral. La función de las 
figuras angélicas y demoniacas en The Marriage es la de una recí­
proca satirización, aunque Blake siempre se inclinó hacia el bando 
infernal . Por medio de ambos recursos la ironía resulta mucho más 
efectiva. Los demonios, por consiguiente, son la parte conesta­
taria. No aceptan las restricciones y liberan sus fuerzas creadoras. 
Como apunta Nurmi ( 1 979: 562), en realidad el hombre mismo 
representa la contradicción principal: "Meo are the chief contraries 
[ ... ] the energetic creators, or the 'devils' and the 'angels'�96 De este 
modo, ángeles y demonios son metáforas de partes integrales del 

181 



AoruÁN MuÑOZ 

a la carroña o a los estercoleros cuando huelen los fétidos olores que 
tales inmundicias exhalan. 
En una ocasión pude escuchar a un cierto espíritu que emitía fuertes gri­
tos, corno si le estuvieran torturando, al recibir una bocanada del aire que 
se respira en el Cielo; pero se calmó súbitamente cuando volvió a recibir 
w1a vaharada de los fétidos olores del Infierno (Swedenborg 1988: 183 ). 

Al mismo tiempo, la grotesca caracterización de estos semi-hu­
manos recuerda a los yahoos en la famosa novela satírica de Jonathan 
Swifi:. En Los viajes de Gulli11er, el protagonista se encuentra con una 
raza de criaturas parecidas a los seres humanos, pero absolutamen­
te salvajes, asquerosas y despreciables. La semejanza con los seres 
humanos, como en MHH, sirve para parodiar ciertos comporta­
mientos de la raza humana La diferencia estriba en que Gulliver 
encuentra más aceptable la raza de los inteligentes y civiles caballos, 
los houyhnlmms, mientras que Blake prefiere a los "tigres de la ira" por 
encima de " los caballos de la instrucción" (Proverbio §44). 

El largo tránsito que realizan la voz poética y el Ángel a través 
de pasadizos y huecos también recuerda bastante a las mismas des­
cripciones del teólogo sueco: 

180 

Los infiernos aparecen por todas partes, bajo montañas, colinas, rocas 
y también bajo llanuras y mesetas. 
Las aberturas o puertas del Infierno aparecen a la vista corno agujeros 
0 cavidades en las rocas, algunas muy amplias, otras angostas y estre­
chas situadas en lugares abruptos.( ... ) Ninguna de estas oquedades se 
abre jamás, excepto cuando seres malignos del mundo de los espíritus 
son arrojados al Infierno. ( ... ) 
Algunos de los infiernos aparecen a la vista como cavernas y pasadi­
zos entre las rocas, que progresivamente se van extendiendo hacia el 
interior y posteriormente hacia abajo en dirección a las profundidades 
abismales, oblicua o verticalmente (Swedenborg 1988: 209-1 O). 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Por supuesto, en el viaje emprendido en MHH estas "oque­
dades" sí se abren: atraviesan por allí dos personajes: uno "hereje" 

(la voz poética) y uno "angelical" (en realidad, perverso en términos 
blakeanos). Las "estrechas hendiduras" hacen eco también en la 
sección l. Así, lo que en la narrativa swedenborgiana funge como 
entradas al recinto de la región infernal, en la narrativa blakeana se 
convierte en una alegoría de la visión impedida, de la percepción 
trunca. La dirección del viaje en ambos relatos es similar: en picada, 
continuamente a través de pasadizos y de sitios umbríos. 

En ésta, la sección L, encontramos una mención a Swedenborg 
que lo asocia con las prendas de lino, imagen que remite a la resu­
rrección de Cristo. La voz lírica, vestida de blanco y portando la 
obra de Swedenborg, hace una clara alusión a las prendas plegadas 
de la sección By evocadoras de Juan 20: 3:-12. Poco después pasan 
siete casas de ladrillo que representan las siete iglesias de Asia que 
Juan de Patrnos censura en el inicio del Apocalipsis: 1: 4, 11; ahora 
lo hace Blake. El simbolismo en este pasaje sugiere la decadencia 
de la visión imaginativa, que se transforma en dogma, abstracción 
y religión natural. 

En The Marriage, los ángeles personifican la parte del ser que 
también representa las doctrinas de la ortodoxia cristiana. Son los 
ángeles y no únicamente los demonios las figuras óptimas para 
asestar los embates contra la iglesia y su moral. La función de las 
figuras angélicas y demoniacas en The Marriage es la de una recí­
proca satirización, aunque Blake siempre se inclinó hacia el bando 
infernal. Por medio de ambos recursos la ironía resulta mucho más 
efectiva. Los demonios, por consiguiente, son la parte conesta­
taría. No aceptan las restricciones y liberan sus fuerzas creadoras. 
Como apunta Nurmi (1979: 562), en realidad el hombre mismo 
representa la contradicción principal: "Men are the chief contraries 
( ... ) the energetic creators, or the 'devils' and the 'angels'�96 De este 
modo, ángeles y demonios son metáforas de partes integrales del 

181 



AnRJÁN MUÑOZ 

ser humano y que entran en pugna, ora buscando aniquilarse, ora 
hallando la reconciliación. Durante la elaboración de esta sátira es 
necesario que, además de la postura irreverente de los demonios, 
los ángeles queden mal parados, burlados y, al final del camino, de­
rrotados, pues recordemos que representan la parte opresora de la 
humanidad. 

Hacia el final de este pasaje existe un punto intrigante. El ángel 
dice que la visión "se le ha impuesto� por lo tanto ¿conoce a Blake, 
como debería suceder de acuerdo con el Proverbio §42? Puesto que 
Blake y el ángel han manifestado su enemistad o, mejor dicho, sus vi­
siones antagónicas, dicha oposición deriva en una naciente amistad 
entre ambos ( Opposition is True Friendship ), como también sucederá 
más adelante entre otro ángel y un demonio en la sección N. 

La visión memorable de la sección L comprende las láminas 17 a 
20. Salvo el diseño que acompaña al título (".A Memorable Fancy"),
las láminas 17, 18 y 19 sólo muestran texto y las acostumbradas fi­

gurillas decorativas. Sobre la palabra "Memorable" se puede ver un 
águila con las alas desplegadas, símbolo que ya se ha comentado an­
tes. A la derecha de "Fancy" hay otras aves, más pequeñas, sobrevo­
lando en el cielo. A la izquierda de ".A" se encuentra una figura huma­
na e indefinida al pie de un árbol. El árbol sugiere cierta decadencia,
pues sus ramas tienden hacia abajo; en lugar de florecer, parece
entrar en descomposición. En la lámina 19 se observan dos figuras 

humanas que vuelan en compañía de varias aves, imagen que tal vez
insinúa el vuelo dantesco que Blake emprende junto al Angel. Más
abajo, también intercalado con el texto, se ven dos figuras que flotan
y se toman de las manos. A su derecha vuelve a aparecer el águila
que apresa con las garras a una serpiente.

La lámina 20 dedica una tercera parte, la inferior, a una imagen 
que predomina en la lámina. Se trata de una enorme serpiente ro­
jiza que emerge y se sumerge entre ominosas olas. Se trata de una 

182 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

representación del abismo a donde el ángel conduce al narrador 
y donde se aparece el bíblico Leviatán. En Isaías y en Salmos, el 
monstruo marino Leviatán simboliza "el caos terrorífico de las 
aguas hostiles de la vida" (Serra 1992: 50). No sería extraño que 
este Leviatán también sugiriera la perniciosa influencia del empi­
rismo y el mecanicismo, según la postura de Blake, uno de cuyos 
epítomes fue Thomas Hobbes. La obra Leviatán de Hobbes fue pu­
blicada en 165 l y, entre muchas otras cosas, defiende el papel del 
Estado, cuya autoridad de preferencia debería ostentar un solo go­
bernante supremo. Lejos de ver con buenos ojos tal modelo, Blake 
lo catalogaría de semillero de absolutismo. 

Sobre la esquina derecha superior del margen que enmarca 
esta ilustración, dos pequeñas figuras se encuentran sentadas sobre 
una rama. Seguramente se trata del Ángel y de Blake, contemplan­
do la visión que el primero ha impuesto sobre el segundo. 

[M] 

. . . 

Siempre me ha parecido que los Angeles poseen la soberbia 
de hablar de ellos mismos como si fuesen los únicos sabios. 
Hacen esto con una insolente confianza originada en el razo­
namiento sistemático. 

Así mismo, Swedenborg se vanagloria de que todo lo que 
escribe es novedoso, aunque sea sólo la Tabla de Contenidos o 
el índice de libros ya publicados. 

Una vez un hombre llevó consigo a un mono a un espectá­
culo, y como era un poco más sabio que el mono, envaneció y 
se creyó más sabio que siete hombres. Así mismo sucede con 
Swedenborg; él muestra la necedad97 de las iglesias y expone a 

183 



ADRIÁN MuNOZ 

ser humano y que entran en pugna, ora buscando aniquilarse, ora 
hallando la reconciliación. Durante la elaboración de esta sátira es 
necesario que, además de la postura irreverente de los demonios, 
los ángeles queden mal parados, burlados y, al final del camino, de­
rrotados, pues recordemos que representan la parte opresora de la 
humanidad. 

Hacia el final de este pasaje existe un punto intrigante. El ángel 
dice que la visión "se le ha impuesto", por lo tanto ¿conoce a Blake, 
como debería suceder de acuerdo con el Proverbio §42? Puesto que 
Blake y el ángel han manifestado su enemistad o, mejor dicho, sus vi­
siones antagónicas, dicha oposición deriva en una naciente amistad 
entre ambos ( Opposition is True Friendship ), como también sucederá 
más adelante entre otro ángel y un demonio en la sección N. 

La visión memorable de la sección L comprende las láminas 17 a 
20. Salvo el diseño que acompaña al título ("A Memorable Fancy"),
las láminas 17, 18 y 19 sólo muestran texto y las acostumbradas fi.

gurillas decorativas. Sobre la palabra "Memorable" se puede ver un 
águila con las alas desplegadas, símbolo que ya se ha comentado an­
tes. A la derecha de "Fancy" hay otras aves, más pequeñas, sobrevo­
lando en el cielo. A la izquierda de "A" se encuentra una figura huma­
na e indefinida al pie de un árbol. El árbol sugiere cierta decadencia,
pues sus ramas tienden hacia abajo; en lugar de florecer, parece 
entrar en descomposición. En la lámina 19 se observan dos figuras 

humanas que vuelan en compañía de varias aves, imagen que tal vez
insinúa el vuelo dantesco que Blake emprende junto al Angel. Más
abajo, también intercalado con el texto, se ven dos figuras que flotan
y se toman de las manos. A su derecha vuelve a aparecer el águila
que apresa con las garras a una serpiente.

La lámina 20 dedica una tercera parte, la inferior, a una imagen 
que predomina en la lámina. Se trata de una enorme serpiente ro­
jiza que emerge y se sumerge entre ominosas olas. Se trata de una 

182 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

representación del abismo a donde el ángel conduce al narrador 
y donde se aparece el bíblico Leviatán. En lsaías y en Salmos, el 
monstruo marino Leviatán simboliza "el caos terrorífico de las 
aguas hostiles de la vida" (Serra 1992: 50 ). No sería extraño que 
este Leviatán también sugiriera la perniciosa influencia del empi­
rismo y el mecanicismo, según la postura de Blake, uno de cuyos 
epítomes fue Thomas Hobbes. La obra Leviatán de Hobbes fue pu­
blicada en 1651 y, entre muchas otras cosas, defiende el papel del 
Estado, cuya autoridad de preferencia debería ostentar un solo go­
bernante supremo. Lejos de ver con buenos ojos tal modelo, Blake 
lo catalogaría de semillero de absolutismo. 

Sobre la esquina derecha superior del margen que enmarca 
esta ilustración, dos pequeñas figuras se encuentran sentadas sobre 
una rama Seguramente se trata del Angel y de Blake, contemplan­
do la visión que el primero ha impuesto sobre el segundo. 

[M] 

. . . 

Siempre me ha parecido que los Angeles poseen la soberbia 
de hablar de ellos mismos como si fuesen los únicos sabios. 
Hacen esto con una insolente confianza originada en el razo­
namiento sistemático. 

Así mismo, Swedenborg se vanagloria de que todo lo que 
escribe es novedoso, aunque sea sólo la Tabla de Contenidos o 
el índice de libros ya publicados. 

Una vez un hombre llevó consigo a un mono a un espectá­

culo, y como era un poco más sabio que el mono, envaneció y 
se creyó más sabio que siete hombres. Así mismo sucede con 
Swedenborg; él muestra la necedad97 de las iglesias y expone a 

183 



ADRIÁN MUÑOZ 

los hipócritas, hasta que imagina que todos son religiosos y él, 
el único ser sobre la tierra en haber roto una red. 

Escuchen ahora un hecho simple: Swedenborg no ha es­
crito verdad nueva alguna. Escuchen ahora otro: él sólo ha es­
crito todas las viejas falsedades. 

Y escuchen ahora la razón. Él conversó con Angeles, quie­
nes son todos religiosos, y no conversó con Diablos, todos los 
cuales detestan la religión, pues él estaba incapacitado a causa 
de sus nociones preconcebidas. 

Así, los escritos de Swedenborg son una recapitulación de 
todas las opiniones superficiales, y un análisis de las más subli­
mes, pero nada más. 

He aquí otro simple hecho: Cualquier hombre de talen­
tos mecánicos podría, a partir de los escritos de Paracelso o 
Jacob Behmen, producir diez mil volúmenes de igual valor a 
los de Swedenbor[g], y muchos más a partir de los de Dante o 
Shakespear[e]. 

Mas habiendo hecho así, que no pretenda conocer más 
que su maestro, pues sólo sostiene una vela a plena luz del 
sol. 

En muchos sentidos, esta sección es casi una glosa a la anterior. El 
"razonamiento sistemático" que produce una "insolente confianza• 
se refiere, desde luego a la disciplina analítica que se menciona al 
final de la sección L. Corno ya he mencionado, Williarn Blake en­
contró puntos de convergencia con el pensamiento del teólogo 
Ernanuel Swedenborg. Dichas influencias son palpables en El ma­

trimonio y a lo largo de este libro profético encontrarnos referencias 
claras o implícitas al teólogo sueco una y otra vez. Por lo general, 
cuando las alusiones aparecen de manera explicita es con el fin de 
impugnar las teorías de Swedenborg. 

184 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Ernanuel Swedenborg (el Ángel en la sección L) aparece aquí 
también caracterizado corno un mono, un motivo en estrecha rela­
ción con los monos de la sección precedente. Es una directa burla 
del teólogo sueco, mucho más palmaria que presentarlo bajo la for­

ma de un ángel. El ángel, como sea, puede representar en el lengua­

je de MHH a cualquier baluarte de la religión institucionalizada. 

No olvidemos que cuando Blake compuso esta obra uno de sus 
objetivos centrales era parodiar las visiones y enseñanzas de Swe­
denborg; por eso es necesario que aquí lo ridiculice directamente. 

A ojos de Blake, el teólogo sueco se había adherido a la doctrina 

de la predestinación, a pesar de haber estado en contra del calvinis­
mo en un inicio. Sin embargo, el poeta inglés creía en lo beneficioso 
de los placeres sensuales y carnales, al igual que Swedenborg, lo 
cual fue un punto de convergencia que Blake nunca violentó; en 

un pasaje de El matrimonio el profeta declara que el cosmos y todo 
lo existente aparecerán en su verdadera infinitud una vez que se 
produjera un mejoramiento del "sensual enjoyment" (sección H). 
Luego Blake añadiría que el deseo y el poder imaginativo también 
eran esenciales para la liberación del ser humano y la mayor parte 

de su obra así lo manifestaría. 
A veces parece como si MHH representara una suerte de diálogo 

intelectual entre el inglés y el sueco; uno de los argumentos de Blake 
en este debate se abría paso en favor de la imaginación. El sueco escri­
bió que, según le comunicaron sus informantes espirituales: 

Las prédicas de la iglesia sirven únicamente como medio de instruc­

ción sobre las cuestiones de la vida ordinaria. He hablado con los 

ángeles sobre este tema y les he dicho que en el mundo [ es decir, la 

Tierra) se cree que obedecer a Dios consiste únicamente en ir al tem­

plo, escuchar los sermones y observar el sacramento de la Eucaristía 

tres o cuatro veces al año, rezar las oraciones diarias y comportarse 

devotamente. Respondieron los ángeles que esto sirve de muy poco si 

185 



ADRIÁN MUÑOZ 

los hipócritas, hasta que imagina que todos son religiosos y él, 
el único ser sobre la tierra en haber roto una red. 

Escuchen ahora un hecho simple: Swedenborg no ha es­

crito verdad nueva alguna. Escuchen ahora otro: él sólo ha es­
crito todas las viejas falsedades. 

Y escuchen ahora la razón. Él conversó con Angeles, quie­
nes son todos religiosos, y no conversó con Diablos, todos los 
cuales detestan la religión, pues él estaba incapacitado a causa 
de sus nociones preconcebidas. 

Así, los escritos de Swedenborg son una recapitulación de 
todas las opiniones superficiales, y un análisis de las más subli­
mes, pero nada más. 

He aquí otro simple hecho: Cualquier hombre de talen­
tos mecánicos podría, a partir de los escritos de Paracelso o 
Jacob Behmen, producir diez mil volúmenes de igual valor a 
los de Swedenbor[g], y muchos más a partir de los de Dante o 
Shakespear[e]. 

Mas habiendo hecho así, que no pretenda conocer más 
que su maestro, pues sólo sostiene una vela a plena luz del 
sol. 

En muchos sentidos, esta sección es casi una glosa a la anterior. El 
"razonamiento sistemático" que produce una "insolente confianza• 
se refiere, desde luego a la disciplina analítica que se menciona al 
final de la sección L. Como ya he mencionado, William Blake en­
contró puntos de convergencia con el pensamiento del teólogo 
Emanuel Swedenborg. Dichas influencias son palpables en El ma­

trimonio y a lo largo de este libro profético encontramos referencias 
claras o implícitas al teólogo sueco una y otra vez. Por lo general, 
cuando las alusiones aparecen de manera explícita es con el fin de 
impugnar las teorías de Swedenborg. 

184 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Emanuel Swedenborg (el Ángel en la sección L) aparece aquí 
también caracterizado como un mono, un motivo en estrecha rela­

ción con los monos de la sección precedente. Es una directa burla 
del teólogo sueco, mucho más palmaria que presentarlo bajo la for­

ma de un ángel. El ángel, como sea, puede representar en el lengua­

je de MHH a cualquier baluarte de la religión institucionalizada. 

No olvidemos que cuando Blake compuso esta obra uno de sus 
objetivos centrales era parodiar las visiones y enseñanzas de Swe­
denborg; por eso es necesario que aquí lo ridiculice directamente. 

A ojos de Blake, el teólogo sueco se había adherido a la doctrina 
de la predestinación, a pesar de haber estado en contra del calvinis­
mo en un inicio. Sin embargo, el poeta inglés creía en lo beneficioso 
de los placeres sensuales y carnales, al igual que Swedenborg, lo 
cual fue un punto de convergencia que Blake nunca violentó; en 

un pasaje de El matrimonio el profeta declara que el cosmos y todo 
lo existente aparecerán en su verdadera infinitud una vez que se 
produjera un mejoramiento del "sensual enjoyment" (sección H). 
Luego Blake añadiría que el deseo y el poder imaginativo también 
eran esenciales para la liberación del ser humano y la mayor parte 

de su obra así lo manifestaría. 
A veces parece como si MHH representara una suerte de diálogo 

intelectual entre el inglés y el sueco; uno de los argumentos de Blake 
en este debate se abría paso en favor de la imaginación. El sueco escri­
bió que, según le comunicaron sus informantes espirituales: 

Las prédicas de la iglesia sirven únicamente como medio de instruc­
ción sobre las cuestiones de la vida ordinaria. He hablado con los 
ángeles sobre este tema y les he dicho que en el mundo [ es decir, la 
Tierra) se cree que obedecer a Dios consiste únicamente en ir al tem­
plo, escuchar los sermones y observar el sacramento de la Eucaristía 
tres o cuatro veces al año, rezar las oraciones diarias y comportarse 
devotamente. Respondieron los ángeles que esto sirve de muy poco si 

185 



ADRIÁN MUÑOZ 

no existe una fe interior de la que estos actos procedan (Swedenborg 
1988: 148). 

Swedenborg parece expresar una crítica a la conducta religiosa 
que se basa exclusivamente en prácticas devocionales y litúrgicas, 
pero en este fragmento de MHH Blake arguye: 

Now hear a plain fact: Swedenborg has not written one new truth: Now 
Hear another: he has written ali the old falsehoods. 

A primera vista, parecerla que hay poco que Blake pudiera ob. 
jetar a la cita de Swedenborg; a final de cuentas, Swedenborg de­
nuncia la hipocresía en la que ha caído la Iglesia, un argumento que 
también expresa el poeta inglés. ¿Por qué? Simple: Blake siempre 
reprochó a Swedenborg el hecho de que, a través de sus visiones, 
sólo presentaba la "versión angelical" de la verdad religiosa, en vez 
de escuchar también la voz de los demonios; a causa de sus nocio­
nes preconcebidas ( conceited notions ), Swedenborg únicamente es­
cuchó la voz de los ángeles, pasiva y sumisa, mientras que el espíritu 
de los demonios era independiente y enérgico. De esta manera, 
Swedenborg no representaba una visión diferente del cristianismo, 
sino únicamente una manera distinta de dogmatizar lo mismo: 

A man carried a monkey about for a shew, & because he was a little 
wiser than the mookey, grew vain [ ... ) lt is so with Swedenborg; he 
shews the folly of churches & exposes hypocrites, till he imagines that 
ali are religious. & himself the single one on earth that ever broke a net 

A ojos del William Blake de MHH, los conceptos de Bien y Mal 
conservan en Swedenborg la misma carga moral que poseían en la 
religión institucionalizada. En consecuencia, los escritos de Swe• 
denborg son ya, para Blake, irrelevantes y condescendientes con las 

186 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

creencias aceptadas convencionalmente. Son, pues, carentes de ori· 
ginalidad, lo que quiere decir que el teólogo sueco está desprovisto 
de verdadero Genio Póético y por lo tanto sería fácil de imitar por 
cualquiera persona de "talentos mecánicos� 

La gente de "talentos mecánicos", desde luego, es inferior a los 

individuos de genio, a quienes los primeros sólo pueden imitar mas 
nunca igualar. Aunque confusa la presentación, la jerarquía que 
propone Blake sitúa a poetas-visionarios como Dante o Shakes­
peare en los peldaños más altos y algo más abajo a filósofos y/ o al­
quimistas como Boehme y Paracelso, que no eran poetas. Compá· 
rese también el siguiente comentario que Blake escribió sobre los 
discursos y la obra de Joshua Reynolds a propósito del quehacer 
intelectual y la inspiración (Blake 1988: 635-62): 

The following Discourse is particularly Interesting to Block heads, as 
it endeavours to prove That there is No such thing as Inspiration & 
that any man of a plain Understancling may by Thieving from Others 
become a Mich.Angelo.98 

La sección M ocupa la lámina 21 y una gran parte de la 22. Una ilus· 
tración enmarca de forma prominente la lámina 21, mientras que 
la mitad inferior presenta el texto y vetas ornamentales. La imagen 
presenta a una joven figura masculina sentada, con los tobillos re­
plegados el uno contra el otro. El tobillo izquierdo reposa sobre un 
cráneo. La cabeza voltea hacia arriba, aunque no sabemos qué o a 
quién mira. Blake retomó esta imagen y, reelaborada, la incluyó en 
la lámina 8 deAmerica a Prophecy (América: una profeda ).A primera
vista parece que el hombre tiene los brazos atados por detrás de la 
espalda, pero tras una inspección más minuciosa se puede advertir 
que el joven apoya las manos sobre el suelo y por detrás. La imagen 
tal vez sugiere una suerte de resurrección (la figura se posa sobre 
un cráneo) o transmutación ontológica, sobre todo si tomamos en 

187 



ADRIÁN MUÑOZ 

no existe una fe interior de la que estos actos procedan (Swedenborg 
1988: 148). 

Swedenborg parece expresar una crítica a la conducta religiosa 
que se basa exclusivamente en prácticas devocionales y litúrgicas,
pero en este fragmento de MHH Blake arguye: 

Now hear a plain fact: Swedenborg has not written one new truth: Now 
Hear another: he has written ali the old falsehoods. 

A primera vista , parecería que hay poco que Blake pudiera ob­
jetar a la cita de Swedenborg; a final de cuentas, Swedenborg de­
nuncia la hipocresía en la que ha caído la Iglesia, un argumento que 
también expresa el poeta inglés. ¿Por qué? Simple: Blake siempre 
reprochó a Swedenborg el hecho de que, a través de sus visiones, 
sólo presentaba la "versión angelical" de la verdad religiosa, en vez 
de escuchar también la voz de los demonios; a causa de sus nocio­
nes preconcebidas ( conceited notions ), Swedenborg únicamente es­
cuchó la voz de los ángeles, pasiva y sumisa, mientras que el espíritu 
de los demonios era independiente y enérgico. De esta manera, 
Swedenborg no representaba una visión diferente del cristianismo, 
sino únicamente una manera distinta de dogmatizar lo mismo: 

A man carried a monkey about for a shew, & because be was a little 
wiser than the monkey, grew vain [ ... ] It is so with Swedenborg; he 
sbews the folly of churches & exposes hypocrites, till he imagines that 
ali are religious. & himselfthe single one on earth that ever broke a net 

A ojos del William Blake de MHH, los conceptos de Bien y Mal 
conservan en Swedenborg la misma carga moral que poseían en la 
religión institucionalizada. En consecuencia, los escrítos de Swe­
denborg son ya, para Blake, irrelevantes y condescendientes con las 

186 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

creencias aceptadas convencionalmente. Son, pues, carentes de ori­
ginalidad, lo que quiere decir que el teólogo sueco está desprovisto 
de verdadero Genio Póético y por lo tanto sería fácil de imitar por 

cualquiera persona de "talentos mecánicos� 
La gente de "talentos mecánicos� desde luego, es inferior a los 

individuos de genio, a quienes los primeros sólo pueden imitar mas 
nunca igualar. Aunque confusa la presentación, la jerarquía que 
propone Blake sitúa a poetas-v isionarios como Dante o Shakes­
peare en los peldaños más altos y algo más abajo a filósofos y/ o al­
quimistas como Boehme y Paracelso, que no eran poetas. Compá­
rese también el siguiente comentario que Blake escribió sobre los 
discursos y la obra de Joshua Reynolds a propósito del quehacer 
intelectual y la inspiración (Blake 1988: 635-62): 

The following Discourse is particularly lnteresting to Block heads, as 
it endeavours to prove That there is No such thing as lnspiration & 
that any man of a plain Understanding may by Thieving from Others 
beco me a Mich. Angelo.98 

La sección M ocupa la lámina 21 y una gran parte de la 22. Una ilus­
tración enmarca de forma prominente la lámina 21, mientras que 
la mitad inferior presenta el texto y vetas ornamentales. La imagen 
presenta a una joven figura masculina sentada, con los tobillos re­
plegados el uno contra el otro. El tobillo izquierdo reposa sobre un 
cráneo. La cabeza voltea hacia arriba, aunque no sabemos qué o a 
quién mira. Blake retomó esta imagen y, reelaborada, la incluyó en 
la lámina 8 deArnerica a Prophecy (América: una profeda ).A primera 
vista parece que el hombre tiene los brazos atados por detrás de la 
espalda, pero tras una inspección más minuciosa se puede advertir 
que el joven apoya las manos sobre el suelo y por detrás. La imagen 
tal vez sugiere una suerte de resurrección (la figura se posa sobre 
un cráneo) o transmutación ontológica, sobre todo si tomamos en 

187 



ADRIÁN MUÑOZ 

cuenta los motivos pictóricos de las láminas anteriores. En ese sen­
tido, podría contrastar con la figura inerte (¿cadáver?) de la lámina 
14. EnAmerica a Prophecy -obra monocromática a diferencia de
MHH- el cráneo está situado a un costado de la rodilla derecha
del joven, como olvidado. Los trazos corporales son mucho más 
definidos alJí que en MHH, donde las partes genitales se pierden 
en los trazos y colores varios. 

• • • 

[N] UNA VISIÓN MEMORABLE 

Una vez miré a un Diablo en una flama de fuego, el cual se 
irguió frente a un Angel que estaba sentado en una nube. Y el 
Diablo pronunció estas palabras: 

Adorar a Dios significa honrar sus dotes en otros hom­
bres, cada cual según su genio. Y amar más a los mejores hombres. 
AqueUos que envidian o calumnian a los grandes hombres odian 
a Dios, pues no hay más Dios. 

Al escuchar esto, el Angel devino casi azul, pero al domi­
narse se volvió amarillo, y al final blanco y rosado y sonrió. Y 
entonces replicó: 

Tú, Idólatra, ¿acaso Dios no es Uno? ¿Y acaso no es visible 
en Jesucristo? ¿Y acaso no ha Jesucristo sancionado la ley de 
los diez mandamientos,99 y no son acaso todo los otros hom­
bres necios, pecadores y nadas? 100 

El Diablo contestó: Aunque majes al necio en un mortero 
entre granos de trigo, no se quitará de él su necedad. Si Jesu­
cristo es el más grande hombre, deberíais amarlo en el más 
alto grado. Escucha ahora cómo ha sancionado él la ley de los 
diez mandamientos: ¿acaso no se mofó del Sabbath y mofóse 
así del Dios del Sabbath?, ¿acaso no asesinó a aquellos que fue-

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

ron muertos por su causa?, ¿no ignoró acaso la ley de la mujer 
sorprendida en adulterio?, ¿no robó el trabajo de otros para 
mantenerse a sí mismo?, ¿no dio falso testimonio cuando re­
husó defenderse ante Pilatos?, ¿acaso no codició cuando ora­
ba por sus discípulos, y cuando les ordenaba sacudirse de sus 
pies el polvo de aquellos que rehusaran alojarlos? En verdad 
te digo: ninguna virtud puede existir sin quebrantar estos diez 
mandamientos. Jesús era todo virtud, y actuaba por impulso, 
no por normas. 

Cuando hubo así hablado, contemplé cómo el Angel alar­
gó sus brazos, abrazando la flama de fuego, y fue consumido, y 
surgió entonces como Elías. 

Nota. Este Angel, ahora convertido en Díablo, es mi amigo 
particular. A menudo leemos juntos la Biblia en su sentido dia­
bólico o infernal, el cual tendrá el mundo si se comporta bien. 

Poseo también: La Biblia del Infierno, que el mundo ten­
drá, lo quiera o no. 

Una misma ley para el León y el Buey es Opresión. 

La expansión de la Imaginación (o Genio Poético para Blake) es la 
vía para lograr la realización divina; ésta es la razón que hace a Blake 
formar parte del movimiento romántico, si bien se diferencia del 
resto de románticos ingleses en varios puntos. Blake pone la Imagi­
nación como el valor más alto en la vida del hombre, quien a su vez, 
gracias al poder creativo, también crece espiritualmente. Para Blake, 
los artistas eran los verdaderos cristianos, pues creaban, liberaban 
sus impulsos: "A Poet a Painter a Musician an Architect: The Man / 
Or Woman who is not one ofthese is not a Christian". 10

1 El ejemplo
máximo de William Blake es Cristo. Burlarse o calumniar a un ver­
dadero Artista, en tanto cristiano puro, equivale a burlarse de Jesús 
mismo, una falta imperdonable: "The Mocker of Art is the Mocker 



ADRIÁN MUÑOZ 

cuenta los motivos pictóricos de las láminas anteriores. En ese sen­
tido, podría contrastar con la figura inerte (¿cadáver?) de la lámina 

14. En America a Prophecy -obra monocromática a diferencia de 

MHH- el cráneo está situado a un costado de la rodilla derecha 
del joven, como olvidado. Los trazos corporales son mucho más 
definidos allí que en MHH, donde las partes genitales se pierden

en los trazos y colores varios.

. . . 

[N] UNA VISIÓN MEMORABLE 

Una vez miré a un Diablo en una flama de fuego, el cual se 
irguió frente a un Angel que estaba sentado en una nube_ Y el 
Diablo pronunció estas palabras: 

Adorar a Dios significa honrar sus dotes en otros hom­
bres, cada cual según su genio-Y amar más a los mejores hombres. 
AqueUos que envidian o calumnian a los grandes hombres odian 
a Dios, pues no hay más Dios. 

Al escuchar esto, el Angel devino casi azul, pero al domi­
narse se volvió amarillo, y al final blanco y rosado y sonrió. Y 
entonces replicó: 

Tú, Idólatra, ¿acaso Dios no es Uno? ¿Y acaso no es visible 
en Jesucristo? ¿Y acaso no ha Jesucristo sancionado la ley de 
los diez mandamientos, 99 y no son acaso todo los otros hom­
bres necios, pecadores y nadas?100 

El Diablo contestó: Aunque majes al necio en un mortero 
entre granos de trigo, no se quitará de él su necedad. Si Jesu­
cristo es el más grande hombre, deberíais amarlo en el más 
alto grado. Escucha ahora cómo ha sancionado él la ley de los 
diez mandamientos: ¿acaso no se mofó del Sabbath y mofóse 
así del Dios del Sabbath?, ¿acaso no asesinó a aquellos que fue-

188 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

ron muertos por su causa?, ¿no iguoró acaso la ley de la mujer 
sorprendida en adulterio?, ¿no robó el trabajo de otros para 
mantenerse a sí mismo?, ¿no dio falso testimonio cuando re­
husó defenderse ante Pilatos?, ¿acaso no codició cuando ora­
ba por sus discípulos, y cuando les ordenaba sacudirse de sus 
pies el polvo de aquellos que rehusaran alojarlos? En verdad 
te digo: ninguna virtud puede existir sin quebrantar estos diez 
mandamientos. Jesús era todo virtud, y actuaba por impulso, 

no por normas. 
Cuando hubo así hablado, contemplé cómo el Angel alar­

gó sus brazos, abrazando la flama de fuego, y fue consumido, y 
surgió entonces como Elías. 

Nota. Este Angel, ahora convertido en Diablo, es mi amigo 
particular. A menudo leemos juntos la Biblia en su sentido dia­
bólico o infernal, el cual tendrá el mundo si se comporta bien. 

Poseo también: La Biblia del Infierno, que el mundo ten­
drá, lo quiera o no. 

Una misma ley para el León y el Buey es Opresión. 

La expansión de la Imaginación (o Genio Poético para Blake) es la 

vía para lograr la realización divina¡ ésta es la razón que hace a Blake 
formar parte del movimiento romántico, si bien se diferencia del 

resto de románticos ingleses en varios puntos. Blake pone la Imagi­
nación como el valor más alto en la vida del hombre, quien a su vez, 

gracias al poder creativo, también crece espiritualmente. ParaBlake, 

los artistas eran los verdaderos cristianos, pues creaban, liberaban 
sus impulsos: "A Poet a Painter a Musician an Architect: The Man / 
Or Woman who is not one ofthese is not a Christian�'º' El ejemplo 

máximo de William Blake es Cristo. Burlarse o calumniar a un ver­
dadero Artista, en tanto cristiano puro, equivale a burlarse de Jesús 
mismo, una falta imperdonable: "The Mocker of Art is the Mocker 

189 



ADRIÁN MuÑOZ 

ofJesus [ Quien se mofa del Arte se mofa de Jesús]" (Ackroyd 1999: 
283 ). Así, honrar a los hombres de genio es una forma de adorar a 
Dios, quien se manifiesta a través de aquellos. 

Cuando el texto dice al respecto que i\quellos que envidian o ca­
lumnian a los grandes hombres odian a Dios, pues no hay más Dios� 
encontrarnos, una ve:z, más, una vuelta de tuerca a enunciados bíblicos: 

Yo soy Jehovah, y no hay otro. Aparte de mí no hay Dios. Yo te ciño, 
aunque tú no me conoces para que desde el nacimiento del sol y hasta 
el occidente se sepa que no hay nadie más que yo. Yo soy Jehovah, y no 
hay otro (Isaías 45: 5-6 passim). 

En la tradición veterotestamentaria se trata de un dios celoso 
que, de manera rotunda, reitera que no hay más Dios que él. Blake, 
al agregar la loable estatura de los hombres creativos, revierte la 
imagen canónica. Esta parodia del dios caprichoso y celoso se acer­
ca al Yaldabaoth que los sethianos gnósticos concebían como un 
demiurgo maligno y que, en su ignorancia, también se busca esta­
blecer como un dios único; en particular en El libro secreto de Juan y 
El santo libro del Gran Espíritu Invisible. Acerca de Yaldabaoth leemos 
(Meyer2OO5: 133, 161, 162): 

Él es perverso a causa de su insensatez. Dice: "Yo soy Dios y no existe 
otro dios además de mí� puesto que desconoce de dónde le viene su 
poder. 
[ ... l 

Cuando miró la creación que lo rodeaba, y en torno suyo a la multitud 
de ángeles que de él habían emanado, les dijo: "Soy un dios celoso y 
no hay más dios que yo� 

En contrapartida, Jesús es para Blake el ejemplo del hombre 
de impulsos, pues había desafiado las leyes del Antiguo Testamen-

190 

Los VERSOS SATÁNICOS O.E BLAKE 

to según había interpretado él a partir de los evangelios: ora se re­
belaba a las normas, ora las enmendaba. En esta visión memorable 
leemos el debate que un ángel y un demonio sostienen respecto 
a la naturaleza del Mesías. El ángel acaba de expresar que, siendo 
que Cristo y Dios son uno,Jesús sancionó las acciones de los hom­
bres con los mandamientos, de lo que se desprende que todos los 
hombres son insignificantes y pecadores. Entonces el Diablo toma 
la palabra: 

[ ... ] if Jesus Christ is the greatest man, you ought to !ove him in the 
greatest degree; now hear how he has given lús sanction to the law of 
ten commandments: did he not mock at the sabbath, and so mock 
the sabbaths God? murder those who were murderd because of him? 
turn away the law from the woman taken in adultery? steal the labor of 
others to support lúm? bear false witness when he omitted making a 
defence before Pilate? covet when he pray'd for lús disciples, and when 
he bid them shake off the dust of their feet against such as refused to 
lodge them? I tell you, no virtue can exist without breaking these ten 
commandments [ ... ] 

Blake pone a Cristo como el primer rebelde de las normas opre­
soras, puesto que Jesús hace caso omiso de los die:z, estatutos divi­
nos, los desafía y absuelve los pecados capitales. El Mesías de Blake 
es un personaje lleno de ira y orgullo (que no soberbia) y también 
de virtudes: "Jesus was ali virtue, and acted fi-om impulse: not &om 
rules." La virtud es el acto, la Energía liberada. Ésta es la mayor en­
señanza del Cristo. El Mesías blakeano supone un reflejo invertido 
del Redentor convencional: si uno es manso como un cordero, el de 
Blake posee una naturaleza colmada de amor y de energía. 

En MHH, Blake destaca la caracterización subversiva de Jesús, 
actitud que le valió ser considerado un transgresor y haber sido 
condenado entre malhechores, como ya prefiguraban las profecías 

191 



ADRlAN MuÑOZ 

ofJesus [ Quien se mofa del Arte se mofa de Jesús]" (Ackroyd 1999: 
283 ). Así, honrar a los hombres de genio es una forma de adorar a 
Dios, quien se manifiesta a través de aquellos. 

Cuando el texto dice al respecto que "Aquellos que envidian o ca­
lumnian a los grandes hombres odian a Dios, pues no hay más Dios� 
encontramos, una vez más, una vuelta de tuerca a enunciados bíbhcos: 

Yo soy Jehovah, y no hay otro. Aparte de mí no hay Dios. Yo te ciño, 
aunque tú no me conoces para que desde el nacimiento del sol y hasta 
el occidente se sepa que no hay nadie más que yo. Yo soy Jehovah, y no 
hay otro (lsaías 45: 5-6 passim). 

En la tradición veterotestamentaria se trata de un dios celoso 
que, de manera rotunda, reitera que no hay más Dios que él. Blake, 
al agregar la loable estatura de los hombres creativos, revierte la 
imagen canónica. Esta parodia del dios caprichoso y celoso se acer­
ca al Yaldabaoth que los sethianos gnósticos concebían como un 
demiurgo maligno y que, en su ignorancia, también se busca esta­
blecer como un dios único; en particular en El libro secreto de Juan y 
El santo libro del Gran Espíritu Invisible. Acerca de Yaldabaoth leemos 
(Meyer2005: 133,161,162): 

Él es perverso a causa de su insensatez. Dice: "Yo soy Dios y no existe 
otro dios además de mí� puesto que desconoce de dónde le viene su 
poder. 
[ ... l 

Cuando miró la creación que lo rodeaba, y en torno suyo a la multitud 
de ángeles que de él habían emanado, les dijo: "Soy un dios celoso y 
no hay más dios que yo� 

En contrapartida, Jesús es para Blake el ejemplo del hombre 
de impulsos, pues había desafiado las leyes del Antiguo Testamen-

190 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

to según había interpretado él a partir de los evangelios: ora se re­
belaba a las normas, ora las enmendaba. En esta visión memorable 
leemos el debate que un ángel y un demonio sostienen respecto 
a la naturaleza del Mesías. El ángel acaba de expresar que, siendo 
que Cristo y Dios son uno,Jesús sancionó las acciones de los hom­
bres con los mandamientos, de lo que se desprende que todos los 
hombres son insignificantes y pecadores. Entonces el Diablo toma 
la palabra: 

[ ... ] if Jesus Christ is the greatest man, you ought to love him in the 
greatest degree; now hear how he has given his sanction to the law of 
ten commandments: did he not mock at the sabbath, and so mock 
the sabbaths God? murder those who were murderd because ofhim? 
turn away the law from the woman taken in adultery? steal the labor of 
others to support him? bear false witness when he onútted making a 
defence before Pilate? covet when he pray'd for bis disciples, and when 
he bid them shake off the dust of their feet against such as refused to 
lodge them> 1 tell you, no virtue can exist without breaking these ten 
commandments [ ... ] 

Blake pone a Cristo como el primer rebelde de las normas opre­
soras, puesto que Jesús hace caso omiso de los diez estatutos divi­
nos, los desafía y absuelve los pecados capitales. El Mesías de Blake 
es un personaje lleno de ira y orgullo (que no soberbia) y también 
de virtudes: 1esus was ali virtue, and acted from impulse: not from 
rules." La virtud es el acto, la Energía hberada. Ésta es la mayor en­
señanza del Cristo. El Mesías blakeano supone un reflejo invertido 
del Redentor convencional: si uno es manso como un cordero, el de 
Blake posee una naturaleza colmada de amor y de energía. 

En MHH, Blake destaca la caracterización subversiva de Jesús, 
actitud que le valió ser considerado un transgresor y haber sido 
condenado entre malhechores, como ya prefiguraban las profecías 

191 



AoRlAN MUÑOZ 

(Lucas 22: 37; !salas 53: 12). En el largo fragmento citado en el pá­
rrafo anterior, Blake hace alusión a varios pasajes evangélicos, por 
ejemplo: cuando Jesús dice a sus discípulos que "El sábado fue he­
cho para el hombre, y no el hombre para el sábado" (Marcos 2: 27), 
cuando se refiere a dar al César lo que es del César y a Dios lo que 
es de Dios (Marcos 12: 12-17), cuando perdona a la mujer adúltera 
y desafía a que quien esté libre de pecado arroje la primera piedra 
(Juan 8: 2-11 ), a buscar -sin trabajar- un lugar para celebrar la 
Pascua (Lucas 22: 8-11 ), a las instrucciones de que sus discípulos 
se sacudiesen el polvo de aquellos que les negaran el refugio y la 
caridad (Marcos 6: 9; Mateo 1 O: 14-15 ), y al momento en que Jesús 
se niega a defenderse ante Poncio Pilatos (Mateo 27: 13-14). 

Al mismo tiempo, el pasaje emula un proverbio salomónico: 
"El que oprime al pobre insulta a su Creador, el que tiene piedad de 
los indigentes le rinde homenaje" ( Prov. 14: 31) cuando refiere que 
"Si Jesucristo es el más grande hombre, deberíais amarlo en el más 
alto grado''. Qµien hace lo contrario, no es sino un necio, un necio 
al que -como dice Proverbios 27: 22- no es posible quitarle su 
necedad, ni siquiera moliéndolo en un mortero. El pasaje bíblico 
dice: "Though thou shouldst bray a fool in a mortar among wheat 
with a pestle, yet will not his foolishness depart from him"; Blake lo 
pone en estas palabras: "bray a fool in a morter with wheat, yet sball 
not his folly be beaten out of him� La indelible imbecilidad del ne­
cio figura prominentemente tanto en Blake como en las Escrituras: 
"Una amonestación tiene más efecto sobre un hombre inteligente 
que cien bastonazos sobre un tonto" (Prov. 17: 10). Desde luego, 
tenemos que recordar la constante inversión que Blake hace de las 
figuras del necio y del sabio, sobre todo en los "Proverbios del In­
fierno" (MHH sección F). 

Por su parte, Nietzsche también describe a un Jesús poseedor 
de cierta rebeldía en El anticristo, aunque quizá menos activa que la 
que Blake alababa: "En sus instintos más hondos Jesús es 110-heroi-

192 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

co: no lucha jamás [ . ..Y 1º2 Para el filósofo alemán,Jesús es la repre­
sentación misma de la aceptación del destino y el sufrimiento; así 
lo acepta y lo confronta. Sin embargo, tiene a favor suyo que estaba 
libre de todo resentimiento y cualquier sentimiento de venganza: 
Cristo ama a todos por igual. En su papel de rebelde, arguye Nietzs­
che, Jesús rompe con las doctrinas judías que ven en la fe y el ritual 
la única vía para la salvación y la redención, pues la ªbuena nueva" 
afirma una manera nueva de actuar; propone una nueva forma de 
vivir, no de creer: 

Jesus said to his Jews: "The law was for servants -love God 
as I lave him, as his son! What are morals to us sons ofGod! 
(Nietzsche 1992: 281 ).103

Nietzsche denomina a los dogmas judíos la ªmentira santa" 
y afirma que el evangelio intenta ir en contra de esta falacia; Jesús 
expresa que el reino de los cielos -nada más que un símbolo y 
ocasión para parábolas- es una experiencia en el corazón. Jesús 
trajo la enseñanza del accionar del hombre, una nueva manera de 
vivir en la tierra: 

Este "buen mensajero• murió tal como vivió, tal como enseñó -no 
para "redimir a los hombres� sino para mostrar cómo se ha de vivir. Lo 
que él lego a la humanidad es laprdctica [ ... ] 
(El anticristo §35, Nietzsche 1996: 65). 

¿Acaso no encontramos aqtú un apremio afín al mensaje de 
MHH? Lo que el Nazareno enseñaba era que mediante la "práctica 
evangélica" todo hombre podía convertirse en un hombre libre y me­
jorado, en Hijo de Dios. Él mismo estaba libre de odios y rencQreS. 

El demonio hace ver que las afirmaciones del ángel (o el Bien) 
son erróneas, con lo cual se entiende que la ortodoxia cristiana se 

193 



ADRIÁN MUÑOZ 

(Lucas 22: 37; lsaías 53: 12). En el largo fragmento citado en el pá­
rrafo anterior, Blake hace alusión a varios pasajes evangélicos, por 
ejemplo: cuando Jesús dice a sus discípulos que "El sábado fue he­
cho para el hombre, y no el hombre para el sábado" (Marcos 2: 27), 
cuando se refiere a dar al César lo que es del César y a Dios lo que 
es de Dios (Marcos 12: 12-17), cuando perdona a la mujer adúltera 
y desafía a que quien esté libre de pecado arroje la primera piedra 
(Juan 8: 2-11 ), a buscar -sin trabajar- un lugar para celebrar la 
Pascua (Lucas 22: 8-11 ), a las instrucciones de que sus discípulos 
se sacudiesen el polvo de aquellos que les negaran el refugio y la 
caridad (Marcos 6: 9; Mateo 10: 14-15), y al momento en que Jesús 
se niega a defenderse ante Poncio Pilatos (Mateo 27: 13-14 ). 

Al mismo tiempo, el pasaje emula un proverbio salomónico: 
"El que oprime al pobre insulta a su Creador, el que tiene piedad de 
los indigentes le rinde homenaje" ( Prov. 14: 31) cuando refiere que 
"Si Jesucristo es el más grande hombre, deberíais amarlo en el más 
alto grado''. Qµien hace lo contrario, no es sino un necio, un necio 
al que -como dice Proverbios 27: 22- no es posible quitarle su 
necedad, ni siquiera moliéndolo en un mortero. El pasaje bíblico 
dice: "Though thou shouldst bray a fool in a mortar among wheat 
with a pestle, yet will not his foolishness depart from him"; Blake lo 
pone en estas palabras: "bray a fool in a morter with wheat, yet shall 
not his folly be beaten out of him� La indelible imbecilidad del ne­
cio figura prominentemente tanto en Blake como en las Escrituras: 
"Una amonestación tiene más efecto sobre un hombre inteligente 
que cien bastonazos sobre un tonto" (Prov. 17: 10). Desde luego, 
tenemos que recordar la constante inversión que Blake hace de las 
figuras del necio y del sabio, sobre todo en los "Proverbios del In­
fierno" (MHH sección F). 

Por su parte, Nietzsche también describe a un Jesús poseedor 
de cierta rebeldía en El anticristo, aunque quizá menos activa que la 
que Blake alababa: "En sus instintos más hondos Jesús es no-heroi-

192 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

co: no lucha jamás [ . ..Y 1º2 Para el filósofo alemán,Jesús es la repre­
sentación misma de la aceptación del destino y el sufrinliento; así 
lo acepta y lo confronta. Sin embargo, tiene a favor suyo que estaba 
libre de todo resentirniento y cualquier sentimiento de venganza: 
Cristo ama a todos por igual. En su papel de rebelde, arguye Nietzs­
che, Jesús rompe con las doctrinas judías que ven en la fe y el ritual 
la única vía para la salvación y la redención, pues la "buena nueva" 
afuma una manera nueva de actuar¡ propone una nueva forma de 
vívir, no de creer: 

Jesus said to his Jews: "The law was for servants -love God 

as I !ove him, as his son! What are morals to us sons ofGod! 

(Nietzsche 1992: 281 ).103

Nietzsche denonlina a los dogmas judíos la "mentira santa" 
y afuma que el evangelio intenta ir en contra de esta falacia; Jesús 
expresa que el re.ino de los cielos -nada más que un símbolo y 
ocasión para parábolas- es una experiencia en el corazón. Jesús 
trajo la enseñanza del accionar del hombre, una nueva manera de 
vivir en la tierra: 

Este "buen mensajero• murió tal como vivió, tal como enstñ6 -no 
para "redimir a los hombres� sino para mostrar cómo se ha de vivir. Lo 
que él lego a la humanidad es la práctica [ ... ] 
(El anticristo §35, Nietzsche 1996: 65 ). 

¿Acaso no encontrarnos aqtú un apremio afín al mensaje de 
MHH? Lo que el Nazareno enseñaba era que mediante la "práctica 
evangélica" todo hombre podía convertirse en un hombre libre y me­
jorado, en Hijo de Dios. Él mismo estaba libre de odios y renqires. 

El demonio hace ver que las afirmaciones del ángel (o el Bien) 
son erróneas, con lo cual se entiende que la ortodoxia cristiana se 

193 



ADRIÁN MUÑOZ 

basa en concepciones equivocadas. La iglesia ha fundamentado 
sus preceptos en varios hombres, como Pablo. Para Nietzsche, él 
representa "todas las valoraciones de decadencia en nombre de 
Dios." Y también es quien trae con más fuerza el concepto de pe­
cado, que en palabras de Fink no es sino "la forma máxima del au­
toenvilecimiento del hombre; [pues] es un atentado de sacerdote, 
de parásito, contra la vida" (Fink 1996: 163). Para Nietzsche,Jesús 
no vino a hablar de pecados ni a redimir, sino a amar. Del mismo 
modo, Blake comparte la idea según la cual el cielo es Cristo mis­
mo, así que estar en plenitud con Cristo es estar en plenitud en el 
cielo (Russell 1997: 85). Tras la muerte, los espíritus liberados de 
las restricciones, los "grandes hombres'; se encontrarán con Dios 
en la eternidad. Esta idea resulta compatible con el ideal delAdvaita 
Vedanta y otros sistemas indios, donde el alma (atman) dél indi­
viduo que logra la emancipación espiritual se funde con el Alma 
Suprema (Brahman ). En la filosofía del Samkhya-Yoga, el individuo 
aspira a reunirse con Ishvara, del mismo modo como en varias co­
rrientes tántricas se busca la identificación con Pararna Shiva. La ley 
que aplica indistintamente para el león (el sujeto de energía) y el 
buey (el castrado, o sujeto de la contención) 104 supone autoritaris­
mo y hay que abrogarla, corno afirma Blake al final de la sección; los 
grandes hombres son los personajes encargados de subvertir tales 
tiranías éticas. 

Con "great men" Blake se refiere a los artistas u hombres de 
inspiración y virtudes, los "diabólicos� los más cercanos a Dios. A 
través de la voz del demonio, como ya vimos, Blake dice:"[ ... ] those 
who envy or calumniate great men hate God, for there is no other 
God� El ángel se indigna entonces. Se encoleriza, pero -y esto es 
significativo- reprime su ira; a continuación sucede la discusión 
citada arriba sobre Jesús y los Diez Mandamientos. Al final, el ángel 
cede y se consume en llamas de fuego para resurgir bajo la forma 
del profeta Elías. Recordemos que en la tradición veterotestamen-

194 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

taria es Elías quien combate el culto de Baal y lucha en favor de 
Yahvé. Así, el ángel tern1ina convirtiéndose al bando diabólico, el 
cual sabemos que constituye el que en realidad defiende la "verda­
dera doctrina� Después, el ex-ángel y Blake 

often read the Bible together in its infernal or diabolical sense 

which the world shall have if they behave well 

Pero, además, afirma la voz narrativa -es decír, Blake mis­
mo- también existe la Biblia del Infierno que el mundo tendrá 
quiéralo o no. Esta biblia infernal, se deduce, es la obra misma de 
William Blake, tanto su poesía como sus grabados y pinturas. 

Éste, que parece ser el punto culminante de MHH, no deriva 
exactamente en un "matrimonio", como propugna el título. El án­
gel se convierte en un diablo, en vez de que ambos se conviertan 
en otra cosa que los trascienda a los dos; vemos aquí un fenómeno 
que podría catalogarse como "diabolismo juguetón" (Birenbaun, 
1992: 37). Por supuesto, la falta de equilibrio aquí es imputable a 
las propias inclinaciones de Blake. Así como Milton -a juicio de 
Blake- tendía inconscientemente hacia el bando de los demonios 
( cf. MHH sección D ), Blake se inclina abiertamente más a la actitud 
energética y volátil de los demonios que a la actitud afable mas con­
tenida de los ángeles. Cuando el ángel acepta las enseñanzas diabó­
licas, se transforma en Elías y alude implícitamente a 2 Reyes 2: 11. 
Aquí encontramos una aceptación del valor de Rintrah, quien abre 
esta obra; éste es el punto donde convergen los eslabones de MHH 

Hacia el cierre del pasaje, Blake y el ángel-convertido-en-diablo 
leen la Biblia en su sentido infernal, es decir, a partir de las máximas 
expuestas en los "Proverbios del Infierno•. Además se menciona 
una Biblia del Infierno que presumiblemente no se refiere a MHH, 
sino a la obra que posteriormente habrá de concluir Blake. Esta alu­
sión tal vez indique que el proyecto poético de Blake fue planeado 

195 



ADRIÁN MuÑOZ 

basa en concepciones equivocadas. La iglesia ha fundamentado 
sus preceptos en varios hombres, como Pablo. Para Nietzsche, él 
representa "todas las valoraciones de decadencia en nombre de 
Dios." Y también es quien trae con más fuerza el concepto de pe­
cado, que en palabras de Fink no es sino "la forma máxima del au­
toenvilecimiento del hombre; [pues] es un atentado de sacerdote, 
de parásito, contra la vida" (Fink 1996: 163). Para Nietzsche,Jesús 
no vino a hablar de pecados ni a redimir, sino a amar. Del mismo 
modo, Blake comparte la idea según la cual el cielo es Cristo mis­
mo, así que estar en plenitud con Cristo es estar en plenitud en el 
cielo (Russell 1997: 85). Tras la muerte, los espíritus liberados de 
las restricciones, los "grandes hombres", se encontrarán con Dios 
en la eternidad. Esta idea resulta compatible con el ideal delAdvaita 
Vedanta y otros sistemas indios, donde el alma (atman) del indi­
viduo que logra la emancipación espiritual se funde con el Alma 
Suprema (Brahman). En la filosofía del Samkhya-Yoga, el individuo 
aspira a reunirse con Ishvara, del mismo modo como en varias co­
rrientes tántricas se busca la identificación con Parama Shiva. La ley 
que aplica indistintamente para el león (el sujeto de energía) y el 
buey ( el castrado, o sujeto de la contención) 104 supone autoritaris­
mo y hay que abrogarla, como afirma Blake al final de la sección; los 
grandes hombres son los personajes encargados de subvertir tales 
tiranías éticas. 

Con "great men" Blake se refiere a los artistas u hombres de 
inspiración y virtudes, los "diabólicos� los más cercanos a Dios. A 
través de la voz del demonio, como ya vimos, Blake dice:"[ ... ] those 
who envy or calumniate great men hate God, for there is no other 
God� El ángel se indigna entonces. Se encoleriza, pero -y esto es 
sigruficativo- reprime su ira; a continuación sucede la discusión 
citada arriba sobre Jesús y los Diez Mandamientos. Al final, el ángel 
cede y se consume en llamas de fuego para resurgir bajo la forma 
del profeta Elías. Recordemos que en la tradición veterotestamen-

194 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

taria es Elías quien combate el culto de Baal y lucha en favor de 
Yahvé. Así, el ángel termina convirtiéndose al bando diabólico, el 
cual sabemos que constituye el que en realidad defiende la "verda­
dera doctrina� Después, el ex-ángel y Blake 

often read the Bible together in its infernal or diabolical sense 

which the world shall have if they behave well 

Pero, además, afirma la voz narrativa -es decir, Blake mis­
mo- también existe la Biblia del Infierno que el mundo tendrá 
quiéralo o no. Esta biblia infernal, se deduce, es la obra misma de 
William Blake, tanto su poesía como sus grabados y pinturas. 

Éste, que parece ser el punto culminante de MHH, no deriva 
exactamente en un "matrimonio� como propugna el título. El án­
gel se convierte en un diablo, en vez de que ambos se conviertan 
en otra cosa que los trascienda a los dos; vemos aquí un fenómeno 
que podría catalogarse como "diabolismo juguetón" (Birenbaum 
1992: 37). Por supuesto, la falta de equilibrio aquí es imputable a 
las propias inclinaciones de Blake. Así como Milton -a juicio de 
Blake- tendía inconscientemente hacia el bando de los demonios 
( cf MHH sección D), Blake se inclina abiertamente más a la actitud 
energética y volátil de los demonios que a la actitud afable mas con­
tenida de los ángeles. Cuando el ángel acepta las enseñanzas diabó­
licas, se transforma en Elías y alude implícitamente a 2 Reyes 2: 11. 
Aquí encontramos una aceptación del valor de Rintrah, quien abre 
esta obra; éste es el punto donde convergen los eslabones de MHH 

Hacia el cierre del pasaje, Blake y el ángel-convertido-en-diablo 
leen la Biblia en su sentido infernal, es decir, a partir de las máximas 
expuestas en los "Proverbios del Infierno� Además se menciona 
una Biblia del Infierno que presumiblemente no se refiere a MHH, 
sino a la obra que posteriormente habrá de concluir Blake. Esta alu­
sión tal vez indique que el proyecto poético de Blake fue planeado 

195 



AoruÁN MuNOZ 

con sumo cuidado durante mucho tiempo. Es casi seguro que esta 
Biblia del Infierno mencionada en la sección N esté conformada 
por los libros proféticos que sucederán inmediatamente a MHH. 
Aunque ya exentos del humor tan satírico que impregna a MHH, 
los libros proféticos siguen siendo una suerte de reinterpretación 
histórico-religiosa y tratan de ofrecer la versión de Blake acerca de 
los relatos bíblicos. Así, The Book of Urizen (El libro de Urizen) -y 
después The Book of Los- es compatible con el Génesis y The Book 
of Ahania (El libro de Ahania) con Éxodo, mientras que America y 
Europe corresponden con los libros de los grandes profetas. 

La última visión memorable ocupa la parte inferior de la lámina 22 
y las láminas 23 y 24 en su totalidad. En las láminas 22 y 23 no hay 
sino texto y decoraciones florales y humanas. La lámina 24, mucho 
más interesante, presenta prin1ero1 entre el texto, una diminuta es­
cena donde varias personas se encuentran reunidas y sentadas. Los 
rostros no están definidos y no es fácil dilucidar el estado emocional 
de estas figuras (¿compunción, oración, penitencia, meditación?). 
La parte inferior de la lámina ofrece un interesante relieve. Se trata 
de una figura humana, barbada, masculina y desnuda que gatea hacia 
la izquierda de la imagen, con el rostro de frente al espectador. Entre 
sus cabellos se alcanza a percibir una corona. Recuerda un poco al 
hombre barbado de la lámina 11, aunque éste expresa de manera 
clara cierto desasosiego. En el fondo, los densos trazos sugieren un 
bosque tupido que le cierra el paso al hombre. La mayoría de críti­
cos han identificado a esta figura con Nabucodonosor, el rey de Ba­
bilonia que oprimió al pueblo hebreo hacia el siglo VI-VII ae.c. Esta 
imagen parece emular el pasaje en el cual Nabucodonosor anda a ga­
tas, comiendo pasto cual buey ( ver Daniel 4: 33 ). En el Apocalipsis, 
Nabucodonosor simboliza la tiranía derrocada. Este triunfo sobre el 
poder terrenal vincula a esta imagen con la sección B, que preludia el 
advenimiento del Juicio, y con la sección O, que cierra la obra. 

196 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAJCE 

[ o l CANTO DE LIBERTAD ,os 

. . ' 

1. ¡El Eterno Femenino gimió! Se escuchó por toda la Tierra:
2. La costa de Albión está exangüe y silenciosa; ¡palidecen

las praderas americanas! 
3. Sombras de Profecía trepidan a orillas de lagos y de ríos y

murmuran a través del océano: 106 Francia, durumba tu calabozo;

4. Dorada España, destroza las barreras de la vieja Roma;

5. Arroja tus llaves, Oh Roma, al precipicio que despeña, que

despeña incluso hasta la eternidad, 

6. Y solloza.

7. Con sus trémulas manos asió ella al terror recién nacido
que aullaba; 

8. ¡En aquellas infinitas montañas de luz, hoy divididas por
el mar atlántico, el fuego recién nacido permaneció ante el rey 

de las estrellas! 
9. Marcadas con canosas cejas grises y centelleantes ros­

tros,'º' las celosas alas ondearon sobre el abismo. 
1 O. La lanza en mano ardió en todo lo alto, se desabrochó 

la coraza, avanzó la mano de la envidia por entre el cabello fla­

meante, y al recién nacido prodigio arrojó a través de la estre­
llada noche. 

11. ¡El fuego, el fuego se derrumba!
12. ¡Mira! ¡Mira! ¡Oh ciudadano de Londres, dilata tu sem­

blante; Oh judío, deja de contar el oro! Regresa a tu aceite y 
vino; ¡Oh africano! ¡Negro africano! (ve, pensamiento alado, 
y expande su frente.) 

13. Los fieros miembros, el cabello flameante, disparados
como el sol que se hunde en el mar poniente. 

197 



ADRJÁN MuÑoz 

con sumo cuidado durante mucho tiempo. Es casi seguro que esta 
Biblia del Infierno mencionada en la sección N esté conformada 
por los libros proféticos que sucederán inmediatamente a MHH. 
Aunque ya exentos del humor tan satírico que impregna a MHH, 
los libros proféticos siguen siendo una suerte de reinterpretación 
histórico-religiosa y tratan de ofrecer la versión de Blake acerca de 
los relatos bíblicos. Así, The Book of Urizen (El libro de Urizen) -y 
después The Book of Los- es compatible con el Génesis y The Book 
of Ahania (El libro de Ahania) con Éxodo, mientras que Ameríca y 
Europe corresponden con los libros de los grandes profetas. 

La última visión memorable ocupa la parte inferior de la lámina 22 
y las láminas 23 y 24 en su totalidad. En las láminas 22 y 23 no hay 
sino texto y decoraciones florales y humanas. La lámina 24, mucho 
más interesante, presenta primero, entre el texto, una diminuta es­
cena donde varias personas se encuentran reunidas y sentadas. Los 
rostros no están definidos y no es fácil dilucidar el estado emocional 
de estas figuras (¿compunción, oración, penitencia, meditación?). 
La parte inferior de la lámina ofrece un interesante relieve. Se trata 
de una figura humana, barbada, masculina y desnuda que gatea hacia 
la izquierda de la imagen, con el rostro de frente al espectador. Entre 
sus cabellos se alcanza a percibir una corona. Recuerda un poco al 
hombre barbado de la lámina 11, aunque éste expresa de manera 
clara cierto desasosiego. En el fondo, los densos trazos sugieren un 
bosque tupido que le cierra el paso al hombre. La mayoría de críti­
cos han identificado a esta figura con Nabucodonosor, el rey de Ba­
bilonia que oprimió al pueblo hebreo hacia el siglo VI-VII a.e.e. Esta 
imagen parece emular el pasaje en el cual Nabucodonosor anda a ga­
tas, comiendo pasto cual buey ( ver Daniel 4: 33 ). En el Apocalipsis, 
Nabucodonosor simboliza la tiranía derrocada. Este triunfo sobre el 
poder terrenal vincula a esta imagen con la sección B, que preludia el 
advenimiento del Juicio, y con la sección O, que cierra la obra. 

196 

Los VERSOS SATÁNICOS DE Bt.AKE 

(0) CANTODELIBERTAD1º5 

• • • 

J. ¡El Eterno Femenino gimió! Se escuchó por toda la Tierra:
2. La costa de Albión está exangüe y silenciosa; ¡palidecen

las praderas americanas! 
3. Sombras de Profecía trepidan a orillas de lagos y de ríos y

murmuran a través del océano: 106 Francia, derrumba tu wlabozo;
4. Dorada España, destroza las barreras de la vieja Roma;

5. Arroja tus llaves, Oh Roma, al precipicio que despeña, que

despeña i11cluso hasta la eternidad, 

6. Y solloza.

7. Con sus trémulas manos asió ella al terror recién nacido
que aullaba; 

8. ¡En aquellas infinitas montañas de luz, hoy divididas por
el mar atlántico, el fuego recién nacido permaneció ante el rey 
de las estrellas! 

9. Marcadas con canosas cejas grises y centelleantes ros­
tros,'º' las celosas alas ondearon sobre el abismo. 

1 O. La lanza en mano ardió en todo lo alto, se desabrochó 
la coraza, avanzó la mano de la envidia por entre el cabello fla­
meante, y al recién nacido prodigio arrojó a través de la estre­
llada noche. 

l l. ¡El fuego, el fuego se derrumba!
12. ¡Mira! ¡Mira! ¡Oh ciudadano de Londres, dilata tn sem­

blante; Oh judío, deja de contar el oro! Regresa a tn aceite y 
vino; ¡Oh africano! ¡Negro africano! (ve, pensamiento alado, 
y expande su frente.) 

13. Los fieros miembros, el cabello flameante, disparados
como el sol que se hunde en el mar poniente. 

197 



ADRIAN MuÑOZ 

14. Despertado de su eterno sueño y rugiendo, el vetusto 
elemento huyó; 

15. Batiendo las alas, en vano el envidioso rey decae; sus 
consejeros de grises cejas, centelleantes guerreros, encrespa­

dos veteranos, entre yelmos y carrozas, caballos, elefantes; es­
tandartes, castillos, hondas y rocas, 

16. ¡Cayendo, apurándose, arruinando! Enterrados en las

ruinas, en la guarida de Urthona; 

17. Toda la noche bajo las ruinas, entonces las hoscas lla­

mas ya extintas, emerge en tomo el sombrío Rey. 

18. Con trueno y fuego, conduciendo sus huestes de estre­

llas a través del páramo baldío, promulga sus diez mandamien­

tos, atisbando con radiantes párpados hacia el abismo con 

obscuro desasosiego, 

19. Donde el hijo del fuego en su nube de oriente, mientras

la mañana empluma- su dorado seno, 

20. Desdeña las nubes escritas con maldiciones, convierte

en polvo la pétrea ley, liberando a los caballos eternos de los 

cubiles de la noche, al grito de: 

¡Ya no hay más Imperios! Ahora el león y el lobo dejarán 

de existir. 

Coro 

¡Dejad que los Sacerdotes del Cuervo del alba, ya nunca más 

ataviados en mortal negro, con ronca voz maldigan a los hijos 

del gow; ni que sus aceptados hermanos, a quienes el tirano 

llama libres, asienten los limites ni levanten el tejado; ni que 

la lujuria pálida y religiosa siga llamando virginidad a aquello 

que desea mas no actúa! 

Pues todo lo que vive es sagrado. 

198 

Los VERSOS SATÁNICOS DE 8LAKE 

Para cerrar el poema encontramos el fragmento llamado "A Song 
ofLiberty'; que para algunos lectores no constituye propiamente 
parte de Ihe Marriage, sino que funciona más bien como preludio 
a otros libros proféticos de Blake. En realidad, todo MHH es una 
suerte de prefacio visionario a la obra tardía de Blake. De algún 
modo, hay que suponer que para esta sección ya se ha efectuado el 
matrimonio entre contrarios y es por ello que ya no encontramos 
a los personajes que poblaron el resto del poema: ningún ángel ni 
demonio se debaten aquí ni aparecen más profetas mayores o me­
nores. Sólo aparece mencionado Urthona, uno de los personajes 
del panteón blakeano que será más desarrollado en obras posterio­
res, al igual que Albión. Urthona se convertirá en una de las Cuatro 
Criaturas en Ihe Four Zoas y representa la imaginación creativa del 
individuo, por lo que (casi) corresponde con el Espíritu Santo (Da­
mon 1988: 426). 

La inspiración bíblica, por otra parte, es evidente. Esta última 
sección está conformada por frases enumeradas que en ocasiones 
suenan como aforismos y en otras, gracias a la nun1eración, a pe­
queños versículos en el estilo bíblico: 

4. Golclen Spain burst the barriers of Olcl Rome;

5. Cast thy eyes O Rome into the cleep clown falling, even to eternity

clown falling, 

6.And weep. 

7. ln her trembling hands she took the new born terror howling;

El estilo retórico de esta sección, como resultará evidente desde 
una primera lectura, es muy distinto del estilo en el resto de MHH, 
incluso de el Argumento" (sección A), que también está escrito en 
verso libre. La construcción sintáctica en la sección O es muci1o 
más compleja; las aposiciones, los calificativos y los participios pare­
cen sucederse de manera estrepitosa y catastrófica, algo en realidad 

199 



ADRIÁN MUÑOZ 

14. Despertado de su eterno sueño y rugiendo, el vetusto

elemento huyó; 

15. Batiendo las alas, en vano el envidioso rey decae; sus 

consejeros de grises cejas, centelleantes guerreros, encrespa­

dos veteranos, entre yelmos y carrozas, caballos, elefantes; es­

tandartes, castillos, hondas y rocas, 

16. ¡Cayendo, apurándose, arruinando! Enterrados en las

ruinas, en la guarida de Urthona; 

17. Toda la noche bajo las ruinas, entonces las hoscas lla­

mas ya extintas, emerge en tomo el sombrío Rey. 

18. Con trueno y fuego, conduciendo sus huestes de estre­

llas a través del páramo baldío, promulga sus diez mandamien­

tos, atisbando con radiantes párpados hacia el abismo con 

obscuro desasosiego, 

19. Donde el hijo del fuego en su nube de oriente, mientras

la mañana empluma' su dorado seno, 

20. Desdeña las nubes escritas con maldiciones, convierte

en polvo la pétrea ley, liberando a los caballos eternos de los 

cubiles de la noche, al grito de: 

¡Ya no hay más Imperios! Ahora el león y el lobo dejarán 

de existir. 

Coro 

¡Dejad que los Sacerdotes del Cuervo del alba, ya nunca más 

ataviados en mortal negro, con ronca voz maldigan a los hijos 

del gozo; ni que sus aceptados hermanos, a quienes el tirano 

llama libres, asienten los limites ni levanten el tejado; ni que 

la lujuria pálida y religiosa siga llamando virginidad a aquello 

que desea mas no actúa! 

Pues todo lo que vive es sagrado. 

198 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Para cerrar el poema encontramos el fragmento llamado "A Song 
of Liberty", que para algunos lectores no constituye propiamente 
parte de T11e Marriage, sino que funciona más bien como preludio 
a otros libros proféticos de Blake. En realidad, todo MHH es una 
suerte de prefacio visionario a la obra tardía de Blake. De algún 
modo, hay que suponer que para esta sección ya se ha efectuado el 
matrimonio entre contrarios y es por ello que ya no encontramos 
a los personajes que poblaron el resto del poema: ningún ángel ni 
demonio se debaten aquí ni aparecen más profetas mayores o me­
nores. Sólo aparece mencionado Urthona, uno de los personajes 
del panteón blakeano que será más desarrollado en obras posterio­
res, al igual que Albión. Urthona se convertirá en una de las Cuatro 
Criaturas en Tire Four Zoas y representa la imaginación creativa del 
individuo, por lo que (casi) corresponde con el Espíritu Santo (Da­
mon 1988: 426). 

La inspiración bíblica, por otra parte, es evidente. Esta última 
sección está conformada por frases enumeradas que en ocasiones 
suenan como aforismos y en otras, gracias a la numeración, a pe­
queños versículos en el estilo bíblico: 

4. Golden Spain burst the barriers ofOld Rome; 

5. Cast thy eyes O Rome into the deep clown falling, even to eternity

clown falling,

6.Ancl weep. 

7. In her trembling hancls she took the new bom terror howling; 

El estilo retórico de esta sección, como resultará evidente desde 
una primera lectura, es muy distinto del estilo en el resto de MHH, 
incluso de el 'í-\.rgumento" (sección A), que también está escrito en 
verso libre. La construcción sintáctica en la sección O es mucho 
más compleja; las aposiciones, los calificativos y los participios pare­
cen sucederse de manera estrepitosa y catastrófica, algo en realidad 

199 



ADRIÁN MUNOZ 

apropiado para este pasaje casi escatológico. El estilo se acerca bas­
tante al que Blake empleará en sus trabajos posteriores, donde suele 
recurrir a versos alejandrinos y donde la lógica gramatical exige un 
tremendo esfuerzo en el lector. De cualquier modo, en la mayoría de 
los fragmentos de Ihe Marriage of Heaven and He// hemos visto un 
intento por imitar el estilo de los versículos de la Biblia. 

Tanto el contenido como el tono de esta sección se diferencian 
de la línea que conserva el resto de Ihe Marriage; de hecho, el tema 
mismo de esta sección es distinto. En "Canto de libertad" la profecía 
que Blake expresa ya no se basa en los tópicos tratados en los diálo­
gos anteriores y los proverbios infernales, sino que constituye más 
bien el vaticinio de movimientos de independencia; Blake hace 
una alusión explícita al fervor revolucionario que se extiende de 
Estados Unidos a Francia y España. Ello quedará más explicitado 
en sus libros subsecuentes, particularmente America: A Prophecy y 
Europe: A Pr.ophecy. Algunos críticos han relacionado los versos 15 
y 16 de la Canción con las tentativas de invasión a Francia en 1792 
(Blake 1993b: 204). Aquí lo importante es señalar que la sección 
O constituye un importante componente de MHH, pues el autor 
deseaba "rescatar el cristianismo• que, según su opinión, había sido 
secuestrado por una clase sacerdotal en aras de intereses políticos 
y económicos; Blake quería hacer del cristianismo una "verdadera 
fuerza revolucionaria dentro de la sociedad" (Ryan 2003: 154 ), lo 
cual resulta particularmente notorio en 'J\ Song of Liberty� Ame­
rica y Europe. En estos tres textos, el móvil es la lectura visionaria y 
apocalíptica de los movimientos sociopolíticos que tuvieron lugar 
en los Estados Unidos y en Europa en las últimas décadas del siglo 
XVIII (Muñoz2011:227-29). 

En ese tenor, el recién nacido que aúlla en las llamas de su pro­
pia energía (Ore, en obras posteriores) se erige como el Mesías de 
la Nueva Era anunciada en la sección B y  se opone al "rey de las es­
trellas" (starry King = Urizen); Blake, pues, estaría actuando como 

200 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

el profeta de este Ungido (Raine 1996: 54). Así, Blake sería a este 
Nuevo Mesías lo que Juan el Bautista habría sido para Jesucristo. 
Ello queda sugerido por el hecho de que la imaginería de versos 
como el 9 se relaciona con el simbolismo de Rintrah (las llamas, las 
nubes y los abismos) en la sección A. Por otra parte, y tras una lec­
tura atenta, es posible detectar en el "Canto de libertad" un ensayo 
preliminar de lo que se convertiría en el poemaAmerica a Propechy. 

Allí encontramos la misma narrativa pero mucho más elaborada: la 
sombría hija de Urthona presencia el surgimiento de Ore, el espíri­
tu revolucionario que infundirá de ánimos al frente de liberación en 
Norteamérica liderado -en la visión imaginativa de Blake- por 
George Washington, Benjamín Franklin y Thomas Paine, el políti­
co británico y amigo temprano de Blake. La descripción del tiráni­
co rey en el verso 9 del "Canto de libertad" reaparece con un nú­
nimo cambio en America y directamente relacionado con Urizen: 

9. Flag'd with grey brow'd snows and thunderous visages, the jealous
wings wav'd over the deep (MHH, ver arriba).

( . .. ) Flag'd with grey-brow'd snows 
And thunderous visages, his jealous wings wav'd over the deep 
(America 16.5-6). 

La alusión a España, Italia y Francia como tiranías por derro­
car está también presente en America 16.16. Otro punto en el que 
coinciden ambas composiciones es en la ausencia de la figura del 
Diablo o de demonios, un motivo central en MHH. 

Peter Schock ha discutido con certeza que los modos de apro­
piarse de la figura de Satanás por parte de los escritores románticos 
y por los líderes de la ilustración permitieron elaborar una amplia­
ción de los ámbitos de aplicación del mito de Lucifer. Al mismo 
tiempo, ello facultó la confección de Satanás como un símbolo 

201 



ADRlÁN MlJÑoz 

apropiado para este pasaje casi escatológico. El estilo se acerca bas­
tante al que Blake empleará en sus trabajos posteriores, donde suele 
recurrir a versos alejandrinos y donde la lógica gramatical exige un 
tremendo esfuerzo en el lector. De cualquier modo, en la mayoría de 
los fragmentos de Ihe Marriage of Heaven and He/1 hemos visto un 
intento por imitar el estilo de los versículos de la Biblia. 

Tanto el contenido como el tono de esta sección se diferencian 

de la línea que conserva el resto de The Marriage; de hecho, el tema 
mismo de esta sección es distinto. En "Canto de libertad" la profecía 
que Blake expresa ya no se basa en los tópicos tratados en los diálo­
gos anteriores y los proverbios infernales, sino que constituye más 
bien el vaticinio de movimientos de independencia; Blake hace 
una alusión explícita al fervor revolucionario que se extiende de 
Estados Unidos a Francia y España. Ello quedará más explicitado 
en sus libros subsecuentes, particularmente America: A Prophecy y 
Europe: A Pr.ophecy. Algunos críticos han relacionado los versos 15 
y 16 de la Canción con las tentativas de invasión a Francia en 1792 
(Blake 1993b: 204 ). Aquí lo importante es señalar que la sección 
O constituye un importante componente de MHH, pues el autor 
deseaba "rescatar el cristianismo" que, según su opinión, había sido 
secuestrado por una clase sacerdotal en aras de intereses políticos 
y económicos; Blake quería hacer del cristianismo una "verdadera 
fuerza revolucionaria dentro de la sociedad" (Ryan 2003: 154), lo 
cual resulta particularmente notorio en "A Song ofLíberty", Ame­
rica y Europe. En estos tres textos, el móvil es la lectura visionaria y 
apocalíptica de los movimientos sociopolíticos que tuvieron lugar 
en los Estados Unidos y en Europa en las últimas décadas del siglo 
XVIII (Muñoz 2011: 227-29). 

En ese tenor, el recién nacido que aúlla en las llamas de su pro­
pia energía (Ore, en obras posteriores) se erige como el Mesías de 
la Nueva Era anunciada en la sección B y  se opone al "rey de las es­
trellas" (starry King = Urizen); Blake, pues, estaría actuando como 

200 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

el profeta de este Ungido (Raine 1996: 54 ). Así, Blake sería a este 
Nuevo Mesías lo que Juan el Bautista habría sido para Jesucristo. 
Ello queda sugerido por el hecho de que la imaginería de versos 
como el 9 se relaciona con el simbolismo de Rintrah (las llamas, las 
nubes y los abismos) en la sección A .  Por otra parte, y tras una lec­
tura atenta, es posible detectar en el "Canto de libertad" un ensayo 
preliminar de lo que se convertiría en el poemaAmerica a Propechy. 
Allí encontramos la misma narrativa pero mucho más elaborada: la 
sombría hija de Urthona presencia el surgimiento de Ore, el espíri­
tu revolucionario que infundirá de ánimos al &ente de liberación en 
Norteamérica liderado -en la visión imaginativa de Blake- por 
George Washington, Benjamín Franklin y Thomas Paine, el políti­
co británico y amigo temprano de Blake. La descripción del tiráni­
co rey en el verso 9 del "Canto de libertad" reaparece con un mí­
nimo cambio enAmerica y directamente relacionado con Urizen: 

9. Flag'd with grey brow'd snows and thunderous visages, the jealous
wings wav'd over the deep (MHH, ver arriba).

( ... ) Flag'd with grey-brow'd snows 
And thunderous visages, his jealous wings wav'd over the deep 
(America 16.5-6). 

La alusión a España, Italia y Francia como tiranías por derro­
car está también presente en America 16.16. Otro punto en el que 
coinciden ambas composiciones es en la ausencia de la figura del 
Diablo o de demonios, un motivo central en MHH. 

Peter Schock ha discutido con certeza que los modos de apro­
piarse de la figura de Satanás por parte de los escritores románticos 
y por los líderes de la ilustración permitieron elaborar una amplia­
ción de los ámbitos de aplicación del mito de Lucifer. Al mismo 
tiempo, ello facultó la confección de Satanás como un símbolo 

201 



ADRIÁN MUÑOZ 

político, ya fuese para satanizar perspectivas opositoras, o bien para 
enaltecer los ideales de insurrección humanista (Schock 1993: 
446-51). Por ello, resulta curioso que en el "Canto de libertad� el
fragmento de MHH que más directamente alude a movimientos
revolucionarios, la figura de Satanás está ausente, aun si el tono es
apocalíptico y en principio idóneo para que dicha figura libre una
batalla frontal con sus enemigos (Satán puede ser traducido como
"el Adversario"). Como sea, la ausencia de Satán no quiere decir
que la Canción carezca de referencias demoníacas, pero ¿de qué
tipo son éstas?

De acuerdo con Leslie Tannenbaum ( 1976: 78 passim), este 
fragmento emula la historia del demonio Mulciber según la relata 
John Milton en Paradise Lost I: 738-51. Otro crítico, en un tenor 
similar, expresa lo siguiente: "The narrative ofthis confrontation so 
condenses the Miltonic rebellion in Heaven and the expulsion of 
Satan into mythic shorthand that the demonic figure <loes not fall 
into a region offire, but is born in the element, and rises like Milton's 
Satan, armed w'ith spear and shield" (Schock 1993: 463). 108 Desde 
esta perspectiva, la "pétrea ley" mencionada en la sección O, verso 
20, se refiere claramente al Decálogo, la ley mosaica grabada en las 
Tablas de la ley y que ya había sido desestimada en la sección prece­
dente. La insistencia en la caida de los imperios emula la proclama 
en Apocalipsis 14: 8 (c( también 18: 2 y 9-l l): "¡Ha caído,ha caído 
Babilonia la grande! Todas las naciones habían bebido del vino de 
la furia de su inmoralidad� El triunfo sobre las tiranías y la restaura­
ción de la paz semeja el tono del siguiente pasaje: 

202 

Y un ángel poderoso tomó una piedra como una gran piedra de mo­
lino y la arrojó al mar diciendo: "Con semejante violencia será _derri­
bada Babilonia la grande ciudad, y nunca jamás será hallada. Nunca 
más será oído en ti el tañido de arpistas, de músicos, de flautistas o de 
trompetistas. Nunca más se hallará en ti ningún artesano de cualquier 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

oficio. Y el ruido de los molinos nunca más se oirá en ti. La luz de la 
antorcha nunca más alumbrará en ti. Y la voz del novio y de la novia 
nunca más se oirá en ti; porque tus comerciantes eran los magnates de 
la tierra, y porque todas las naciones fueron engañadas por tus hechi­
cerías. Y en ella fue hallada la sangre de los profetas y de los santos y de 
todos los que ban sido muertos en la tierra.• 
(Apocalipsis 18: 21-24) 

Los "Sacerdotes del Cuervo" del coro final, por supuesto, alu­
den a los representantes de la religión organizada, la cual impone 
sus reglas y su moral restrictiva. Elmensaje del Coro se relaciona 
con la sección C, donde se exponen las dos visiones antagónicas 
en torno del alma (la razón y la bondad) y el cuerpo (el deseo y 
la maldad). Asimismo, encontramos ecos sintéticos de los "Pro­
verbios del Infierno'; en particular de §4, §5, §21, §49, §53, §55, 
§63 y §67 (ver comentarios al respecto), proverbios que de ma­
nera muy incisiva atacan el papel de la religión institucionalizada
y racionalizadora, y que enaltecen el papel de la energía. Así, el 
"Canto de libertad" funciona realmente como una coda muy con­
veniente de todo MHH. Las palabras que refieren que "el león y el
lobo dejarán de existir" podría ser una reminiscencia tergiversada
de las profecías de Isaías, quien vaticina que llegará un momento
en que todas las criaturas salvajes habrán de reposar al lado de las
criaturas mansas, más allá de las oposiciones naturales: "The wolf
also shall dwell with the lamb, and the leopard shall lie down with
the kid; and the calf and the young lion and the fatling together¡
and a little child shall lead them" (Isaías 11: 6). 109 La proclama,
una vez más, figura también enAmerica 6.13-15 (cf también 9: 1-2).
La oposición entre el león y el lob_? podría radicar en que el lobo
simboliza al predador que devora a los rebaños, mientras que el
león funge como una representación del noble protector (Da­
mon 1988: 449).

203 



ADRIÁN MUÑOZ 

político, ya fuese para satanizar perspectivas opositoras, o bien para 
enaltecer los ideales de insurrección humanista (Schock 1993: 
446-51). Por ello, resulta curioso que en el "Canto de libertad� el 
fragmento de MHH que más directamente alude a movimientos 
revolucionarios, la figura de Satanás está ausente, aun si el tono es 
apocalíptico y en principio idóneo para que dicha figura libre una 
batalla frontal con sus enemigos (Satán puede ser traducido como 
"el Adversario"). Como sea, la ausencia de Satán no quiere decir 
que la Canción carezca de referencias demoníacas, pero ¿de qué 
tipo son éstas? 

De acuerdo con Leslie Tannenbaum ( 1976: 78 passím), este 
fragmento emula la historia del demonio Mulciber según la relata 
John Milton en Paradíse Lost I: 738-51. Otro critico, en un tenor 
similar, expresa lo siguiente: "The narrative of this confi-ontation so 
condenses the Miltonic rebe!Uon in Heaven and the expulsion of 
Satan into mythic shorthand that the demonic figure does not fall 
into a region of fire, but is boro in the element, and rises like Miltons 
Satan, armed w'ith spear and shield" (Schock 1993: 463 ).108 Desde 
esta perspectiva, la "pétrea ley" mencionada en la sección O, verso 
20, se refiere claramente al Decálogo, la ley mosaica grabada en las 
Tablas de la ley y que ya había sido desestimada en la sección prece­
dente. La insistencia en la caída de los imperios emula la proclama 
en Apocalipsis 14: 8 (cf. también 18: 2 y 9-11): " ¡Ha caído, ha caído 
Babilonia la grande! Todas las naciones hablan bebido del vino de 
la furia de su inmoralidad� El triunfo sobre las tiranías y la restaura­
ción de la paz semeja el tono del siguiente pasaje: 

202 

Y un ángel poderoso tomó una piedra como una gran piedra de mo­
lino y la arrojó al mar diciendo: ·con semejante violencia será derri­
bada Babilonia la grande ciudad, y nunca jamás será hallada. Nunca 
más será oído en ti el tañido de arpistas, de músicos, de flautistas o de 
trompetistas. Nunca más se hallará en ti ningún artesano de cualquier 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

oficio. Y el ruido de los molinos nunca más se oirá en ti. La luz de la 
antorcha nunca más alumbrará en ti. Y la voz del novio y de la novia 
nunca más se oirá en ti; porque tus comerciantes eran los magnates de 
la tierra, y porque todas las naciones fueron engañadas por tus hedú­
cerías. Y en ella fue hallada la sangre de los profetas y de los santos y de 
todos los que han sido muertos en la tierra." 
(Apocalipsis 18: 21-24) 

Los "Sacerdotes del Cuervo" del coro final, por supuesto, alu­
den a los representantes de la religión organizada, la cual impone 
sus reglas y su moral restrictiva. El mensaje del Coro se relaciona 
con la sección C, donde se exponen las dos visiones antagónicas 
en torno del alma (la razón y la bondad) y el cuerpo (el deseo y 
la maldad). Asimismo, encontramos ecos sintéticos de los "Pro­
verbios del Infierno", en particular de §4, §5, §21, §49, §53, §55, 
§63 y §67 (ver comentarios al respecto), proverbios que de ma­
nera muy incisiva atacan el papel de la religión institucionalizada
y racionalizadora, y que enaltecen el papel de la energía. Así, el 
"Canto de libertad" funciona realmente como una coda muy con­
veniente de todo MHH. Las palabras que refieren que "el león y el
lobo dejarán de existir " podría ser una reminiscencia tergiversada
de las profecías de Isaías, quien vaticina que llegará un momento
en que todas las criaturas salvajes habrán de reposar al lado de las
criaturas mansas, más allá de las oposiciones naturales: "The wolf
also shall dwell with the lamb, and the leopard shall lie down with
the kid; and the calf and the young !ion and the fatling together;
and a little child shall lead them" (Isaías 11: 6). 109 La proclama,
una vez más, figura también enAmerica 6.13-15 (cf. también 9: 1-2).
La oposición entre el león y el Job? podría radicar en que el lobo
simboliza al predador que devora a los rebaños, mientras que el
león funge como una representación del noble protector (Da­
mon 1988: 449).

203 



ADRIÁN MUÑOZ 

El tono del Coro, en especial desde sus primeras palabras ("Let 
the Priests of the Raven of dawn, no longer in deadly black, with 
hoarse note curse the sons of joy"), parece remitir una vez más a 
las profecías de la reinstauración de la Nueva Jerusalén. La versión 
inglesa reza así: 

And an highway shall be there, and a way, and it shall be called Toe way 
ofholiness; the unclean shall not pass over it; but it shall be for those: 
the wayfaring men, though fools, shall not err therein. No lion shall be 
there, nor any ravenous beast shall go up thereon, it shall not be found 
there; but the redeemed shall walk there: And the ransomed of the 
LORD shall return, and come to Zion with songs and everlasting ¡oy 

upon their heads: they shall obtain joy and gladness, and sorrow and 
sighing shall flee away (lsalas 35: 8-10). 11º

Esto resulta del todo pertinente, sobre todo si recordamos 
que en las primeras lineas de MHH (sección B) Blake aludía a 
las profecías de este bardo bíblico. En aquel caso, se trataba de vi­
siones cruentas, del vaticinio de un combate a los impíos. Ahora 
es natural que Blake concluya su obra regresando a Isaías una vez 
concluído el episodio apocalíptico, la "utopía infernal" que anhela 
el visionario inglés. 

La obra entera concluye con una proclama que figura también 
en Visions of the Daughters of Albion, America y The Four Zoas: "For 
every thing that lives is holy!" 111 Se trata de la celebración final de 
la vida, del deseo y de la dicha; de la aceptación de los impulsos en 
tanto pulsiones de vida. Como en el tantra, se trata de reconocer 
que las pulsiones vitales, si son transmutadas, se pueden convertir 
en una fuente de dicha infinita. Es una exhortación final que deja 
atrás el tono mordaz que impera en la obra y adopta un acento de 
profunda intensidad e inconmensurable gozo. 

204 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

En su mayoría, las ilustraciones de las láminas 25 a 27 se limitan a 
las acostumbradas figuras decorativas florales y animales del resto 
de la obra. En algunas zonas de la lámina 26 se pueden ver figuras 
hun1anas que caminan, se detienen y exhortan. En la última lámina, 
junto a las palabras "the morning plumes her golden breast", dos ji­
netes andan a todo galope. Más abajo, hacia el centro de la lámina y 
flanqueando el subtitulo de "Chorus� dos caballos sin jinete se agi­
tan vigorosamente, tal vez insinuando una libertad recién conquis­
tada (ya no son controlados, sino que andan sueltos). En la parte 
inferior, justo encima del epígrafe final, varias aves sobrevuelan en 
el cielo; de entre ellas destaca un águila, emblema del Genio Poéti­
co en MHH. Notablemente, al águila ya no carga con la serpiente 
(MHH, lámina 15), lo que puede sugerir la plenitud espiritual e 
imaginativa lograda una vez que se ha podido deshacer del fardo 
que supone la hipocresía convencional. Véase también el comenta­
rio a la lámina 5 (MHH, sección D). 

205 



ADRIÁN MUÑOZ 

El tono del Coro, en especial desde sus primeras palabras (•Let 
the Priests of the Raven of dawn, no longer in deadly black, with 
hoarse note curse the sons of joy"), parece remitir una vez más a 
las profecías de la reinstauración de la Nueva Jerusalén. La versión 
inglesa reza así: 

And an highway shall be there, and a way, and it shall be called lhe way 

ofholiness; the unclean shall not pass over it; but it shall be for those: 

the wayfaring men, though fools, shall not err therein. No !ion shall be 

there, nor any ravenous beast shall go up thereon, it shall not be found 

there; but the redeemed shall walk there: And the ransomed of the 

LORD shall retum, and come to Zion with songs and everlastingjoy 

upon their heads: they shall obtain joy and gladness, and sorrow and 

sighing shall flee away (Isa/as 35: 8-1 O). 1 
'º

Esto resulta del todo pertinente, sobre todo si recordamos 
que en las primeras lineas de MHH (sección B) Blake aludía a 
las profecías de este bardo bíblico. En aquel caso, se trataba de vi­
siones cruentas, del vaticinio de un combate a los impíos. Ahora 
es natural que Blake concluya su obra regresando a Isaías una vez 
concluído el episodio apocalíptico, la •utopía infernal" que anhela 
el visionario inglés. 

La obra entera concluye con una proclama que figura también 
en Visions of the Daughters of Albion, America y Ihe Four Zoas: "For 
every thing that lives is holy!" 111 Se trata de la celebración final de 
la vida, del deseo y de la dicha; de la aceptación de los impulsos en 
tanto pulsiones de vida. Como en el tantra, se trata de reconocer 
que las pulsiones vitales, si son transmutadas, se pueden convertir 
en una fuente de dicha infinita. Es una exhortación final que deja 
atrás el tono mordaz que impera en la obra y adopta un acento de 
profunda intensidad e inconmensurable gozo. 

204 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

En su mayoría, las ilustraciones de las láminas 25 a 27 se limitan a 
las acostumbradas figuras decorativas florales y animales del resto 
de la obra. En algunas zonas de la lámina 26 se pueden ver figuras 
humanas que caminan, se detienen y exhortan. En la última lámina, 
junto a las palabras "the morning plumes her golden breast� dos ji­
netes andan a todo galope. Más abajo, hacia el centro de la lámina y 
flanqueando el subtítulo de "Chorus", dos caballos sin jinete se agi­
tan vigorosamente, tal vez insinuando una libertad recién conquis­
tada (ya no son controlados, sino que andan sueltos). En la parte 
inferior, justo encima del epígrafe final, varias aves sobrevuelan en 
el cielo; de entre ellas destaca un águila, emblema del Genio Poéti­
co en MHH. Notablemente, al águila ya no carga con la serpiente 
(MHH, lámina 15), lo que puede sugerir la plenitud espiritual e 
imaginativa lograda una vez que se ha podido deshacer del fardo 
que supone la hipocresía convencional. Véase también el comenta­
rio a la lámina 5 (MHH, sección D ). 

205 



CODA: LOS SALMOS DEMONíACOS 

La calzada de los rectos e.s apartarse del mal; 

el que atiende a su camino, g14arda su alma. 

(Proverbios 16: 17) 

E
l matrimonio del cielo y el infierno es quizá la obra más paradig­
mática del artista inglés William Blake. Aunque carece de un

programa narrativo evidente, sí posee un propósito bien definido. 
En términos muy amplios, se trata de una composición que ofrece 
una apología de la Energía y una acusación de la Razón opresora. 
El discurso se construye a partir de un ataque tenaz a los conven­
cionalismos morales en conjunción con una parodia de las visiones 
de Emanuel Swedenborg. Uno de los ejes de MHH es la noción de 
que las palabras de John Milton y Emanuel Swedenborg suponían 
una reinterpretación de la Biblia, pero que éstas también estaban 
sujetas a la reinterpretación (Muñoz 2008: 408,418). Así, MHH es 
una sátira acérrima de las religiones organizadas, incluyendo formas 
"heterodoxas• que con el tiempo devinieron en instituciones religio­
sas, como fue el caso de la Iglesia de la Nueva Jerusalén a partir de 
Swedenborg. Aunque agria, la sátira no carece de cierto sentido del 
humor y puede concebirse incluso como una presentación de "filo­
sofía dionisiaca con espíritu cómico� o un "espíritu dionisiaco que 
resulta cómicamente grotesco• (Birenbaum 1992: 20, 34 ). El mejor 



CODA: LOS SALMOS DEMONÍACOS 

La calzada de los rectos es apartarse del mal; 

el que atiende a su camino, guarda su alma. 

(Proverbios 16: 17) 

E
l matrimonio del cielo y el infierno es quizá la obra más paradig­
mática del artista inglés William Blake. Aunque carece de un 

programa narrativo evidente, sí posee un propósito bien definido. 
En términos muy amplios, se trata de una composición que ofrece 
una apología de la Energía y una acusación de la Razón opresora. 
El discurso se construye a partir de un ataque tenaz a los conven­
cionalismos morales en conjunción con una parodia de las visiones 
de Emanuel Swedenborg. Uno de los ejes de MHH es la noción de 
que las palabras de John Milton y Emanuel Swedenborg suponían 
una reinterpretación de la Biblia, pero que éstas también estaban 
sujetas a la reinterpretación (Muñoz 2008: 408,418). Así, MHH es 
una sátira acérrima de las religiones organizadas, incluyendo formas 
"heterodoxas" que con el tiempo devinieron en instituciones religio­
sas, como fue el caso de la Iglesia de la Nueva Jerusalén a partir de 
Swedenborg. Aunque agria, la sátira no carece de cierto sentido del 
humor y puede concebirse incluso como una presentación de "filo­
sofía dionisiaca con espíritu cómico� o un "espíritu dionisiaco que 
resulta cómicamente grotesco" (Birenbaum 1992: 20, 34 ). El mejor 



ADRIÁN MuÑOZ 

ejemplo es el tono juguetón con que Blake promete la biblia infernal 
al final de la sección N. 

Desde este punto de vista, El matrimonio del cielo y el infierno
constituye un perfecto ejemplo de sátira, tanto en su sentido etimo­
lógico directo (del latín satyra: "mezcla, plato colmado"; relaciona­
do con "saturar" ), como en su etimología artificial más extendida 
( vinculada con los sátiros), es decir, como una especie de burla las­
civa. Para Frye (1990: 201), esta osada composición de Blake bien 
podría constituir el genial epílogo de la tradición satírica inglesa. 
MHH reúne voces de distintas fuentes teológicas y literarias, pero 
después las repite a través de los diabólicos ecos de sus personajes 0 

voces líricas y los eróticos trazos que adornan las láminas. Es cierto: 
a veces parece que el supuesto equilibrio ideal se pierde de vista, 
pero ello se debe a los desbordados ímpetus de Blake, el "apasiona­
do rebelde" (Altizer 2000: 3) que revolucionó la capacidad visiona­
ria de la cristiandad. 

El matrimonio es una sátira ideológica que contradice supues­
tos morales, pero que en última instancia tiene una finalidad ética. 
Desde luego, se trata de una ética y una teología reformada; en par­
ticular, Blake embiste contra las nociones de prudencia, templanza, 
justicia y fortaleza ( =contención), los "cuatro pilares de la tiranía� 
como los llama en Mi/ton a Poem 1.29: 49 (Blake 1988: 128). El 
principio contrario al cual responde Blake es: "El que extravía a los 
rectos por el mal camino caerá él mismo en su propia fosa, pero los 
hombres íntegros heredarán la felicidad" (Prov. 28: 10). En esta 
obra, el Diablo guía al Angel hacia los caminos torcidos de la ener­
gía y la locura, y en el proceso vitupera a las voces canónicas de la 
religión y la literatura. 

Pese a la actitud un tanto airada de Blake frente a Boehme, Pa­
racelso, Swedenborg y Milton, el autor posee una gran deuda para 
con ellos. Aunque cuestiona algunas de sus posturas, todos ellos 
contribuyeron algo para forjar la ideología de Blake: la intercacción 

208 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

de fuerzas contrarias le viene de Boehme; ia reivindicación de la 
lmaginación, de Paracelso; la "organización del universo mental", 
de Milton, y los conceptos particulares de Dios y del Juicio, de Swe­
denborg (cf Damon 1988: 263). Todos estos "préstamos• coinci­
dirían en lo que podríamos llamar el "programa ético-teológico" de 
El matrimonio del cielo y el infierno. Cuando en la sección K la voz 
demoníaca afirma que "Dios sólo Actúa y Existe en seres u Hom­
bres existentes·; la idea subyacente es que la existencia de Dios es 
inmanente y no tanto trascendental, lo que quiere decir que un dios 
separado del mundo no es sino pura abstracción y no una realidad 
verdadera ( ver también sección G). Así pues, la moraleja subyacen­
te es Actuar o no actuar. 

La noción de libre albedrío cobra un sentido mucho más pro­
fundo en este manifiesto energético. Puesto que Blake otorga la pre­
eminencia a la acción, el libre albedrío se transforma en libre obrar; 
aún más: este Libre Obrar es producto del brote incesante de los 
deleites del Genio Poético y resulta tan desbordante que puede -y 
debe- ir incluso en contra de las normas preestablecidas. De ahí 
el carácter sardónico y transgresor de MHH. En ese sentido, El ma­

trimonio del cielo y el infierno puede ser apreciado como los •versos 
satánicos• de Blake. Si Salman Rushdie modeló su famosa novela 
como una parodia de los versos sagrados del Corán -entre otras 
cosas-, en MHH Blake se apropia del texto bíblico y lo transmuta 
de manera que articule una defensa de todos los valores que en las 
leyes bíblicas estaban sepultados y desvalorados. Pero teológica­
mente Blake fue mucho más incisivo que Rushdie. No sólo emula 
el estilo de la Biblia, sino que en ocasiones adapta pasajes enteros, 
tergiversa contenidos explícitos e implícitos y replantea a los agen­
tes del Bien y del Mal. La finalidad no sólo es literaria, sino ética y
teológica. La ortodoxia deja de erigirse corno la "doctrina correcta' 
para que la voz del Diablo la exponga como una fe malinterpreta­
da, corrompida y por tanto corruptora. El poeta argentino Porchia 

209 



ADRIÁN MUÑOZ 

ejemplo es el tono juguetón con que Blake promete la biblia infemaJ 
al final de la sección N. 

Desde este punto de vista, El matrimonio del cielo y el itifierno 

constituye un perfecto ejemplo de sátira, tanto en su sentido etimo­
lógico directo (del latín satyra: "mezcla, plato colmado"; relaciona­
do con "saturar"), como en su etimología artificial más extendida 
(vinculada con los sátiros), es decir, como una especie de burla las­
civa. Para Frye ( 1990: 201), esta osada composición deBlake bien 
podría constituir el genial epílogo de la tradición satírica inglesa 
MHH reúne voces de distintas fuentes teológicas y literarias, pero 
después las repite a través de los diabólicos ecos de sus personajes 0 

voces líricas y los eróticos trazos que adornan las láminas. Es cierto: 
a veces parece que el supuesto equilibrio ideal se pierde de vista, 
pero ello se debe a los desbordados ímpetus de Blake, el "apasiona­
do rebelde" (Altizer 2000: 3) que revolucionó la capacidad visiona­
ria de la cristiandad. 

El matrimonio es una sátira ideológica que contradice supues­
tos morales, pero que en última instancia tiene una finalidad ética. 
Desde luego, se trata de una ética y una teología reformada; en par­
ticular, Blake embiste contra las nociones de prudencia, templanza, 
justicia y fortaleza ( =contención), los "cuatro pilares de la tiranía� 
como los llama en Mi/ton a Poem 1.29: 49 (Blake 1988: 128). El 
principio contrario al cual responde Blake es: "El que extravía a los 
rectos por el mal camino caerá él mismo en su propia fosa, pero los 
hombres íntegros heredarán la felicidad" (Prov. 28: 10). En esta 
obra, el Diablo guía al Angel hacia los caminos torcidos de la ener­
gía y la locura, y en el proceso vitupera a las voces canónicas de la 
religión y la literatura. 

Pese a la actitud un tanto airada de Blake frente a Boehme, Pa­
racelso, Swedenborg y Milton, el autor posee una gran deuda para 
con ellos. Aunque cuestiona algunas de sus posturas, todos ellos 
contribuyeron algo para forjar la ideología de Blake: la intercacción 

208 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

de fuerzas contrarias le viene de Boehme; la reivindicación de la 
Imaginación, de Paracelso; la "organización del universo mental", 
de Milton, y los conceptos particulares de Dios y del Juicio, de Swe­
denborg (cf Damon 1988: 263). Todos estos "préstamos" coinci­
dirían en lo que podríamos llamar el "programa ético-teológico" de 
El matrimonio del cielo y el infierno. Cuando en la sección K la voz 
demoníaca afirma que "Dios sólo Actúa y Existe en seres u Hom­
bres existentes·; la idea subyacente es que la existencia de Dios es 
inmanente y no tanto trascendental, lo que quiere decir que un dios 
separado del mundo no es sino pura abstracción y no una realidad 
verdadera ( ver también sección G). Así pues, la moraleja subyacen­
te es Actuar o no actuar. 

La noción de libre albedrío cobra un sentido mucho más pro­
fundo en este manifiesto energético. Puesto que Blake otorga la pre­
eminencia a la acción, el libre albedrío se transforma en libre obrar; 
aún más: este Libre Obrar es producto del brote incesante de los 
deleites del Genio Poético y resulta tan desbordante que puede -y 
debe- ir incluso en contra de las normas preestablecidas. De ahí 
el carácter sardónico y transgresor de MHH. En ese sentido, El ma­

trimonio del cielo y el infierno puede ser apreciado como los "versos 
satánicos" de Blake. Si Salman Rushdie modeló su famosa novela 
como una parodia de los versos sagrados del Corán -entre otras 
cosas-, en MHH Blake se apropia del texto bíblico y lo transmuta 
de manera que articule una defensa de todos los valores que en las 
leyes bíblicas estaban sepultados y desvalorados. Pero teológica­
mente Blake fue mucho más incisivo que Rushdie. No sólo emula 
el estiio de la Biblia, sino que en ocasiones adapta pasajes enteros, 
tergiversa contenidos explícitos e implícitos y replantea a los agen­
tes del Bien y del Mal. La finalidad no sólo es literaria, sino ética y 
teológica. La ortodoxia deja de erigirse como la "doctrina correcta• 
para que la voz del Diablo la exponga como una fe malinterpreta­
da, corrompida y por tanto corruptora. El poeta argentino Porchia 

209 



ADRIÁN MUÑOZ 

coincide cuando afirma que "Un alma santa no nace de un paraíso; 
nace de un infierno" (Voces §653 ). 

Los mensajes sugeridos por MHH son producto de un arduo 
proceso de intuición poética y deberían ser medidos y evaluados 
bajo esa óptica. Después de todo, William Blake no era ni filósofo 
ni teólogo (él no favorecía demasiado el término de filósofo, mucho 
menos el de teólogo). Las ideas expuestas por el poeta inglés no de­
jan de estar exentas de tensiones, y ello en buena medida emana de 
las dinámicas que rigen la articulación poético-visionaria; la articu­
lación meramente expositiva posee otros derroteros intelectuales, 
distintos de los que interesaban a Blake. Hacia 1790· 1793, lo que 
inspiró a este bardo inglés fue la salmodia maléfica, acallada durante 
mucho tiempo por los coros de ángeles en el púlpito. 

Algunas ideas de William Blake encuentran en Nietzsche una 
especie de continuación, aunque no hay que perder de vista las 
notables diferencias entre ambas ideologías¡ asimismo, tampoco 
se puede decir que el alemán estuviese directamente influido por 
el poeta inglés. Blake, como cristiano, no atacaba en esencia la 
religiosidad ni la fe cristiana, sino la iglesia en tanto religión organi­
zada y dogmática. La institucionalización de la religión conduce a 
instaurar normas y preceptos morales, y esta imposición era vista 
por el visionario como un ultraje en contra de la libertad humana. 
Dentro de esta empresa, el poeta-profeta pretende realizar la reivin• 
dicación del Cristo. Blake creía en, y admiraba a, Jesús. De manera 
similar, Nietzsche impugnó no sólo contra la iglesia, sino contra el 
pensamiento judeocristiano en su totalidad y en particular contra 
el sacerdocio hipócrita y represor: "el sacerdote domina merced al 
invento del pecado" (El anticristo §49, Nietzsche 1989: 86). 

Con el tiempo, MHH se ha convertido en una obra ineludible 
y de gran alcance. Al igual que con algunas obras de Nietzsche, la 
primera lectura puede resultar inquietante, pero después inaugura 
umbrales donde el lector puede disfrutar estéticamente y a la postre 

210 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

vislumbrar ideas teológicas substanciales. Paralelamente, Friedrich 
Nietzsche también rechaza la providencia divina como medio para 
la auto-realización del hombre. Si el hombre ha de superarse y con• 
vertirse en superhombre, será por sus propios impulsos y fuerza, 
por su voluntad de poder y de vivir. En su ataque a la cultura y moral 
occidentales, Nietzsche se siente forzado a derrumbar todos los ci­
mientos que la tradición judeocristiana ha edificado. 

La prerrogativa intelectual del filósofo alemán incitaba a erradi­
car para siempre la noción de que la distinción moral entre el bien 
y el mal es fija, trascendente, beata y benéfica para el hombre. Lo 
que esta visión moral ocasiona es la inmovilidad del ser, que el ser 
no pueda avanzar y crecer. El destino y la naturaleza del hombre 
suponen superarse a sí mismo constantemente y nunca conformar­
se. Hay que ir siempre hacia delante y derribar todo obstáculo, por 
más sacro que éste sea considerado. Si un conjunto de valores, es­
cudados con la sanción religiosa, mutilan los instintos naturales del 
hombre, tienen que ser destruidos. 

Otra coincidencia entre Blake y Nietzsche se refiere a la figura de 
Jesús. Esto significa también una tentativa de acercar lo divino al hom­
bre, de acortar la brecha que separa al individuo de la sensación de divi• 
nidad y libertad. Y ambos ven también en la iglesia una corrupción de 
las enseñanzas del Cristo. Nietzsche aseveraba que para que el hombre 
pudiese crecer espiritualmente debía librarse de las ataduras morales 
que le constriñen, ya que hasta entonces el hombre era "humano, 
demasiado humano. La filosofla vedanta proclama que el mok.sha 
(la emancipación espiritual) sólo puede ser logrado por aquéllos que 
sean más que humanos, que dejen de serlo, pues para los vedantistas 
"ser humano" significa caer en la nesciencia En contrapartida, podría­
mos decir que los tántricos shaktas más bien nos incentivan a ser del 
todo humanos, en tanto debemos valorar y catalizar nuestras energías 
libidinales. Después de todo, fue a instancias de la Energía (Shakti) 
que el Espúitu (Shiva) reveló los modos de cumplir con las metas fun. 

211 



ADRIÁN MuÑOZ 

coincide cuando afirma que "Un alma santa no nace de un paraíso; 
nace de un infierno" (Voces §653 ). 

Los mensajes sugeridos por MHH son producto de un arduo 
proceso de intuición poética y deberían ser medidos y evaluados 
bajo esa óptica. Después de todo, William Blake no era ni filósofo 
ni teólogo ( él no favorecía demasiado el término de filósofo, mucho 
menos el de teólogo). Las ideas expuestas por el poeta inglés no de­
jan de estar exentas de tensiones, y ello en buena medida emana de 
las dinámicas que rigen la articulación poético-visionaria; la articu­
lación meramente expositiva posee otros derroteros intelectuales, 
distintos de los que interesaban a Blake. Hacia 1790- 1793, lo que 
inspiró a este bardo inglés fue la salmodia maléfica, acallada durante 
mucho tiempo por los coros de ángeles en el púlpito. 

Algunas ideas de William Blake encuentran en Nietzsche una 
especie de continuación, aunque no hay que perder de vista las 
notables diferencias entre ambas ideologías; asimismo, tampoco 
se puede decir que el alemán estuviese directamente influido por 
el poeta inglés. Blake, como cristiano, no atacaba en esencia la 
religiosidad ni la fe cristiana, sino la iglesia en tanto religión organi­
zada y dogmática. La institucionalización de la religión conduce a 
instaurar normas y preceptos morales, y esta imposición era vista 
por el visionario como un ultraje en contra de la libertad humana. 
Dentro de esta empresa, el poeta-profeta pretende realizar la reivin­
dicación del Cristo. Blake crela en, y admiraba a,Jesús. De manera 
similar, Nietzsche impugnó no sólo contra la iglesia, sino contra el 
pensamiento judeocristiano en su totalidad y en particular contra 
el sacerdocio hipócrita y represor: "el sacerdote domina merced al 
invento del pecado" (El anticristo §49, Nietzsche 1989: 86). 

Con el tiempo, MHH se ha convertido en una obra ineludible 
y de gran alcance. Al igual que con algunas obras de Nietzsche, la 
primera lectura puede resultar inquietante, pero después inaugura 
umbrales donde el lector puede disfrutar estéticamente y a la postre 

210 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

vislumbrar ideas teológicas substanciales. Paralelamente, Friedrich 
Nietzsche también rechaza la providencia divina como medio para 

la auto-realización del hombre. Si el hombre ha de superarse y con­
vertirse en superhombre, será por sus propios impulsos y fuerza, 
por su voluntad de poder y de vivir. En su ataque a la cultura y moral 
occidentales, Nietzsche se siente forzado a derrumbar todos los ci­
mientos que la tradición judeocristiana ha edificado. 

La prerrogativa intelectual del filósofo alemán incitaba a erradi­
car para siempre la noción de que la distinción moral entre el bien 
y el mal es fija, trascendente, beata y benéfica para el hombre. Lo 
que esta visión moral ocasiona es la inmovilidad del ser, que el ser 
no pueda avanzar y crecer. El destino y la naturaleza del hombre 
suponen superarse a sí mismo constantemente y nunca conformar­
se. Hay que ir siempre hacia delante y derribar todo obstáculo, por 
más sacro que éste sea considerado. Si un conjunto de valores, es­
cudados con la sanción religiosa, mutilan los instintos naturales del 
hombre, tienen que ser destruidos. 

Otra coincidencia entre Blake y Nietzsche se refiere a la figura de 
Jesús. Esto significa también una tentativa de acercar lo divino al hom­
bre, de acortar la brecha que separa al individuo de la sensación de divi­
rúdad y libertad. Y ambos ven también en la iglesia una corrupción de 
las enseñanzas del Cristo. Nietzsche aseveraba que para que el hombre 
pudiese crecer espiritualmente debía librarse de las ataduras morales 
que le constriñen, ya que hasta entonces el hombre era "humano, 
demasiado humano� La filosofia vedanta proclama que el moksha 
(la emancipación espiritual) sólo puede ser logrado por aquéllos que 
sean más que humanos, que dejen de serlo, pues para los vedantistas 
"ser humano" sigrúfica caer en la nesciencia En contrapartida, podría­
mos decir que los tántricos shaktas más bien nos incentivan a ser del 
todo humanos, en tanto debemos valorar y catalizar nuestras energías 
libidinales. Después de todo, fue a instancias de la Energía (Shakti) 
que el Espíritu (Shiva) reveló los modos de cumplir con las metas fun-

211 



ADRIÁN MuÑOZ 

damentales de la vida humana: la rectitud, la prosperidad, el placer y la 
liberación ( Saunda,ya lahari 31 ), sin que ninguno se excluya 

En la valoración positiva que hace Blake de Jesús -en tanto 
subvertidor de la antigua ley-, es importante no caer en la tenta­

ción de leer un favorecin1iento del ideal neotestamentario y una 

censura del ethos veterotestamentario. Este Jesús que presenta 
Blake, de hecho, contraviene lineamientos en gran medida respal­

dados por la literatura paulina y, en última instancia, reacciona con­
tra una moral religiosa institucionalizada. 

El poeta inglés y el filósofo germano hicieron frente a la moral 
dominante y adoptaron el lado infernal o réprobo para reivindicar 

la importancia de la fuerza y los in1pulsos naturales del hombre. La 

moral, tal y como se ha desarrollado, constituye un freno para la 
libertad de nuestros deseos y voluntades. En palabras del Dr. Ca­

rus, dicho freno conduce a una moral de ganado -coincide aquí 
con Nietzsche- que menoscaba la voluntad y el deseo humanos, 

y resulta preciso invertir esta idea de la moral: "]t is time to discard 
the ovine ideal of morality which praises ali lack of energy and of 
accomplishments as the highest type of goodness. What we need is 

a positive conception ofvirtue based upan a careful consideration of 

the requirements of life" ( Carus 1996: 46 l ). 112 Y la vida, las fuerzas 

motoras de la vida humana, impelen a triunfar por sobre las debilida­
des, no a vanagloriarse de la astenia espiritual y reprobar a los fuertes. 

A juicio de Blake, el antagonismo entre el bien moral y el mal mo­
ral es falaz (Frye 1990: 197). El método de Blake en El matrimonio 

fue cambiar radicalmente de perspectiva Había que mirar las cosas 

desde otro ángulo, y el ángulo óptimo para complementar la visión 
del Cielo tenía que ser el Infierno. El eje ideológico en MHH es la 
interacción entre contrarios, o extremos, como los llama Porchia: "Y 
si no puede haber un extremo sin el otro extremo, ¿cómo pudo haber 

un infierno sin paraíso?" (Voces §548 ). Los seguidores del shaktismo 
rinden culto a la dualidad compuesta por Shiva y Shakti, una duali-

212 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAK.E 

dad que en diversos círculos tántricos suele adoptar caracterizaciones 

más bien agresivas que angelicales y suaves, como bien demuestra la 
iconografía de la terrible diosa Kali. Por esta razón, la sombra de lo 
transgresor siempre acompaña el hálito de lo sacro, complementán­

dolo (por ejemplo, la meditación sobre cadáveres en el carnero como 

un medio eficaz de lograr el conocimiento trascendental). 
La composición y la lectura de MHH conllevan una revolu­

ción intelectual y ética, una revaloración de las voces angélicas y de­

moníacas que nos aconsejan o previenen contra actos específicos: 

In the Marriage, Blake's bid to disti.nguish the sacred discourse of a 
Swedenborg fi-om that of a Milton, or a bible ofheaven from a bible of 
hell, becomes a.n attempt to distinguish radical religious language dis­
guising reactionary politics from radical religious languages deüvering 
radical poli tics (Blake 1993a: l 27). 113 

Conscientemente, Blake se coloca el manto de diablo para po­

der conversar con demonios y luego transmitir esta sapiencia infer­

nal, desvalorada por las ortodoxias. Ya hemos escuchado mucho la 
prédica de los ángeles -pareciera decirnos Blake-: escuchemos 
iliora lo que tienen que decir los demonios. 

Una vez que se han purificado las puertas de la percepción, El ma­

trimonio del cielo y el in.fiemo se convierte en una fuente inextinguible 

de gozo, de solaz y de reflexión. Los cánticos demoníacos de MHH 
son una suerte de exhortación a ponderar con seriedad nuestro papel 
en el universo, pero también en la sociedad; nos conminan a liberar 
mente, cuerpo y espíritu para edificar relaciones más saludables y 
plenas con nosotros mismos, nuestros semejantes y nuestro entorno. 

Nos invitan a ser "necios� a empecinamos en el delirio y el furor y a 
entonar la sabiduría "infernal� De acuerdo con la voz diabólica de El

matrimonio, después de transitar por los sinuosos caminos del Deseo, 
podemos desembocar en los dichosos palacios del Eterno Deleite. 

213 



AoRIÁN MuÑOZ 

damentales de la vida humana: la rectitud, la prosperidad, el placer y la 
überación (Saunda,ya lahari 31 ), sin que ninguno se excluya. 

En la valoración positiva que hace Blake de Jesús -en tanto 
subvertidor de la antigua ley-, es importante no caer en la tenta­
ción de leer un favorecimiento del ideal neotestamentario y una 
censura del ethos veterotestan1entario. Este Jesús que presenta 
Blake, de hecho, contraviene lineamientos en gran medida respal­
dados por la literatura paulina y, en última instancia, reacciona con­
tra una moral religiosa institucionalizada. 

El poeta inglés y el filósofo germano hicieron frente a la moral 
dominante y adoptaron el lado infernal o réprobo para reivindicar 
la importancia de la fuerza y los impulsos naturales del hombre. La 
moral, tal y como se ha desarrollado, constituye un freno para la 
libertad de nuestros deseos y voluntades. En palabras del Dr. Ca­
rus, dicho freno conduce a una moral de ganado -coincide aquf 
con Nietzsche- que menoscaba la voluntad y el deseo humanos, 
y resulta preciso invertir esta idea de la moral: "It is time to discard 
the ovine ideal of morality which praises all lack of energy and of 
accomplishments as the highest type of goodness. What we need is 
a positive conception of virtue based u pon a careful consideration of 
the requirements oflife" ( Carus 1996: 461 ). 112 Y la vida, las fuerzas 
motoras de la vida humana, impelen a triunfar por sobre las debilida­
des, no a vanagloriarse de la astenia espiritual y reprobar a los fuertes. 

A juicio de Blake, el antagonismo entre el bien moral y el mal mo­
ral es falaz (Frye 1990: 197). El método de Blake en El matrimonio 

fue cambiar radicalmente de perspectiva. Había que mirar las cosas 
desde otro ángulo, y el ángulo óptimo para complementar la visión 
del Cielo tenía que ser el Infierno. El eje ideológico en MHH es la 
interacción entre contrarios, o extremos, como los llama Porchia: "Y 

si no puede haber un extremo sin el otro extremo, ¿cómo pudo haber 
un infierno sin paraíso?" (Voces §548 ). Los seguidores del shaktismo 
rinden culto a la dualidad compuesta por Shiva y Shakti, una duali-

212 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAK.E 

dad que en diversos círculos tántricos suele adoptar caracterizaciones 
más bien agresivas que angelicales y suaves, como bien demuestra la 
iconografía de la terrible diosa Kali. Por esta razón, la sombra de lo 
transgresor siempre acompaña el hálito de lo sacro, complementán­
dolo (por ejemplo, la meditación sobre cadáveres en el carnero como 
un medio eficaz de lograr el conocimiento trascendental). 

La composición y la lectura de MHH conllevan una revolu­
ción intelectual y ética, una revaloración de las voces angélicas y de­
moníacas que nos aconsejan o previenen contra actos específicos: 

In the Marriage, Blake's bid to distinguish the sacred discourse of a 

Swedenborg from that of a Milton, or a bible ofheaven from a bible of 

hell, becomes an attempt to distinguish radical religious language dis­

guising reactionary poli tics from radical religious languages delivering 

radical politics (Blake 1993a: 127). 113 

Conscientemente, Blake se coloca el manto de diablo para po­
der conversar con demonios y luego transmitir esta sapiencia infer­
nal, desvalorada por las ortodoxias. Ya hemos escuchado mucho la 
prédica de los ángeles -pareciera decirnos Blake-: escuchemos 
ahora lo que tienen que decir los demonios. 

Una vez que se han purificado las puertas de la percepción, El ma­

trimonio del cielo y el infierno se convierte en una fuente inextinguible 
de gozo, de solaz y de reflexión. Los cánticos demoruacos de MHH 
son una suerte de exhortación a ponderar con seriedad nuestro papel 
en el universo, pero también en la sociedad; nos conminan a liberar 
mente, cuerpo y espíritu para edificar relaciones más saludables y 
plenas con nosotros mismos, nuestros semejantes y nuestro entorno. 
Nos invitan a ser "necios� a empecinarnos en el delirio y el furor y a 
entonar la sabiduría "infernal� De acuerdo con la voz diabólica de El 

matrimonio, después de transitar por los sinuosos canlinos del Deseo, 
podemos desembocar en los dichosos palacios del Eterno Deleite. 

213 



NO'D\S 

1 Por supuesto, el nombre de la banda norteamericana Ihe Doors 

deriva indirectamente, vía Aldous Huxley, de la expresión "The 
Doors of Perception" de Blake (ver MHH sección I). Entre las va­
rias adaptaciones musicales destacan Le mariage du ciel et de l'enfer 

( 1984) del grupo francés de rock progresivo Art Zoyd y Ihemes 

Jrom William Blake's Ihe Marriage of Heaven and Hell ( 1998) del 
grupo noruego de rock experimental Ulver. Entre las adaptacio­
nes escénicas, aunque menos frecuentes, cabe mencionar el ballet 
de Roland Petit (1985), con la música de Art Zoyd, y el espectá­
culo multidisciplinario dirigido por Antonio Castro y musicaliza­
do por Jorge Reyes (2002-2004 ). Además, la película Dead man 

(1995) deJimJarmusch juega temáticamente con la obra y figura 
de William Blake. 

2 Para un recuento de reseñas, el lector puede consultar la sec­
ción "Blake and his critics" en Blake 19936: 252-63. Entre las per­
sonalidades que gustaban de las obras visuales de Blake se hallan 
el pintor Henry Fuseli ( 1741-1825), amigo cercano de Blake, y el 
ensayista Charles Lamb (1775-1834). 

3 La obra de Tola y Dragonetti ( 2008) ofrece un detallado y mi­
nucioso análisis comparativo entre varias filosofías indias y diversos 
sistemas filosóficos occidentales. Los sistemas Advaita y Samkhya, 



NOTAS 

1 Por supuesto, el nombre de la banda norteamericana The Doors 

deriva indirectamente, vía Aldous Huxley, de la expresión "The 
Doors ofPerception" de Blake (ver MHH sección I). Entre las va­
rias adaptaciones musicales destacan Le mariage du ciel et de l'enfer 

( 1984) del grupo francés de rock progresivo Art Zoyd y Themes 
from William Blake's The Marriage of Heaven and Hell (1998) del 
grupo noruego de rock experimental Ulver. Entre las adaptacio­
nes escénicas, aunque menos frecuentes, cabe mencionar el ballet 
de Roland Petit ( 1985 ), con la música de Art Zoyd, y el espectá­
culo multidisciplinario dirigido por Antonio Castro y musicaliza­
do por Jorge Reyes (2002-2004 ). Además, la película Dead man 

(1995) deJimJarmusch juega temáticamente con la obra y figura 
de William Blake. 

2 Para un recuento de reseñas, el lector puede consultar la sec­
ción "Blake and his critics• en Blak.e 1993b: 252-63. Entre las per­
sonalidades que gustaban de las obras visuales de Blake se hallan 
el pintor Henry Fuseli (1741-1825), amigo cercano deBlak.e, y el 
ensayista Charles Lamb ( 1775-1834 ). 

3 La obra de Tola y Dragonetti (2008) ofrece un detallado y mi­
nucioso análisis comparativo entre varias filosofías indias y diversos 
sistemas filosóficos occidentales. Los sistemas Advaita y Sarnkhya, 



AoRJÁN MUÑOZ 

en comparación con el idealismo, el monismo, la causalidad y el 
materialismo, abarcan una parte importante de este largo volumen. 

4 Véase La geneaología de la moral, en particular Tratado primero 
§ 1-9. Para discusiones más detalladas acerca del concepto de arya en
la India antigua, ver: David Lorenzen, "Religion, Skin-color and Lan­
guage. Aryan and Non-Aryan Identity in the Vedic Period� en Who

Invented Hinduism? (New Delhi: Yoda Press, 2006); el ensayo de T
Burrow, "The Early Aryans� en A Cultural History of India, editado
por A.L. Basham (Oxford, 1975, pp.20-29); y la parte III en Índika.
Una descolonización intelectual de Agustín Pániker (Barcelona: Kairós,
2005). Cabe advertir que palabras como • ario� "iranio" e "Irán" están
emparentadas etimológicamente con el sánscrito arya.

5 Los Buenos se sienten atraídos por las percepciones de los 
Hombres 

Y no Piensan por ellos mismos 
Hasta que la Experiencia les enseña a atrapar 
Y aprisionar a las Hadas y los Duendes 

Y entonces el Bribón comienza a gruñir 
Y el Hipócrita a aullar 
Y todos sus buenos Amigos muestran sus fines privados 
Y el Aguila se distingue de la Lechuza 

("Motto to the Songs oflnnocence and Experience" / 
Blake 1988: 499). 

6 Las obras de David Weir (2003) y Marsha Schuchard (2006) 
ahondan en estos puntos. 

7 Los llamados "poetas de la sensibilidad", como William Cow­
per, James Thomson, William Collins y Thomas Gray (amigo de 
Blake durante sus últimos años de vida), conferían gran importan­
cia y valor a los sentimientos del ser humano. Afumaban que éstos 
constituían su fuerza esencial y que eran la base a partir de la cual se 
liberaban sus poderes creativos. Los Graveyard Poets habían sido 

216 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

influidos por Edward Young, cuyo Night Thoughts fue ilustrado por 
Blake en 1797. 

8 Ver como ejemplo de la importancia que la naturaleza tenía 
para los poetas románticos el poema Ode: Intima ti o ns of lmmortality 
( Oda: indicios de inmortalidad), de William Wordsworth. En estos 
versos, Wordsworth exalta el poder de la naturaleza porque ella in­
cita nuestra mente y estimula nuestros recuerdos; porque la natura­
leza hace que el hombre evoque cosas que creía olvidadas. 

9 Sobre estas críticas, ver las anotaciones de Blake sobre Word­
sworth (Blake 1988: 665-66). Cf. también Makdisi 2003: 232-38. 

10 "El sucesor del sacerdote -aunque él fuese el último en 
admitirlo- es el intelectual iluminista y liberal que, como Hume, 
Gibbon y Voltaire, ha intercambiado la superstición dogmática por 
un naturalismo razonable y quien trata al profeta como un excéntri­
co o un maniático en vez de un hereje." 

11 • ( ••• ) el extremo limite del principio cristiano según el cual
ni la doctrina ni el ritual, ni aun la santidad moral, constituye ningu­
na base suprema para la justificación individual." 

12 Sirácides ( o Ben Sirá), también conocido como Eclesiástico y 
que no hay que confundir con Eclesiastés, pertenece al rubro de los 
libros denominados deuterocanónicos (para los católicos) o apócrifos 
(para los protestantes). Si bien estos libros tampoco se incluyen en 
el Tanakh, sí aparecen en la Septuaginta. La Biblia del Rey Jacobo 
( 161 1), aunque protestante, incluye los libros apócrifos, de modo 
que Blake tuvo acceso a ellos. 

13 "Por tanto / Dios deviene a nuestra semejanza / Para que 
nosotros seamos / Como él" (There is No Natural Religon b/ Blake 
1988: 3). 

14 El matrimonio del cielo y el infierno "ataca el mismo y serio 
asunto de una cultura que hace de sí misma algo deprimentemente 
grotesco mediante su abuso de los poderes mentales y corporales. 
Se trata de un tono urbano, pero con un espíritu feliz y revolucio-

217 



ADRIÁN MUÑOZ 

en comparación con el idealismo, el monismo, la causalidad y el 
materialismo, abarcan una parte importante de este largo volumen. 

4 Véase La geneaología de la moral, en particular Tratado primero 
§ 1-9. Para discusiones más detalladas acerca del concepto de arya en 
la India antigua, ver: David Lorenzen, • Religion, Skin-color and Lan­

guage. Aryan and Non-Aryan Identity in the Vedic Period", en Who
Invented Hinduism? (New Delhi: Yoda Press, 2006); el ensayo de T.
Burrow, "The Early Áryans� en A Cultural History of India, editado
por A.L. Basham ( Oxford, 197 5, pp.20-29); y la parte III en Índika.
Una descolonización intelectual de Agustín Pániker (Barcelona: Kairós,
2005 ). Cabe advertir que palabras como "ario", "iranio" e "Irán" están
emparentadas etimológicamente con el sánscrito arya.

5 Los Buenos se sienten atraídos por las percepciones de los 
Hombres 

Y no Piensan por ellos mismos 
Hasta que la Experiencia les enseña a atrapar 
Y aprisionar a las Hadas y los Duendes 

Y entonces el Bribón comienza a gruñir 
Y el Hipócrita a aullar 
Y todos sus buenos Amigos muestran sus fines privados 
Y el Aguila se distingue de la Lechuza 

("Motto to the Songs oflnnocence and Experience" / 
Blake 1988: 499). 

6 Las obras de David Weir ( 2003) y Marsha Schuchard ( 2006) 
ahondan en estos puntos. 

7 Los llamados "poetas de la sensibilidad", como William Cow­
per, James Thomson, William Collins y Thomas Gray (amigo de 
Blake durante sus últimos años de vida), conferían gran importan­
cia y valor a los sentimientos del ser humano. Afirmaban que éstos 
constituían su fuerza esencial y que eran la base a partir de la cual se 
liberaban sus poderes creativos. Los Graveyard Poets habían sido 

216 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

influidos por Edward Young, cuyo Night Thoughts fue ilustrado por 
Blake en 1797. 

8 Ver como ejemplo de la importancia que la naturaleza tenia 
para los poetas románticos el poema Ode: Intimations of Immortality 
( Oda: indicios de inmortalidad), de William Wordsworth. En estos 
versos, Wordsworth exalta el poder de la naturaleza porque ella in­
cita nuestra mente y estimula nuestros recuerdos; porque la natura­
leza hace que el hombre evoque cosas que creía olvidadas. 

9 Sobre estas críticas, ver las anotaciones de Blake sobre Word­
sworth (Blake 1988: 665-66). Cf. también Makdisi 2003: 232-38. 

10 "El sucesor del sacerdote -aunque él fuese el último en 
admitirlo- es el intelectual iluminista y liberal que, como Hume, 
Gibbon y Voltaire, ha intercambiado la superstición dogmática por 
un naturalismo razonable y quien trata al profeta como un excéntri­
co o un maniático en vez de un hereje." 

11 • ( ••• ) el extremo límite del principio cristiano según el cual 
ni la doctrina ni el ritual, ni aun la santidad moral, constituye ningu­
na base suprema para la justificación individual: 

12 Sirácides (o Ben Sirá), también conocido como Eclesiástico y 
que no hay que confundir con Eclesiastés, pertenece al rubro de los 
libros denominados deuterocanónicos (para los católicos) o apócrifos 
(para los protestantes). Si bien estos libros tampoco se incluyen en 
el Tanakh, sí aparecen en la Septuaginta. La Biblia del Rey Jacobo 
(1611), aunque protestante, incluye los libros apócrifos, de modo 
que Blake tuvo acceso a ellos. 

13 "Por tanto / Dios deviene a nuestra semejanza / Para que 
nosotros seamos / Como él" (There is No Natural Religan b/ Blake 
1988: 3). 

14 El matrimonio del cielo y el infierno "ataca el mismo y serio 
asunto de una cultura que hace de sí misma algo deprimentemente 
grotesco mediante su abuso de los poderes mentales y corporales. 
Se trata de un tono urbano, pero con un espíritu feliz y revolucio-

217 



ADRIÁN MUÑOZ 

nario. ( ... ) La razón convencional, alias moralidad, lo 'angélico; es 
negativamente grotesco porque distorsiona con petulancia la libre 
energía de la vida. La energía, lo 'diabólico; es positivamente grotes­
ca porque es peligrosamente creativa y exuberante y porque surge 
del instinto ( ... )" 

15 "( ••• ) la representación del infierno como un mundo inver­
tido que compensa la falta de equilibrio imperante entre los seres 
vivos recibe su desarrollo más sofisticado en El matrimonio, donde 
ya no se representa al infierno como una región geográfica; en su 
lugar -al igual que en El paraíso perdido- se convierte en una re­
gión de la mente." 

16 "Es como si Blake tomara la imagen usada por Milton de la 
inspiración satírica como una aseveración prescriptiva y con plena 
consciencia buscara el medio más satírico posible ( . .. )" 

17 "Hacia finales del siglo XVIII, entre las clases letradas ingle­
sas, la creencia en la existencia del Diablo prácticamente se había 
extinguido. Sin embargo, los escritores, pintores y artistas popula­
res de Inglaterra y Europa mostraron un resurgimiento de su fasci­
nación con el mito de Satanás." 

18 Así de inigualable y sin par, más allá 
de sus contrapartes mortales, aun observaron 
a su temible comandante; él, superando a todos 
en forma y gesto, orgulloso y eminente, 
se irguió cual torre : su forma no había aún perdido 
su fulgor primero, no parecía 
menos que un arcángel en ruina, y el exceso 
de gloria se oscureció ... 

(Paradise Lost 1: 5 89-94). 
19 Para una exposición más detallada del proceso de grabado e 

impresión de Blake, ver en especial Joseph Viscomi 2003: 3 7 -62. Véa­
se también J\ New Mode of Printing" en Raine 1996: 41-62, Ackro­
yd 1999: 71-75,capítulo 18 en Blake 2005: 2 69-71 y Myrone 200 7. 

218 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

20 • ¡Oh, Swedenborg! ¡El hombre más fuerte, el Sansón trasqui­

lado por iglesias!" (Mi/ton 1.2 2: SO/ Blake 1988: 117). 
21 "La estrategia principal de Blake para lidiar con este movi­

miento doble de condenación y remedio es la de crear una alianza 
triple con las fórmulas de la sátira, el discurso religioso y, como tér­
mino de mediación, las obras de Swedenborg." 

22 H. Birenbaum ( 1992) analiza los estilos y recursos lingüísti­
cos de Blake y Nietzsche con más detalle. Dedica varias páginas a 
escrutar en particular el funcionamiento del mito y el símbolo en 
ellos, así como también a verlos desde la óptica del "estilo carnava­
lesco" y la sátira (siguiendo los estudios de Mijail Baktin.) Ver en 
especial el capítulo "The Solitary Carnival", pp.25-40. 

2l "Hay un punto en toda filosofía en que la 'convicción' del filó­
sofo aparece en escena, o, en palabras del antiguo Misterio: El asno 
llegó, hermoso y bravísimo • (Más allá del bien y el mal, §8  ). 

24 "A uno lo castigan más por sus mejores virtudes• (Más allá del 
bien y el mal, §13 2). 

is "Mejor es reprensión manifiesta que amor oculto." 
26 "El consejo en el corazón del hombre es agua profunda, el 

hombre inteligente sabrá sacarla." 
27 Por ejemplo: en la página 14 transcribe 1111wilingpor unwilling, 

que traduce por"rebeldes"; en la página 18 escribe walkkingen vez 
de walking, y en la página 2 4  traduce speak your mind (Proverbio 
§3 7) por• decir la verdad" ( ver MHH sección F, Proverbio §3 7).

28 Existen varias propuestas para resolver la voz pasiva del ori­
ginal, Roses are planted where thorns grow. La opción de Caracciolo,
Villaurutia y Rosenberg recurre a un pasado perfecto: "Han plan­
tado rosas donde crecen las espinas"; Bartra recurre a algo similar:
"Rosas hay plantadas donde espinos crecen� Palomares utiliza un
pretérito simple, en voz media pasiva: "Se plantaron rosas donde
sólo zarzas/ crecían ... � Yo he preferido mantener cierto sentido de
presente, pues Roses are planted puede sugerir simultaneidad con

219 



ADRIÁN MuÑOZ 

nario. ( ... ) La razón convencional, alias moralidad, lo 'angélico; es 
negativamente grotesco porque distorsiona con petulancia la libre 
energía de la vida. La energía, lo 'diabólico; es positivamente grotes­
ca porque es peligrosamente creativa y exuberante y porque surge 
del instinto ( ... ) • 

15 "( ••• ) la representación del infierno como un mundo inver­
tido que compensa la falta de equilibrio imperante entre los seres 
vivos recibe su desarrollo más sofisticado en El matrimonio, donde 
ya no se representa al infierno como una región geográfica; en su 
lugar -al igual que en El paraíso perdido- se convierte en una re­
gión de la mente." 

16 "Es como si Blake tomara la imagen usada por Milton de la 
inspiración satírica como una aseveración prescriptiva y con plena 
conscienc.ia buscara el medio más satírico posible ( . .. ) • 

17 "Hacia finales del siglo XVlll, entre las clases letradas ingle­
sas, la creencia en la existencia del Diablo prácticamente se había 
extinguido. Sin embargo, los escritores, pintores y artistas popula­
res de Inglaterra y Europa mostraron un resurgimiento de su fasci­
nación con el mito de Satanás." 

18 Así de inigualable y sin par, más allá 
de sus contrapartes mortales, aun observaron 
a su temible comandante¡ él, superando a todos 
en forma y gesto, orgulloso y eminente, 
se irguió cual torre: su forma no había aún perdido 
su fulgor primero, no parecía 
menos que un arcángel en ruina, y el exceso 
de gloria se oscureció ... 

(Paradise Lost 1: 589-94 ). 
19 Para una exposición más detallada del proceso de grabado e 

impresión de Blake, ver en especial Joseph Viscomi 2003 : 37-62. Véa­
se también "A New Mode of Printing • en Raine 1996: 41-62, Ackro­
yd 1999: 71-75, capítulo 18 en Blake 2005: 269-71 y Myrone 2007. 

218 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

20 "¡ Oh, Swedenborg! ¡El hombre más fuerte, el Sansón trasqui­
lado por iglesias!" (Mi/ton 1.2 2: 50/ Blake 1988: 117). 

21 "La estrategia principal de Blake para lidiar con este movi­
miento doble de condenación y remedio es la de crear una alianza 
triple con las fórmulas de la sátira, el discurso religioso y, como tér­
mino de mediación, las obras de Swedenborg." 

22 H. Birenbaum ( 199 2) analiza los estilos y recursos lingüísti­
cos de Blake y Nietzsche con más detalle. Dedica varias páginas a 
escrutar en particular el funcionamiento del mito y el símbolo en 
ellos, así como también a verlos desde la óptica del "estilo carnava­
lesco• y la sátira (siguiendo los estudios de Mijail Baktin.) Ver en 
especial el capítulo "The Solitary Carnival'; pp.25-40. 

23 "Hay un punto en toda filosofía en que la 'convicción' del filó­
sofo aparece en escena, o, en palabras del antiguo Misterio: El asno 
llegó, hermoso y bravísimo" (Más allá del bien y el mal, §8 ). 

24 "A uno lo castigan más por sus mejores virtudes• (Más allá del 
bien y e/ mal, §132). 

2.5 "Mejor es reprensión manifiesta que amor oculto.• 
26 "El consejo en el corazón del hombre es agua profunda, el

hombre inteligente sabrá sacarla." 
27 Por ejemplo: en la página 14 transcribe unwilingpor unwilling, 

que traduce por "rebeldes"; en la página 18 escribe wallcking en vez 
de walking, y en la página 24 traduce speak your mind (Proverbio 
§37) por "decir la verdad" (ver MHH sección F, Proverbio §37).

28 Existen varias propuestas para resolver la voz pasiva del ori­
ginal, Roses are planted where thorns grow. La opción de Caracc.iolo,
Villaurutia y Rosenberg recurre a un pasado perfecto: "Han plan­
tado rosas donde crecen las espinas"¡ Bartra recurre a algo similar:
"Rosas hay plantadas donde espinos crecen� Palomares utiliza un
pretérito simple, en voz media pasiva: "Se plantaron rosas donde
sólo zarzas / crecían ... � Yo he preferido mantener cierto sentido de
presente, pues Roses ru planted puede sugerir sinmltaneidad con

219 



AoRJÁN MUÑOZ 

la siguiente idea en la cláusula, mientras que un Roses were planted 
apuntaría sin duda a una situación pasada y terminada ( como suce­
de con Then the perilious path was planted, a continuación). 

La noción de simultaneidad queda corroborada por el verbo 
to sing en presente al final de la estrofa. Palomares, queriendo dar 
coherencia semántica, traduce Smg the honey bees también por un 
pasado simple: "cantaron las abejas'; que violenta el tiempo verbal 
del original. Caracciolo, Atreides, Bartra y Rosenberg conservan el 
presente de indicativo: "cantan/zumban las abejas .. :·; Villaurrutia 
usa el mismo tiempo verbal, pero con una diferencia de número 
gramatical: "sobre la tierra estéril canta la abeja". 

29 Caracciolo toma cierta licencia poética y traduce Then the 
perilious path was planted por "Luego, árboles se irguieron en el sen­
dero peligroso•. Esta decisión trastoca enormemente la transitivi­
dad de la cláusula: cambia el anónimo agente del original por unos 
árboles (elementos pasivos en el texto de Blake y casi innominados: 
was planted). El cambio de sentido en la versión de Caracciolo es 
crucial y poco adecuado, además de que rompe con la lógica que 
había manejado en la estrofa anterior. 

30 La estrofa original reza:
Rintrah roars e!t shakes his fires in the burden'd air 
Hungry clouds swag on the deep 

Villaurrutia traduce burden'd air como "aire opresor" que, aun­
que léxicamente alejado, respeta el espíritu que impera en estos 
versos. Los otros traductores hemos intentado ceñirnos al sentido 
literal: "cargado" (Palomares y Caracciolo Trejo), "denso" (Rosen­
berg), "pesado" (Bartra y Atreides). 

El verbo swagpresenta problemas de traducción, puesto que 
en la lengua inglesa moderna sólo existe como sustantivo arcaico 
("botín"). El verbo swagger, tal vez cercano, quiere decir "caminar 
erguido o con aire arrogante� Villaurrutia pierde en este pasaje el 
carácter de ominosidad con un simple "Nubes hambrientas osci-

220 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Jan sobre el abismo". Caracciolo resuelve parcialmente el problema 
traduciendo swag como "flotan pesadamente''. En la versión de Ro­
senberg, la opción es "acechan� que no está tan peleada con la idea 
de "saquear " y de " botú1� Palomares opta por "vagan", Bartra por 
"cuelgan• y Atreides por " basculan� 

En el poema Europa, contemporáneo de MHH, se encuentra 
una imagen similar: "Tite cloud bears hard on Albions shore". Aquí, 
to bear hard (up )on significa "presionar, oriJlar, forzar'; imagen que 
también sugiere acoso. Es, pues, bastante posible que Hungry clouds 
swag on the deep sugiera una idea afín. 

No deja de ser significativo que desde las primeras líneas el tex­
to de El matrimonio se preste a tanta especulación. 

31 Véase Tl1e Oxford Anthology aj English Litera tu re, vol. Il, p.34.
32 El pensamiento transmutó al infinito en una serpiente; aque­

Uo que se compadece: 
En una flama que devora; y el hombre huyó de su rostro y se 

escondió 
En los bosques de la noche ( .. . ) 
Y entonces se levantó el templo de la serpiente, imagen del 

infinito 
Cerrado en revoluciones finitas, y el hombre devino en Angel; 
El Cielo en un prodigioso y revolvente círculo; Dios en un 

tirano con corona 
(Europe a Prophecy 9.16-23/ Blake 1988: 63 ). 

Nótese que las imágenes de las Uamas y el bosque remiten sin 
duda al simbolismo manejado en el poema "The Tyger� En un 
tono similar, en el artículo tercero de su Ley contra el cristianismo 
Nietzsche ( 1989: 112) expresa que el lugar maldito del cristianis­
mo albergará serpientes venenosas. 

33 "Nada es pecado salvo lo que se considera como tal ... todo lo
que mi naturaleza desea, lo satisfago". 

221 



ADRIÁN MuÑOZ 

la siguiente idea en la cláusula, mientras que w1 Roses were planted 
apuntaría sin duda a una situación pasada y terminada ( como suce­
de con Then the perilious path was planted, a continuación). 

La noción de simultaneidad queda corroborada por el verbo 
to sing en presente al final de la estrofa. Palomares, queriendo dar 
coherencia semántica, traduce Smg the honey bees también por un 
pasado simple: "cantaron las abejas� que violenta el tiempo verbal 
del original. Caracciolo, Atreides, Bartra y Rosenberg conservan el 
presente de indicativo: "cantan/zumban las abejas .. :·; Villaurrutia 
usa el mismo tiempo verbal, pero con una diferencia de número 
gramatical: "sobre la tierra estéril canta la abeja� 

29 Caracciolo toma cierta licencia poética y traduce Then the 
perilious path was planted por "Luego, árboles se irguieron en el sen­
dero peligroso". Esta decisión trastoca enormemente la transitivi­
dad de la cláusula: cambia el anónimo agente del original por unos 
árboles ( elementos pasivos en el texto de Blake y casi innominados: 
was planted). El cambio de sentido en la versión de Caracciolo es 
crucial y poco adecuado, además de que rompe con la lógica que 
había manejado en la estrofa anterior. 

30 La estrofa original reza:
Rintrah roars el,, shakes his fires in the burdeníi air 
Hungry clouds swag on the deep 

Villaurrutia traduce burdeníi air como "aire opresor" que, aun­
que léxicamente alejado, respeta el espíritu que impera en estos 
versos. Los otros traductores hemos intentado ceñirnos al sentido 
literal: "cargado" (Palomares y Caracciolo Trejo), "denso" (Rosen­
berg), "pesado" (Bartra y Atreides). 

El verbo swagpresenta problemas de traducción, puesto que 
en la lengua inglesa moderna sólo existe como sustantivo arcaico 
(" botín" ). El verbo swagger, tal vez cercano, quiere decir "caminar 
erguido o con aire arrogante� Villaurrutia pierde en este pasaje el 
carácter de ominosidad con un simple "Nubes hambrientas osci-

220 

Los VERSOS SA7ÁNICOS DE BLAKE 

lan sobre el abismo''. Caracciolo resuelve parcialmente el problema 
traduciendo swag como "flotan pesadamente� En la versión de Ro­
senberg, la opción es "acechan", que no está tan peleada con la idea 
de "saquear" y de "botín". Palomares opta por "vagan", Bartra por 
"cuelgan" y Atreides por " basculan� 

En el poema Europa, contemporáneo de MHH, se encuentra 
una imagen similar: "Tlie cloud bears hard on Albion's shore". Aquí, 
to bear hard (up)on significa "presionar, orillar, forzar� imagen que 
también sugiere acoso. Es, pues, bastante posible que Hungry clouds 
swag 011 the deep sugiera una idea afín. 

No deja de ser significativo que desde las primeras líneas el tex· 
to de El matrimonio se preste a tanta especulación. 

31 Véase Tl1e Oxford Anthology aj English Literature, vol. II, p.34.
32 El pensamiento transmutó al infinito en una serpiente; aque­

llo que se compadece: 
En una flama que devora; y el hombre huyó de su rostro y se 

escondió 
En los bosques de la noche ( ... ) 
Y entonces se levantó el templo de la serpiente, imagen del 

infinito 
Cerrado en revoluciones finitas, y el hombre devino en Angel; 
El Cielo en un prodigioso y revolvente círculo; Dios en un 

tirano con corona 
(Europe a Prophecy 9.16-23/ Blake 1988: 63). 

Nótese que las imágenes de las llamas y el bosque remiten sin 
duda al simbolismo manejado en el poema "The Tyger� En un 
tono similar, en el artículo tercero de su Ley contra el cristiarúsmo 
Nietzsche ( 1989: 112) expresa que el lugar maldito del cristiarús­
mo albergará serpientes venenosas. 

.H "Nada es pecado salvo lo que se considera como tal... todo lo 
que mi naturaleza desea, lo satisfago". 

221 



ADRIÁN MUÑOZ 

34 "Los Tesoros del Cielo no son Negaciones de la Pasión, sino 
Realidades del Intelecto de las cuales Emanan todas las Pasiones <no 
dominadas> en su Eterna Gloria" (A Vr.sion of the Last Judgement ¡
Blake 1998: 564). 

35 Para chief inlets, los traductores proponen "puertas principa­
les" (Caracciolo), "pasajes principales" (Villaurrutia), "principales 
puertas" (Atreides y Rosenberg), "principales entradas" (Paloma­
res) y"conductos" (Bartra). 

36 "Debo Crear un Sistema, o someterme al de Alguien más / 
No he de razonar ni comparar: mi labor es la de Crear" (Jerusalem I :  
10.21-21 /Blake 1988: 153). 

37 Ver por ejemplo el Simposio sobre Nietzsche La muerte de 
Dios y el fin de la metafísica. Editado por Herbert Frey (uNAM-FFYL: 
México, 1997). 

38 "No hay fenómenos morales sino interpretaciones morales
de los fenómenos" (Más allá del bien y el mal,§ 108 ). En el aforismo 
§ 195, Nietzsche elabora sobre la valoración que el pueblo hebreo
-y por ende sus herederos, los cristianos- hacen de conceptos
como "rico� "violento� "maldad� "sensual� etcétera, una deprecia­
ción que coloca a la experiencia terrenal en el ámbito del oprobio.

39 "Si el daño es causado por las cosas buenas que están fuera de 
lugar, entonces lo malo no se vuelve quimérico sino que resulta tan 
positivo como cualquiera otra realidad." 

40 Ratio en el original. El sentido exacto es de diRcil compren­
sión. Caracciolo Treja, Bartra y Villaurrutia lo traducen por "razón"; 
Rosenberg por "promedio''. Palomares y Atreides conservan "ratio� 
pues la palabra sugiere una abstracción o promedio convencional y 
se refiere al universo según los modelos de Newton y de Locke (cf. 
Blake 2005: 31, 32,281). 

41 "Y fue arrojado el gran dragón, la serpiente antigua que se Ua­
ma diablo y Satanás, el cual engaña a todo el mundo. Fue arrojado a 
la tierra, y sus ángeles fueron arrojados junto con él." 

222 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

42 " ( ••• ) un vehículo en pos del refinan1iento de la ética infernal,
en la introducción del principio del deseo." 

43 " ( ••• ) hay que seguir los impulsos, pero convenciendo a la razón 
de que los ayude con buenas razones" (Más allá del bien y el mal,§ 191 ). 

44 "El Diablo de Blake lee la historia de Satanás como la versión 
corrompida y distorsionada de su propia historia, corrompida por­
que las lealtades conscientes de Milton con el bando de Dios lo lle­
varon a tergiversar la historia:· 

45 "La independencia es para muy pocos; se trata del privilegio 
de los fuertes" (Más allá del bien y el mal, §29). 

46 "Lo que hay de acción redentora ( ... ) es la imagen de los 
potenciales humanos realizados, de cualidades en nuestra constitu­
ción ailora reprimidas en decadencia y en vergüenza, por ahora en 
pugna con nuestra propia naturaleza, por ahora con el control de 
una cultura confundida, que se explota a sí misma y que se dedica 
a la mediocridad." 

47 Rosenberg, erradamente, traduce el segundo verso como
"¿( ... ) es todo un mundo de deleite, encerrado como estás por tus 
cinco sentidos?" (mi énfasis). Villaurrutia, en su versión, cambia ra­
dicalmente el punto de vista con su elección de preposición:•¿( ... ) 
es un inmenso mundo de delicias cerrado para tus cinco sentidos?" 
(mi énfasis). El texto original reza así: Is an immense world of delight 
clos'd by your senses five? 

48 • ( ••• ) el Genio Poético es el Hombre verdadero. y ( ... ) el cuer­
po o forma externa del Hombre se deriva del Genio Poético. Del 
mismo modo ( ... ) las formas de todas las cosas derivan del Genio 
Poético. el cual era llamado por los Antiguos Ángel y Espíritu y De­
monio" (AllReligions are One / Blake 1988: 1).Aquí"demonio" debe 
entenderse en su sentido etimológico más lietral, es decir, daimon. 

49 Para distintas hipótesis alegóricas en tomo del simbolismo
de la casa en este pasaje -como la vida cotidiana, el taller o Ingla­
terra-, ver Blake 1993a: 211-12. 

223 



ADRIÁN MUÑOZ 

34 "Los Tesoros del Cielo no son Negaciones de la Pasión, sino 
Realidades del Intelecto de las cuales Emanan todas las Pasiones <no 
dominadas> en su Eterna Gloria" (A Vrsion of the Last Judgement ¡
Blake 1998: 564). 

35 Para chief inlets, los traductores proponen "puertas principa­
les" (Caracciolo), "pasajes principales" (Villaurrutia), "principales 
puertas" (Atreides y Rosenberg), "principales entradas" (Paloma­
res) y "conductos" (Bartra). 

36 "Debo Crear un Sistema, o someterme al de Alguien más / 
No he de razonar ni comparar: mi labor es la de Crear" úerusalem I: 
10.21-21 /Blake 1988: 153). 

37 Ver por ejemplo el Simposio sobre Nietzsche La muerte de 
Dios y el fin de la metafísica. Editado por Herbert Frey ( UNAM-FFYL: 

México, 1997). 
38 "No hay fenómenos morales sino interpretaciones morales 

de los fenómenos• (Más allá del bien y el mal,§ 108 ). En el aforismo 
§195, Nietzsche elabora sobre la valoración que el pueblo hebreo
-y por ende sus herederos, los cristianos- hacen de conceptos
como "rico•, "violento� "maldad", "sensual", etcétera, una deprecia­
ción que coloca a la experiencia terrenal en el ámbito del oprobio.

39 "Si el daño es causado por las cosas buenas que están fuera de 
lugar, entonces lo malo no se vuelve quimérico sino que resulta tan 
positivo como cualquiera otra realidad." 

40 Ratio en el original. El sentido exacto es de dificil compren­
sión. Caracciolo Trejo, Bartra y Villaurrutia lo traducen por "razón"; 
Rosenberg por "promedio� Palomares y Atreides conservan "ratio� 
pues la palabra sugiere una abstracción o promedio convencional y 
se refiere al universo según los modelos de Newton y de Locke (cf 
Blake 2005: 31, 32,281). 

41 ·y fue arrojado el gran dragón, la serpiente antigua que se lla­
ma diablo y Satanás, el cual engaña a todo el mundo. Fue arrojado a 
la tierra, y sus ángeles fueron arrojados junto con él." 

222 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

42 • ( ••• ) un vehículo en pos del refinan1iento de la ética infernal,
en la introducción del principio del deseo." 

43 " ( ••• ) hay que seguir los impulsos, pero convenciendo a la razón 
de que los ayude con buenas razones" (Más allá del bien y el mal,§ 191 ). 

44 "El Diablo de Blake lee la historia de Satanás como la versión 
corrompida y distorsionada de su propia historia, corrompida por­
que las lealtades conscientes de Milton con el bando de Dios lo lle­
varon a tergiversar la historia." 

45 "La independencia es para muy pocos; se trata del privilegio 
de los fuertes" (Más allá del bien y el mal, §29 ). 

46 "Lo que hay de acción redentora ( . .. ) es la imagen de los 
potenciales humanos realizados, de cualidades en nuestra constitu­
ción ahora reprimidas en decadencia y en vergiienza, por al10ra en 
pugna con nuestra propia naturaleza, por allora con el control de 
una cultura confundida, que se explota a sí misma y que se dedica 
a la mediocridad." 

47 Rosenberg, erradamente, traduce el segundo verso como 
• ¿ ( . .. ) es todo un mundo de deleite, encerrado como estás por tus
cinco sentidos?" (mi énfasis). Villaurrutia, en su versión, cambia ra­
dicalmente el punto de vista con su elección de preposición:•¿( ... )
es un inmenso mundo de delicias cerrado para tus cinco sentidos?"
(mi énfasis). El texto original reza así: Is an immense world of delight
clos'd by your senses .five?

48 "( ... ) el Genio Poético es el Hombre verdadero. y( ... ) el cuer­
po o forma externa del Hombre se deriva del Genio Poético. Del 
mismo modo ( ... ) las formas de todas las cosas derivan del Genio 
Poético. el cual era llamado por los Antiguos Angel y Espíritu y De­
monio" (AllReligions are One / Blake 1988: l). Aquí"demonio" debe 
entenderse en su sentido etimológico más lietral, es decir, daimon. 

49 Para distintas hipótesis alegóricas en tomo del simbolismo 
de la casa en este pasaje -como la vida cotidiana, el taller o Ingla­
terra-, ver Blake 1993a: 211-12. 

223 



ADRIÁN MUÑOZ 

50 "¿Cómo habría yo de saber que cada dardo / Que hiende el 
cielo / no habría de hacerse paso a mi corazón / y hacerme cerrar 
los ojos?" ( en Blake 1993a: 212 y Blake l 988: 898). 

51 "Ya es el tiempo en que Dios romperá las leyes hechas por
los hijos de la tierra" y "Ya el Cielo está por pennitir que el Infierno 
saquee la tierra" (cursivas en el original). 

52 "Pisa con tus pies la prudencia de los hombres" ( cursivas en el 
original). 

53 La insensatez es un laberinto interminable, 
Enmarañadas raíces desconciertan sus senderos, 
¡ cuántos han allí caído! 
La noche entera tropieza con los huesos de los muertos; 
Y creen que no saben nada sino de la cautela; 

Y quisieran ser guías, cuando deberían ser guiados. 
54 "La pérdida del centro de gravedad, la resistencia a los instin­

tos antinaturales -en una palabra, " la falta de egoidad"- a esto se 
había llamado hasta ahora moralidad. Con el Crepúsculo comencé 
la lucha en contra de esta moralidad que priva al hombre de su ser." 

55 Las Biblias del Rey Jacobo y la Reina.Valera utilizan "espíritu/ 
spirit" por "impulsos''. 

56 Dip en el original. Mientras que yo opté por "ahoga� la mayo­
ría de los traductores prefirieron recurrir al verbo "sumergir", más 
literal pero que pierde un poco de la agresividad del texto. 

57 'And God clips those to be dipped in water" (Meyer 2005: 60 ). 
58 Estas oscuras ventanas del alma en vida

Distorsionan los cielos de polo a polo, 
Y te hacen creer una mentira 
Cuando ves con, mas no a través del ojo 

(TheEverlasting Cospel, Blake 1988: 520). 
Compárese con los últimos versos de Augurios de i11ocencia 

(Blake l 988: 492-93 ). 

224 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

59 "El mismo árbol que lleva a algunos a las lágrimas, es a Ojos 
de otros tan sólo una cosa verde que se interpone en el camino." 

60 El original dice folly. Aunque actualmente su sentido más
directo es " locura" ( Caracciolo, Villaurrutia, Palomares, Bartra y 
Atreides), en este contexto se refiere a la • necedad" que la sabiduría 
salomónica reprende. De hecho, la palabra folly está etimológica­
mente emparentada con fool, "tonto, necio� Dos ejemplos bastante 
daros, tomados de la KingJames Bible, son: "The crown of the wise 
is their riches: but the foolishness of fools is folly" y "Foil y is joy to 
him that is destitute of wisdom: but a man of understanding walke­

th uprightly" (Prov. 14: 24 y 15: 21). En el contexto de El matrimo­

nio, "folly" no corresponde con "insanity � que sí denota a la "locura� 
como sucede en las primeras lineas de la sección E. 

61 "El amor engendra confianza y la confianza apila prodigios 
sobre más prodigios." 

62 La traducción de Villaurrutia aquí comete el error de contra­
poner la "locura" a la "cordura", en vez de la "necedad" a la "sabidu­
ría� Atreides comete el mismo error. 

63 Como Villaurrutia en el proverbio anterior, aquí Caracciolo,
Bartra y Atreides también caen en la trampa de confundir "locura" 
por "necedad". 

64 "El insensato es colocado en grandes alturas, y los ricos habi­
tan en posición humilde." 

65 Incomprensiblemente, Villaurrutia traduce the fell of the /ion 
por "la piel del camero� 

66 "En la boca del insensato hay una vara para su espalda, pero a 
los sabios los protegen sus labios." 

67 Aunque con licencia, la versión de Villaurrutia es afortunada:
"Evidencia de hoy, imaginación de ayer� 

68 "El insensato da libre curso a su impulsividad, el sabio domi­
na la suya y la calma." 

69 C( Más allá del bien y el mal §27.

225 



ADRIÁN MUÑOZ 

50 "¿Cómo habría yo de saber que cada dardo / Que hiende el 
cielo / no habría de hacerse paso a mi corazón / y hacerme cerrar 
los ojos?" (en Blake 1993a: 212 y Blake 1988: 898). 

51 "Ya es el tiempo en que Dios romperá las leyes hechas por 
los hijos de la tierra" y "Ya el Cielo está por permitir que el Infierno 
saquee la tierra" (cursivas en el original). 

52 "Pisa con tus pies la prudencia de los hombres" ( cursivas en el 
original). 

53 La insensatez es un laberinto interminable, 
Enmarañadas raíces desconciertan sus senderos, 
¡cuántos han allí caído! 
La noche entera tropieza con los huesos de los muertos; 
Y creen que no saben nada sino de la cautela; 
Y quisieran ser guias, cuando deberían ser guiados. 

54 "La pérdida del centro de gravedad, la resistencia a los instin­
tos antinaturales -en una palabra, "la falta de egoidad•- a esto se 
había llamado hasta ahora moralidad. Con el Crepúsculo comencé 
la lucha en contra de esta moralidad que priva al hombre de su ser.• 

55 Las Biblias del Rey Jacobo y la Reina-Valera utilizan "espíritu/ 
spirit" por "impulsos� 

56 Dip en el original. Mientras que yo opté por" ahoga� la mayo­
ría de los traductores prefirieron recurrir al verbo "sumergir", más 
literal pero que pierde un poco de la agresividad del texto. 

57 "And God clips those to be dipped in water" (Meyer 2005: 60 ). 
58 Estas oscuras ventanas del alma en vida 

Distorsionan los cielos de polo a polo, 
Y te hacen creer una mentira 
Cuando ves con, mas no a través del ojo 

(TheEverlastingGospel, Blake 1988: 520). 
Compárese con los últimos versos de Augurios de inocencia 

(Blake 1988: 492-93). 

224 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

59 "El mismo árbol que lleva a algunos a las lágrimas, es a Ojos 
de otros tan sólo una cosa verde que se interpone en el camino." 

60 El original dice folly. Aunque actualmente su sentido más 
directo es " locura" (Caracciolo, Villaurrutia, Palomares, Bartra y 
Atreides), en este contexto se refiere a la "necedad" que la sabiduría 
salomónica reprende. De hecho, la palabra folly está etimológica­
mente emparentada con fool, "tonto, necio� Dos ejemplos bastante 
claros, tomados de la KingJames Bible, son: "The crown of the wise 

is their riches: but the foolishness of fools is folly" y "Folly is joy to 
him that is destitute of wisdom: but a man of understanding walke­
th uprightly" (Prov. 14: 24 y 15: 21). En el contexto de El matrimo­
nio, "folly" no corresponde con "insanity", que sí denota a la "locura", 
como sucede en las primeras líneas de la sección E .  

61 "El amor engendra confianza y la confianza apila prodigios 
sobre más prodigios." 

62 La traducción de Villaurrutia aquí comete el error de contra­
poner la "locura" a la "cordura", en vez de la "necedad" a la "sabidu­
ría� Atreides comete el mismo error. 

63 Como Villaurrutia en el proverbio anterior, aquí Caracciolo, 
Bartra y Atreides también caen en la trampa de confundir "locura" 
por "necedad". 

64 "El insensato es colocado en grandes alturas, y los ricos habi­
tan en posición humilde." 

65 Incomprensiblemente, Villaurrutia traduce the fe/1 of the /ion 

por "la piel del carnero� 
66 "En la boca del insensato hay una vara para su espalda, pero a 

los sabios los protegen sus labios." 
67 Aunque con licencia, la versión de Villaurrutia es afortunada: 

"Evidencia de hoy, imaginación de ayer� 
68 "El insensato da libre curso a su impulsividad, el sabio domi­

na la suya y la calma." 
69 CE Más allá del bien y el mal §27.

225 



ADRIÁN MUÑOZ 

70 "Lo Grandioso resulta por fuerza obscuro a los hombres Dé­
biles. Aquello que puede hacerse Explícito al Idiota no me interesa. 
Los más sabios de entre los Antiguos consideraban aquello no del 
todo Explícito como el medio más óptimo para Instruir porque ello 
impele a las facultades a actuar.• 

71 La versión inglesa de este pasaje es la siguiente: "Laugh no 
man to scorn in the bitterness of his soul: for there i.s one which humbleth 
and exalteth." 

72 "Los ojos altivos, la lengua mentirosa, las manos que derra­
man sangre inocente, el corazón que medita intenciones culpables, 
los pies que corren impacientes a hacer el mal .. .' 

73 "El sensato de corazón acepta los mandatos, el hombre char­
latán corre a su ruina.• 

74 Otra posibilidad es: " ... nosotros deberíamos serlo." El origi­
nal reza: If others had not been foolish, we sho11/d be so, lo que sugiere 
cierto sentido de obligatoriedad. Sin embargo, Villaurrutia, Palo­
mares y Caracciolo escriben "nosotros lo seríamos"; Rosenberg 
y Bartra ofrecen una opción prácticamente idéntica. Por su parte, 
Atreides ofrece un "tendríamos que serlo nosotros", que conserva 
cierto grado de obligatoriedad. 

75 "Tales fueron las Iglesias: los Hospitales: los Castillos: los 
Palacios / Como Redes y Anzuelos y Trampas para aprisionar los 
goces de la Eternidad / Y todo lo demás un mero desierto" (The 
Song ofLos4.l-3; Blake 1988: 67). 

76 Percibes cómo las Flores liberan sus Aromas 
¡Y nadie puede decir cómo de tan pequeño centro surgen ta­

les olores! 

226 

Olvidando que dentro de ese Centro la Eternidad expande 
Sus puertas sempiternas ( ... ) 

(Mi/ton a Poem 11: 31.46-49, Blake 1988: 131) 
77 Mirar un Mundo en un Grano de Arena 

Y un Cielo en una Flor Silvestre 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Asir la Infinidad en la palma de la mano 
Y la Eternidad en una sola hora 

(Auguries of lnnocence 1-4; Blake 1988: 490 ). 
78 "El Primer estado está en la Cabeza; el Segundo en el Cora­

zón: / el Tercero en las Entrañas y los Vasos Seminales y el Cuarto / 
en el Estómago y en terribles Intestinos, mortal e inefable./ Y aquel 
cuyas Puertas se abran en estas Regiones del Cuerpo / Podrá desde 
allí contemplar todas estas maravillosas Imaginaciones• (en Schu­
chard 2006: 209). 

7
� Es difícil decidirse por una solución inequívoca en este pro­

verbio. En el original dice improvement, traducido como "progreso· 
por todos los traductores. Yo he optado por conservar un sentido 
más cercano al verbo improve, "mejorar, superar''. Un problema si­
milar se repite más adelante en la sección I: Ihis wi/1 come to pass by 
an improvement of sensual enjoyments. 

80 "La belleza es el padre de la lujuria o el amor. ¡Y bien¡ He que 
he andado por las calles impregnado de este niño (la lujuria) que 
una belleza en particular había engendrado ( . .. )" 

81 "Sigue las inclinaciones, sigue los deseos del hijo de la pro­
mesa, y deja que la corrupción corra hasta al sepulcro del anciano:• 

82 "El grado y el tipo de sexualidad de cada hombre alcanzan has­
ta el pináculo máximo de su espíritu" (Más allá del bien y el mal, §7 5 ). 

83 "Principio l. Que el Genio Poético es el Hombre Verdade­
ro. y que el cuerpo o forma externa del Hombre deriva del Genio 
Poético. Así mismo, que las formas de todas las cosas derivan de su 
Genio. a los cuales los Antiguos llamaban un Angel y un Espíritu y 
un Demonio ( . .. ) 

Principio S. Las Religiones de todas las Naciones derivan de la 
recepción de cada Nación del Genio Poético, que en todas partes se 
conoce como Espíritu de Profecía. 

Principio 6. Los Testamentos judío y cristiano son una deriva­
ción original del Genio Poético ( ... ) 

227 



ADRIÁN MUÑOZ 

70 "Lo Grandioso resulta por fuerza obscuro a los hombres Dé­
biles. Aquello que puede hacerse Explícito al Idiota no me interesa. 
Los más sabios de entre los Antiguos consideraban aquello no del 
todo Explícito como el medio más óptimo para Instruir porque ello 
impele a las facultades a actuar.• 

71 La versión inglesa de este pasaje es la siguiente: "Laugh no 
man to scorn in the bitterness of his soul: for there i.s ot1e which humbleth 
and exalteth. • 

72 "Los ojos altivos, la lengua mentirosa, las manos que derra­
man sangre inocente, el corazón que medita intenciones culpables, 
los pies que corren impacientes a hacer el mal..." 

73 "El sensato de corazón acepta los mandatos, el hombre char­
latán corre a su ruina." 

74 Otra posibilidad es: " ... nosotros deberíamos serlo." El origi­
nal reza: If others had not been foolish, we should be so, lo que sugiere 
cierto sentido de obligatoriedad. Sin embargo, Villaurrutia, Palo­
mares y Caracciolo escriben "nosotros lo seríamos"; Rosenberg 
y Bartra ofrecen una opción prácticamente idéntica. Por su parte, 
Atreides ofrece un "tendríamos que serlo nosotros•, que conserva 
cierto grado de obligatoriedad. 

75 "Tales fueron las Iglesias: los Hospitales: los Castillos: los 
Palacios / Como Redes y Anzuelos y Trampas para aprisionar los 
goces de la Eternidad / Y todo lo demás un mero desierto" (The 
Song of Los 4.1-3; Blake 1988: 67). 

76 Percibes cómo las Flores liberan sus Aromas 
¡Y nadie puede decir cómo de tan pequeño centro surgen ta­

les olores! 

226 

Olvidando que dentro de ese Centro la Eternidad expande 
Sus puertas sempiternas ( ... ) 

(Mi/ton a Poem 11: 31.46-49, Blake 1988: 131) 
77 Mirar un Mundo en un Grano de Arena 

Y un Cielo en una Flor Silvestre 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAK.E 

Asir la Infinidad en la palma de la mano 
Y la Eternidad en una sola hora 

(Auguries of lnnocence 1-4; Blake 1988: 490 ). 
78 "El Prin1er estado está en la Cabeza; el Segundo en el Cora­

zón: / el Tercero en las Entrañas y los Vasos Seminales y el Cuarto / 
en el Estómago y en terribles Intestinos, mortal e inefable./ Y aquel 
cuyas Puertas se abran en estas Regiones del Cuerpo / Podrá desde 
allí contemplar todas estas maravillosas Imaginaciones• (en Schu­

chard 2006: 209). 
7
� Es difícil decidirse por una solución inequívoca en este pro­

verbio. En el original dice improvemerrt, traducido como "progreso " 
por todos los traductores. Yo he optado por conservar un sentido 
más cercano al verbo improve, "mejorar, superar''. Un problema si­
milar se repite más adelante en la sección l: Thi.s will come to pass by 
an improvement of sensual enjoyments. 

80 "La belleza es el padre de la lujuria o el amor. iY bien¡ He que 
he andado por las calles impregnado de este niño (la lujuria) que 
una belleza en particular había engendrado ( ... )" 

81 "Sigue las inclinaciones, sigue los deseos del hijo de la pro­
mesa, y deja que la corrupción corra hasta al sepulcro del anciano." 

82 "El grado y el tipo de sexualidad de cada hombre alcanzan has­
ta el pináculo máximo de su espíritu" (Más allá del bien y el mal, §75 ). 

83 "Principio l. Que el Genio Poético es el Hombre Verdade­
ro. y que el cuerpo o forma externa del Hombre deriva del Genio 
Poético. Así mismo, que las formas de todas las cosas derivan de su 
Genio. a los cuales los Antiguos llamaban un Angel y un Espíritu y 
un Demonio ( ... ) 

Principio 5. Las Religiones de todas las Naciones derivan de la 
recepción de cada Nación del Genio Poético, que en todas partes se 
conoce como Espíritu de Profecía. 

Principio 6. Los Testamentos judío y cristiano son una deriva­
ción original del Genio Poético ( ... ) 

227 



ADRIÁN MuÑOZ 

Principio 7. Así como todos los hombres son semejantes (aun­
que infinitamente variados), del mismo modo todas las Religiones 
y todos los semejantes poseen una misma fuente. 

El Hombre Verdadero es la fuente y él es el Genio Poético" 
(Blake 1988: 1-2). 

84 Traducido como "un perfeccionamiento del goce sensual" 
( Caracciolo Trejo), un "progreso del goce/ disfrute sexual" (Rosen­
berg/ Atreides), "un incremento del placer sensual" (Palomares), 
una "superación del placer sensual" (Bartra). Villaurrutia, de ma­
nera sorpresiva, omite este crucial pasaje. Véase también nota 79. 

85 Cada Noche y cada Albor 
Algunos nacen para el Infortunio 
Cada Albor y cada Noche 
Algunos nacen para el dulce deleite 
Algunos nacen para el dulce deleite 
Algunos nacen para la Noche Eterna 

(Auguries of lnnocence 119-24 / Blake 1988: 492) 
86 "Blake percibió algo de proporciones mitológicas en el pro­

ceso creativo y algo temiblemente violento y, sin embargo, miste­
riosamente bello en el arte y el negocio de concebir, escribir y pu­
blicar libros." 

87 O dreadful state!, en el original. Las otras posibilidades son 
"¡Horrible, espantable estado el tuyo!" (Caracciolo y Villaurrutia) 
" ¡Horrible, espantable condición la tuya!" (Bartra) "¡Qué horrendo 
y espantoso estado el tuyo!" (Palomares) y " ¡Oh espantoso estado!" 
(Atreides y Rosenberg). 

88 El original dice vault. También se podría traducir como 
"bóveda". 

89 Algunos traductores, en mi opinión, han malinterpretado 
este pasaje como que el ángel pende o está suspendido sobre el hon­
go (Palomares), cuando lo más propable es que en realidad el ángel 
está encima del hongo y que juntos se inclinan sobre el abismo. En 

228 

Los VERsos SATÁNICOS DE BLAKE 

otras palabras, el ángel está montado sobre el hongo y es así como 
pende hacia el abismo. 

90 Equivocadamente Rosenberg traduce el pasaje and not many 
stones throw Jrom us appeared and simk again the sea/y fold of a mons­
trous serpent como 'Arrojamos unas piedras contra la monstruosa 
serpiente escamada� 

91 Compárese con: "como lugar infame de la tierra, [el lugar
maldito del cristianismo] constituirá el terror de toda la posteridad. 
En él se criarán serpientes venenosas " (Nietzsche 1989: 112 ). 

92 En algunas de las copias conservadas de MHH, esta línea pa­
rece haber sido borrada (c( Blake 1993a: 219). 

93 "Las visiones de Swedenborg son tan cotidianas y tan munda­
nas que fácilmente pueden ser leídas como una alegoría de los pro­
cesos mentales del ser humano, una alegoría psicológica fundamen­
tada en analogía con la doctrina y el imaginario del cristianismo. De 
hecho, el impulso humanizante de Swedenborg sin duda fue lo que 
lo convirtió en un claro vidente moderno, acorde con las tendencias 
secularizadoras de la época, por su énfasis en la semejanza entre lo 
humano y lo divino. La elevación de lo humano mediante metáforas 
religiosas y trascendentes constituía una corriente de secularización 
con la cual la obra de Swedenborg fluyó bastante bien.• 

94 Véase también Job 40: 15-24. 
95 "Y miré, y he aquí el Cordero de pie sobre el monte Sion ( ... ) 

Oí una voz del cielo como estruendo de muchas aguas y como la 
voz de un gran trueno. Y la voz que escuché era como de arpistas 
cuando tocan sus arpas." 

96 "Los hombres son los verdaderos contrarios ( ... ) los creado­
res energéticos, o los 'diablos' y 'ángeles"'. 

97 the � of churches, en el original. Traducido como "locura" 
(Villaurrutia, Palomares y Bartra) y "desatinos" ( Caracciolo Trejo). 
Rosenberg -aquí correctamente- escoge "necedad"¡ Atreides 
opta por "insensatez''. C( nota 60. 

229 



ADRIÁN MVÑOZ 

Principio 7. Así como todos los hombres son semejantes (aun­
que infinitamente variados), del mismo modo todas las Religiones 
y todos los semejantes poseen una misma fuente. 

El Hombre Verdadero es la fuente y él es el Genio Poético" 
(Bla.ke 1988: 1-2). 

84 Traducido como "un perfeccionamiento del goce sensual" 
(Caracciolo Trejo), un "progreso del goce/ disfrute sexual" (Rosen­
berg/ Atreides), \m incremento del placer sensual" (Palomares), 
una "superación del placer sensual" (Bartra). Villaurrutia, de ma­
nera sorpre.siva, omite este crucial pasaje. Véase también nota 79. 

85 Cada Noche y cada Albor 
Algunos nacen para el Infortunio 
Cada Albor y cada Noche 
Algunos nacen para el dulce deleite 
Algunos nacen para e.l dulce deleite 
Algunos nacen para la Noche Eterna 

(Auguries of lnnocence 119-24 / Blake 1988: 492) 
86 "Bla.ke percibió algo de proporciones mitológicas en el pro­

ceso creativo y algo temiblemente violento y, sin embargo, miste­
riosamente bello en el arte y el negocio de concebir, escribir y pu­
blicar libros: 

87 O dreadful state!, en el original. Las otras posibilidades son 
"¡Horrible, espantable estado el tuyo!" (Caracciolo y Villaurrutia) 
"¡Horrible, espantable condición la tuya!" (Bartra) "¡Qué horrendo 
y espantoso estado el tuyo!" (Palomares) y "¡Oh espantoso estado!" 
(Atreides y Rosenberg). 

88 El original dice vault. También se podría traducir como 
"bóveda". 

89 Algunos traductores, en mi opinión, han malinterpretado 
este pasaje como que el ángel pende o está suspendido sobre el hon­
go (Palomares), cuando lo más propable es que en realidad el ángel 
está encima del hongo y que juntos se inclinan sobre el abismo. En 

228 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

otras palabras, el ángel está montado sobre el hongo y es así como 
pende hacia el abismo. 

90 Equivocadamente Rosenberg traduce el pasaje and not many 
stones throw Jrom us appeared and sunk again the sea/y fold of a mons­
trous serpent como ".Arrojamos unas piedras contra la monstruosa 
serpiente escamada� 

91 Compárese con: "como lugar infame de la tierra, [el lugar 
maldito del cristianismo] constituirá el terror de toda la posteridad. 
En él se criarán serpientes venenosas• (Nietzsche 1989: 112). 

92 En algunas de las copias conservadas de MHH, esta línea pa­
rece haber sido borrada (cf. Blake 1993a: 219). 

93 "Las visiones de Swedenborg son tan cotidianas y tan munda­
nas que fácilmente pueden ser leídas como una alegoría de los pro­
cesos mentales del ser humano, una alegoría psicológica fundamen­
tada en analogía con la doctrina y el imaginario del cristianismo. De 
hecho, el impulso humanizan te de Swedenborg sin duda fue lo que 
lo convirtió en un claro vidente moderno, acorde con las tendencias 
secularizadoras de la época, por su énfasis en la semejanza entre lo 
humano y lo divino. La elevación de lo humano mediante metáforas 
religiosas y trascendentes constituía una corriente de secularización 
con la cual la obra de Swedenborg fluyó bastante bien.• 

94 Véase también Job 40: 15-24. 
95 "Y miré, y he aquí el Cordero de pie sobre el monte Sion ( ... ) 

Oí una voz del cielo como estruendo de muchas aguas y como la 
voz de un gran trueno. Y la voz que escuché era como de arpistas 
cuando tocan sus arpas." 

96 "Los hombres son los verdaderos contrarios ( ... ) los creado­
res energéticos, o los 'diablos' y 'ángeles'� 

97 the MJ>,. of churches, en el original. Traducido como "locura" 
(Villaurrutia, Palomares y Bartra) y "desatinos" ( Caracciolo Trejo). 
Rosenberg -aquí correctamente- escoge "necedad"; Atreides 
opta por " insensatez� Cf. nota 60. 

229 



ADRIÁN MUÑOZ 

�8 "El siguiente discurso resulta interesante en particular para
los Cabezas Duras, pues pretende demostrar que no existe tal cosa 
como la lnspiración y que cualquier hombre, robando de otros, se 
puede convertir en un Miguel Ángel." 

99 En minúsculas en el original. Resulta significativo que Blake 
decidiera evitar las mayúsculas para un concepto tan arraigado y ve­

nerado por la ortodoxia; finalmente, la ley mosaica representa para 
el poeta un conjunto de lineamientos superados con la llegada de 
Jesús. Véase una postura similar en Marcos 7: 7-13, 10: 18-21. Para 
Mateo, sin embargo, Jesús no cancela la validez de la ley mosaica, 
sino que la rectifica (d Mt 5: 17-20). 

100 El texto original reza and are not ali other men fools, sinners, & 
nothings? 

101 "Un Poeta un Pintor un Músico un Arquitecto: el Hombre/ 
o Mujer que no es uno de éstos, no es cristiano" (TheLaocoiin / Blake
1988: 274). 

102 Nietzsche 1989: 132, nota 63. 
103 "Jesús dijo a sus judíos: La ley era para los sirvientes; ¡amen a 

Dios como yo lo amo, como su hijo! ¿Qpé significa la moral a noso­
tros los hijos de Dios?" (Mds allá del bien y el mal§ 164). 

104 En el original: "One Law for the Lion & Ox is Oppression� 
Véase también Visions 4: 22: 'i\nd is there not one law for both the 
lion and the ox?" y Ti riel 8.9: "Why is one law given to the !ion & the 
patient ox?" (Blake 1988: 22,285). 

105 Como se mencionó anteriormente, ni Villaurrutia ni Ca­
racciolo Trejo (éste sin duda por influjo de aquél) traducen esta 
sección. 

106 Erróneamente, Rosenberg introduce aquí un signo de inte­
rrogación inexistente en las láminas originales. 

107 Una imagen de difícil comprensión y traducción. En el ori­
ginal dice Flag'd with grey brow'd snows a11d thwiderous visages ... La 
versión de Palomares dice: "Desfulleciendo entre grises cumbres 

230 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAK.E 

nevadas y rostros amenazantes .. ."; Rosenberg traduce como ''.Ate­
morizadas por las nieves de las cejas grises y los rostros tonantes ... "; 
Bartra como "Abrumadas de nieve gris de las cumbres y tronadores 
rostros", y Atreides como "Desvaídas entre nieves ceñudas y visajes 
tempestuosos''. La metáfora de grey brow'd snows es la más difícil de 
dilucidar, pero a juzgar por el otro sustantivo de esta construcción 
( visages, "rostros" ), no resulta descabellado imaginar que se trata de 
las cejas. (Véase el verso 15 en esta misma sección). 

Tanto Palomares como Rosenberg cedieron ante la primera 
acepción del verbo flag ("desfallecer, decaer"); sin embargo, si al 
verbo se le agrega la preposición with, el sentido puede cambiar y 
significar "estar marcado con; señalar". Decidí inclinarme por esta 
posibilidad. Así, el "rey de las estrellas" del verso anterior funge 
como sujeto gran1atical en el verso 9; aquí vuela, de allí que la ima­
gen de las celosas alas se refiera en realidad a él. 

108 "La narrativa de esta confrontación condensa a tal grado la 
rebelión miltónica en el Cielo y la expulsión de Satanás hacia la jer­
ga mítica, que la figura demoníaca no cae en una región de fuego, 
sino que nace en el elemento y se yergue como el Satanás de Mil­
ton, armado con lanza y escudo:· 

109 La versión Reina-Valera reza así: "'Entonces el lobo habitará 
con el cordero, y el leopardo se recostará con el cabrito. El ternero 
y el cachorro del león crecerán juntos, y un niño pequeño los con­
ducirá. La vaca y la osa pacerán, y sus crías se recostarán juntas. El 
león comerá paja como el buey. Un niño de pecho jugará sobre el 
agujero de la cobra, y el recién destetado extenderá su mano sobre 
el escondrijo de la víbora. No harán daño ní destruirán en t�do mi 
santo monte, porque la tierra estará llena del conocimiento de Jebo­
vah, como las aguas cubren el mar" (Isaías 11: 6-9 ). 

110 "Por allí pasará una buena carretera, que se llamará el camino 
santo; por él no transitará ningún impuro, y el sinvergüenza no se 
atreverá a pisarlo; no habrá allí ningún león, y la fiera salvaje no se 

231 



ADRIÁN MUÑOZ 

98 "El siguiente discurso resulta interesante en particular para
los Cabezas Duras, pues pretende demostrar que no existe tal cosa 
como la Inspiración y que cualquier hombre, robando de otros, se 
puede convertir en un Miguel Ángel." 

99 En minúsculas en el original. Resulta significativo que Blake 
decidiera evitar las mayúsculas para un concepto tan arraigado y ve­
nerado por la ortodoxia; finalmente, la ley mosaica representa para 
el poeta un conjunto de lineamientos superados con la llegada de 
Jesús. Véase una postura similar en Marcos 7: 7-13, 1 O: 18-21. Para 
Mateo, sin embargo, Jesús no cancela la validez de la ley mosaica, 
sino que la rectifica (cf Mt 5: 17-20). 

100 El texto original reza and are not ali other men foo/5, sinners, e!t 
nothings? 

101 "Un Poeta un Pintor un Músico un Arquitecto: el Hombre/ 
o Mujer que no es uno de éstos, no es cristiano" (T11eLaocoiin / Blake
1988: 274). 

102 Nietzsche 1989: 132, nota 63. 
103 "Jesús dijo a sus judíos: La ley era para los sirvientes; ¡amen a 

Dios como yo lo amo, como su hijo! ¿Qué significa la moral a noso­
tros los hijos de Dios?" (Mds allá del bien y el mal§ 164 ). 

104 En el original: "One Law for the Lion & Ox is Oppression� 
Véase también Visions 4: 22: J\nd is there not one law for both the 
lion and the ox?" y Tiriel 8.9: "Why is one law given to the !ion & the 
patient ox?" (Blake 1988: 22,285). 

105 Como se mencionó anteriormente, ni Villaurrutia ni Ca­
racciolo Trejo (éste sin duda por influjo de aquél) traducen esta 
sección. 

106 Erróneamente, Rosenberg introduce aquí un signo de inte­
rrogación inexistente en las lánúnas originales. 

107 Una imagen de difícil comprensión y traducción. En el ori­
ginal dice Flag'd 111ith grey brow'd snows a11d thunderous visages ... La 
versión de Palomares dice: "Desfalleciendo entre grises cumbres 

230 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

nevadas y rostros amenazantes .. ."; Rosenberg traduce como "Ate­
morizadas podas nieves de las cejas grises y los rostros tonantes ... "; 
Bartra como ''A.brumadas de nieve gris de las cumbres y tronadores 
rostros", y Atreides como "Desvaídas entre nieves ceñudas y visajes 
tempestuosos''. La metáfora de grey brow'd snows es la más difícil de 
dilucidar, pero a juzgar por el otro sustantivo de esta construcción 
( visages, "rostros"), no resulta descabellado imaginar que se trata de 
las cejas. (Véase el verso 15 en esta misma sección). 

Tanto Palomares como Rosenberg cedieron ante la primera 
acepción del verbo flag ("desfallecer, decaer"); sin embargo, si al 
verbo se le agrega la preposición with, el sentido puede cambiar y 
significar "estar marcado con; señalar". Decidí inclinarme por esta 
posibilidad. Así, el "rey de las estrellas" del verso anterior funge 
como sujeto gramatical en el verso 9; aquí vuela, de allí que la ima­
gen de las celosas alas se refiera en realidad a él. 

108 "La narrativa de esta confrontación condensa a tal grado la 
rebelión mil tónica en el Cielo y la expulsión de Satanás hacia la jer­
ga mítica, que la figura demoníaca no cae en una región de fuego, 
sino que nace en el elemento y se yergue como el Satanás de Mil­
ton, armado con lanza y escudo." 

109 La versión Reina-Valera reza así: "Entonces el lobo habitará 
con el cordero, y el leopardo se recostará con el cabrito. El ternero 
y el cachorro del león crecerán juntos, y un niño pequeño los con­
ducirá. La vaca y la osa pacerán, y sus crías se recostarán juntas. El 
león comerá paja como el buey. Un niño de pecho jugará sobre el 
agujero de la cobra, y el recién destetado extenderá su mano sobre 
el escondrijo de la víbora. No harán daño ni destruirán en t�do mi 
santo monte, porque la tierra estará llena del conocimiento de Jeho­
vah, como las aguas cubren el mar" (Isaias 11: 6-9 ). 

110 "Por allí pasará una buena carretera, que se llamará el camino 
santo; por él no transitará ningún impuro, y el sinvergüenza no se 
atreverá a pisarlo; no habrá allí ningún león, y la fiera salvaje no se 

231 



ADRIÁN MUÑOZ 

acercará a él. Por este camino marcharán los rescatados y por ahí 
regresarán los libertados por Yahvé; llegarán a Sión dando gritos de 
alegría, y con una dicha eterna reflejada en sus rostros¡ la alegría y 
la felicidad los acompañarán y ya no tendrán más pena ni tristeza." 

111 America 8: 13 (Blake 1988: 54), The Four Zoas II. 80 (Blake 
1988: 324); esta proclama culmina con un signo de admiración en 
Visions of the Daughters of Albion 8: 10 (Blake 1988: 52). 

112 "Ya es hora de descartar el ideal ovino de moralidad que 
enaltece toda carencia de energía y de logros como el tipo más 
grande de bondad. Lo que necesitamos es una concepción positi­
va de la virtud que se base en una minuciosa consideración de las 
necesidades de la vida." Cf., por ejemplo, Mds a/Id del bien y el mal 

§201 y§202.
113 "En el Matrimonio, la intentona de Blake por distinguir el dis­

curso religioso de un Swedenborg del de un Milton, o una biblia 
del cielo de una biblia del infierno, se convierte en un esfuerzo por 
distinguir un discurso religioso radical que encubre una política 
reaccionaria, de un lenguaje religioso radical que pronuncia una 
política radical." 

232 

BIBLIOGRAFÍA 

Ackroyd, Peter. 1999 ( 1995 ). Blake. Vintage Books: Londres. 
Altizer, Thomas J. J. 2000 ( 1967). The New Apocalypse. The Radical 

Christian Vision of W,1/iam Blake. The Davies Group: Aurora, 
Colorado. 

Bhagavad-gíta. 2000. Con el comentario de Sri Sankaracarya. Traduc­
ción de Swami Gambhirananda Advaita Ashrama: Calcutta. 

Biblia, La. 197 6. Dirección, redacción definitiva, introducciones, 
notas, vocabulario y apéndices por el P. Serafín de Ausejo, 
O.F.M. cap., profesor de Sagrada Escritura. Herder: Barcelona. 

___ . 2001. T11e Holy Bible. English Standard Version. Crossway 
Bibles (http:/ /www.gnpcb.org/ esv /) 

___ . King James Version. University of Michigan. (http:/ / quod. 
lib.umich.edu/k/kjv /) 

.Biblia de Jerusalén. (http://www.estrategia.info/fpc/images/) 

Birenbaum, Harvey. 1992. Between Blake and Nietzsche. The Reality 

of Culture. Associated University Presses: Londres/Toronto. 
Blake, William. 1988. Tlie Complete Poetry and Prose ofWilliam Blake. 

Ed. David Erdman, Comentario de Harold Bloom. Anchor Bo­
oks/Doubleday: Nueva York/Londres/Toronto/Sydney. 

. 1990. Primeros libros proféticos. Prólogo y traducción de 
Agustf Bartra. UNAM: México. 



ADRIÁN MUÑOZ 

acercará a él. Por este camino marcharán los rescatados y por ahí 
regresarán los libertados por Yahvé; llegarán a Sión dando gritos de 
alegría, y con una dicha eterna reflejada en sus rostros; la alegría y 
la felicidad los acompañarán y ya no tendrán más pena ni tristeza." 

111 America 8: 13 (Blake 1988: 54), The Four Zoas II. 80 (Blake 
1988: 324); esta proclama culmina con un signo de admiración en 
Visions of theDaughters of Albion 8: 10 (Blake 1988: 52). 

112 "Ya es hora de descartar el ideal ovino de moralidad que 
enaltece toda carencia de energía y de logros como el tipo más 
grande de bondad. Lo que necesitamos es una concepción positi­
va de la virtud que se base en una minuciosa consideración de las 
necesidades de la vida." Cf., por ejemplo, Más allá del bien y el mal 
§201 y§202.

i 1.1 "En el Matrimonio, la intentona de Blake por distinguir el dis­
curso religioso de un Swedenborg del de un Milton, o una biblia 
del cielo de una biblia del infierno, se convierte en un esfuerzo por 
distinguir un discurso religioso radical que encubre una política 
reaccionaria, de un lenguaje religioso radical que pronuncia una 
política radical." 

232 

BIBLIOGRAFÍA 

Ackroyd, Peter. 1999 ( 199 5 ). Blake. Vintage Books: Londres. 
Altizer, Thomas J. J. 2000 ( 1967). The New Apocalypse. The Radical 

Christian Vision of William Blake. The Davies Group: Aurora, 
Colorado. 

Bhagavad-gita. 2000. Con el comentario de Sri Sankaracarya. Traduc­
ción de Swami Gambhirananda. Advaita Ashrama: Calcutta. 

Biblia, La. 197 6. Dirección, redacción definitiva, introducciones, 
notas, vocabulario y apéndices por el P. Serafín de Ausejo, 
0.F.M. cap., profesor de Sagrada Escritura. Herder: Barcelona.

___ . 2001. 1he Holy Bible. English Standard Version. Crossway 
Bibles (http://w ww.gnpcb.org/esv/) 

___ . King James Version. University ofMichigan. (http:/ / quod. 
lib.umich.edu/k/kjv /) 

.Biblia de Jerusalén. (http://www.estrategia.info/fpc/images/) 
Birenbaum, Harvey. 1992. Between Blake and Nietzsche. 1he Reality 

of Culture. Associated University Presses: Londres/Toronto. 
Blake, William. 1988. The Complete Poetry and Prose ofWilliam Blake. 

Ed. David Erdman, Comentario de Harold Bloom. Anchor Bo­
oks/Doubleday: Nueva York/Londres/Toronto/Sydney. 

. 1990. Primeros libros proféticos. Prólogo y traducción de 
Agustí Bartra. UNAM: México. 



ADRIÁN MUÑOZ 

___ . 1993a. Tlie Early Illuminated Books. Editado con la intro­
ducción y notas de Morries Eaves, Robert N. Essick, Joseph 
Viscomi. The William Blake Trust/Princeton University Press: 

Nueva Jersey. (The lllurninated Books 3) 
___ . 1993b. Selected Poems. Ed. Peter Butter. Everyman: Lon­

dres /USA. 

___ . 1997. Matrimonio del cielo y el infierno. Trad. Mirta Rosen­
berg. NEED, Negocios Editoriales: Buenos Aires. 

___ . 1998 (1987). William Blake. Antología bilingüe. Introduc­
ción y traducción de Enrique Caracciolo Treja.Alianza: Madrid. 

___ . 2000. William Blake. The Complete Illuminated Books. lntro. 
David BindmarL Thames & Hudson/The William Blake Trust: 
Hong Kong. 

___ . 2002a (1928). El matrimonio del cielo y el infierno. Traduc­
ción casi completa de Xavier Villaurrutia. Verdehalago: México. 

___ . 2002b. Prosa escogida. Prólogo, selección y traducción de 
Bel Atrides. DVD ediciones: Barcelona. 

___ . 2005 (2000). El matrimonio del cielo y el infierno. Estudio 
preliminar, traducción y notas de José Luis Palomares. Hipe­
rión: Madrid. 

Bloom, Harold. 1999 ( 1961, 1971 ). La compañía visionaria. Wil/iam 

Blake. Trad. Mariano Antolin Ratto y Pablo Gianera. Adriana 
Hidalgo Editora: Buenos Aires. 

Bowra, C. M. 1982. La imaginación romántica. Versión española de 
José Antonio Balbontín. Taurus: Madrid. 

Carus, Paul. 1996 ( 1900). TlieHistory of the Devil and theldea of Evil. 
Gramercy: Nueva York. 

Cemuda, Luis. 1986. Pensamiento poético en la lírica inglesa del siglo 

XlX. Ternos: Madrid. 
Damon, Foster. 1988. ( 1965) A Blake Dictionary. TI1e Ideas and Sym­

bols of William Blake. Prol. Morries Eaves. University ofNew 
England Press: Hanover/ Londres. 

234 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Eaves, Morris, ed. 2003. Tlie Cambridge Companion to William Blake. 

Cambridge University Press: Cambridge, UK. 
11,e Encyclopedia of Eastern Philosophy and Religio11. 1994. Shambala: 

Boston. 
Fink, E u gen. 1996 ( 1966). La filosofía de Nietzsche. Versión española 

de Andrés Sánchez Pascual. Alianza Universidad: Madrid. 
Fisher, Peter F. 1971 (1961). 11,e Va/ley ofVision. Blake as Prophet 

and Revolutionary. Ed. by Northrop Frye. University of Toronto 
Press: Toronto. 

Freeman, Kathryn S. 1997. Blake's Nostos: Fragmentation a11d Non­

dualism in The Four Zoas. SUNY: Albany, NY. 

Frye, Northrop. 1990 ( 1947). Fearful Symmetry. A St11dy of William 

Blake. Princeton University Press. 
Heidegger, Martín. 1988. Arte y poesía. Trad. Samuel Ramos. FCE: 

México. 
Hilton, Nelson. 2003. "Blake's Early Works� En Eaves 2003: 191-209. 
Huidobro, Vicente. 2000. Altazor. Temblor de cielo. Edición de René 

de Costa. Cátedra: Madrid. 
Kierkegaard, Soren. 1999 ( 184 3). Diapsálmata. Trad. Demetrio 

Gutiérrez y Rivero. Beuve-dráis: Chile. 
Kostelanetz,Anne Mellor. 1974. Blake's Human Form Divine. Uni­

versity of California Press: Berkeley/ Londres. 
Kripal,Jeffrey J.2001. Roads of Excess, Palaces ofWisdom. Eroticism & 

Reflexivity in the Study of Mysticism. The University of Chicago 
Press: Chicago/ Londres. 

Kularnava Tantra. 2002. Ed. Taranatha Vidyaratna; lntro. Arthur 
Avalon (Sir John Woodroffe), lecturas por MP. Pandit Motila! 
Banarsidas: Delhi. ( 1965 ). 

Landa,Josu. 1996. Más allá de la palabra. Para la topología del poema. 

UNAM: México. 
Lefevbre, Henri. 1993 ( 1939). Nietzsche. lntro. Danilo Cruz Vélez, 

Trad. Angeles H. de Gaos. FCE: México. 

235 



ADRIÁN MuNOZ 

___ . 1993a. The Early llluminated Books. Editado con la intro­
ducción y notas de Morries Eaves, Robert N. Essick, Joseph 
Viscomi. The William Blake Trust/Princeton University Press: 
Nueva Jersey. (1he Illumioated Books 3) 

___ . 19936. Selected Poems. Ed. Peter Butter. Everyman: Lon­
dres /USA. 

___ . 1997. Matrimonio del cielo y el infierno. Trad. Mirta Rosen­
berg. NEED, Negocios Editoriales: Buenos Aires. 

__ . 1998 (1987). William Blake. Antología bilingüe. Introduc­
ción y traducción de Enrique Caracciolo Trejo.Alianza: Madrid. 

___ . 2000. William Blake. Tl1e Complete Illurninated Books. lntro. 
David Bindman. Thames & Hudson/1he William Blake Trust; 
Hong Kong. 

___ . 2002a (1928). El matrimonio del cielo y el infierno. Traduc­
ción casi completa de Xavier Villaurrutia. Verdehalago: México. 

___ . 20026. Prosa escogida. Prólogo, selección y traducción de 
BelAtrides. DVD ediciones: Barcelona. 

___ . 2005 (2000). El matrimonio del cielo y el infierno. Estudio 
preliminar, traducción y notas de José Luis Palomares. Hipe­
rión: Madrid. 

Bloom,Harold. 1999 (1961, 1971 ).La compañía visionaria. Wil/iam 
Blake. Trad. Mariano Antolin Ratto y Pablo Gianera. Adriana 
Hidalgo Editora: Buenos Aires. 

Bowra, C. M. 1982. La imaginación romántica. Versión española de 
José Antonio Balbontín. Taurus: Madrid. 

Carus, Paul. 1996 ( 1900 ). The History of the De vil and theldea of E vil. 
Gramercy: Nueva York. 

Cernuda, Luis. 1986. Pensamiento poético en la lírica inglesa del siglo 
XJX. Tecnos: Madrid. 

Damon, Foster. 1988. ( 1965) A Blake Diclionary. Tl1e Ideas and Sym­
bols of Wil/iam Blake. Prol. Morries Eaves. University of New 
England Press: Hanover/ Londres. 

234 

Los VERSOS SATÁNICOS DE 81.AKE 

Eaves, Morris, ed. 2003. The Cambridge Companion to William Blake. 
Cambridge University Press: Cambridge, UK. 

11,e Encyclopedia of Eastem Philosophy and Religion. 1994. Shambala: 

Boston. 
Fink, Eugen. 1996 ( 1966). La filosofía de Nietzsche. Versión española 

de Andrés Sánchez Pascual. Alianza Universidad: Madrid. 
Fisher, Peter F. 1971 ( 1961 ). Tl1e Va/ley of Vision. Blake as Prophet 

and Revolutionary. Ed. by Northrop Frye. University of Toronto 
Press: Toronto. 

Freeman, Kathryn S. 1997. Blake's No.<tos: Fragmentation and Non­
dualism in The Four Zoas. SUNY: Albany, NY. 

Frye, Northrop. J 990 ( 1947). Feaiful Symmetry. A Study ofWilliam 
Blake. Princeton University Press. 

Heidegger, Martín. 1988. Arte y poesía. Trad. Samuel Ramos. FCE: 

México. 
Hilton, Nelson. 2003. "Blake's Early Works� En Eaves 2003: 191-209. 
Huidobro, Vicente. 2000. Altazor. Temblor de cielo. Edición de René 

de Costa. Cátedra: Madrid. 
Kierkegaard, Soren. 1999 ( 1843 ). Diapsálmata. Trad. Demetrio 

Gutiérrez y Rivero. Beuve-dráis: Chile. 
Kostelanetz,Anne Mellor. 1974. Blake's Huma11 Form Divine. Uni­

versity of California Press: Berkeley/ Londres. 
Kripal,Jeffi-ey J.2001. Roads of Excess, Palaces ofWisdom. Eroticism & 

Rejlexivity in the Study of Mysticism. The University of Chicago 
Press: Chicago/ Londres. 

Kularnava Tantra. 2002. Ed. Taranatha Vidyaratna; lntro. Arthur 
Avalon (Sir John Woodroffe), lecturas por MP. Pandit. Motilal 
Banarsidas: Delhi. (1965). 

Landa,Josu. 1996. Más allá de la palabra. Para la topología del poema. 

UNAM: México. 
Lefevbre, Henri. 1993 ( 1939). Nietzsche. lntro. Danilo Cruz Vélez, 

Trad. Ángeles H. de Gaos. FCE: México. 

235 



AoRJÁN MUÑOZ 

Mahadevan, T.M.P. 1998 (1974). Invitación a la jilosofta de la India. 
Trad. Leticia García Urriza, Rev. Téc. Horacio González de La 
Lama. FCE: México. 

Makdisi, Saree. 2003. William Blake and the lmpossible History of the 
1790s. The University of Chicago Press: Chicago & Londres. 

McDannel, Collen y Bernhard Lang. 1990 ( 1988 ). Historia del cielo. 
Trad. Juan Alberto Moreno Tortuero. Taurus, Madrid. 

Mee, John. 2003. "Blake's politics in history" en Eaves 2003: 
133-49.

Meyer, Marvin (ed./trad.). 2005. 1he Gnostic Gospels of Jesus. Har­
per One: Nueva York. 

Mil ton, John. 1996 ( 167 4 ). Paradise Lost. Penguin: Inglaterra. 
Muñoz, Adrián. 2004. "El Kamakala-vilasa ( traducción del sánscri­

to, presentación y notas Y Estudios de Asia y África 125, 39, 3: 
725-36.

___ . 2008. "Hermenéutica y disensión con el canon: La doctri­
na de la energía en la Tripurátápini Upanisad y 1he Marriage of 
Heave11 and Hell". Estudios de Asia y África 136, 43, 2: 383-425. 

___ . 201 O. "Blake y el sentido infernal de la Biblia''. Acta poética 
31,2: 133-64. 

___ .2011. "Alas de ira: La poética de la revolución y mitopoesis 
en Williarn Blake� Ama/tea. Revista de mitocrítica, Universidad 
Complutense-Madrid: Nº3, pp. 225-239. 

Myrone, Martin. 2007. 1he Blake Book. Tate Publishing: Hong 
Kong. 

Nietzsche, Friedrich. 1989. El anticristo. Introducción, notas y tra­
ducción de Andrés Sánchez Pascual. Alianza: Madrid. 

___ . 1992. Basic Writings of Nietzsche. Traducido y editado con 
los comentarios de Walter Kaufinan. Random House/The 
Modern Library: USA. 

___ . 1998 ( 1972 ). La genealogía de la moral. Introducción, no­
tas y traducción de Andrés Sánchez Pascual. Alianza: Madrid. 

236 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Novalis, F. Schiller, F Schlegel, et al. 1994. Fragmentos para una teo­
ría romántica del arte. Antología y edición de Javier Arnaldo. 
Tecnos: Madrid. 

Nurmi, Martín K. 1979 (1957). "On 1he Marriage of Heaven and 
He/1". Blake · s Poetry a11d Designs. A Norton Critica/ edition. Ed. 
Mary Lynn Johnson y John E. Grant. W W Norton & Co.: 
Londres /NY, pp. 553-65. 

Pavese, Cesare. 1994. El oficio de poeta. Selección y traducción de 
Rodolfo Alonso y Hugo Gola. Universidad Iberoamericana: 
México. 

Paz, Octavio. 1999 ( 1956/ 1967). El arco y la lira. En La casa de la 
presencia. Obras completas 1. FCE: México. 

Pelikan, Jaroslav. 2008 (2005). Historia de la Bibilia. Trad. Eisa 
Gómez. Kairós: Barcelona. 

Porchia, Antonio. 1999. Voces reunidas. Ed. Daniel González Due­
ñas y Alejandro Toledo. UNAM: México. 

Poupard, Paul, ed. 1997 ( 1985 ). Diccionario de las religiones. Versión 
castellana de DIORKJ. Herder: Barcelona. 

Pujol, Osear. 2008. "El concepto de la mente en los Yogasutra".Estu­
dios de Asia y África 137,XLIIl, 3: 567-93. 

Raine, Kathleen. 1996 (1970). William Blake. Thames & Hudson: 
Londres. 

Russell, Jef&ey Burton. 1997. A History of Heaven. 1he Singing Sile11ce. 
Princeton University Press: USA/UK. 

Ryan, Robert. 2003. "Blake and Religion" en Eaves 2003: 150-68. 
Saundarya lahari of Sankaracharya. 2001 ( 1977). Ed. V. K. Subra­

manian. MotiJal Banarsidass: Delhi. 
Savater, Fernando. 199 3. Nietzsche. Aquesta Terral UNAM: México. 
Schuchard, Marsha Keith. 2006. Why Mrs Blake Cried. William 

Blake a11d the Sexual Basis of Spiritual Vision. Century: Londres. 
Schock, Peter. 1993. "1he Marriage of Heaven and He/1: Blake's Myth 

ofSatan and lts Cultural Matrix". ELH 60, 2: 441-70. 

237 



ADRIÁN MUÑOZ 

Mahadevan, T.M.P. 1998 ( 1974). Invitación a la filoso.fta de la India. 
Trad. Leticia García Urriza, Rev. Téc. Horacio González de La 

Lama. FCE: México. 
Makdisi, Saree. 2003. Wi/liam Blake and the lmpossible History of the 

1790s. The University of Chicago Press: Chicago & Londres. 
McDannel, Collen y Bernhard Lang. 1990 ( 1988). Historia del cielo. 

Trad. Juan Alberto Moreno Tortuero. Taurus, Madrid. 
Mee, John. 2003. "Blake's politics in history" en Eaves 2003: 

133-49.
Meyer, Marvin (ed./trad.). 2005. The Gnostic Gospels of Jesus. Har­

per One: Nueva York. 
Milton,John. 1996 ( 1674 ). Paradise Lost. Penguin: Inglaterra. 
Muñoz,Adrián. 2004. "El Kamakala-vilasa (traducción del sánscri­

to, presentación y notas)". Estudios de Asia y África 125, 39, 3: 
725-36.

___ . 2008. "Hermenéutica y disensión con el canon: La doctri­
na de la energía en la Tripuratapini Upanisad y The Marriage of 
Heaven and He/1". Estudios de Asia y África 136, 43, 2: 383-425. 

___ . 201 O. "Blake y el sentido infernal de la Biblia� Acta poética 
31,2: 133-64. 

___ .2011. 'i\Jas de ira: La poética de la revolución y rnitopoesis 
en William Blake". Ama/tea. Revista de mitocrítica, Universidad 
Complutense-Madrid: Nº3, pp. 225-239. 

Myrone, Martín. 2007. TI1e Blake Book. Tate Publishing: Hong 
Kong. 

Nietzsche, Friedrich. 1989. El anticristo. Introducción, notas y tra­
ducción de Andrés Sánchez Pascual. Alianza: Madrid. 

___ . 1992. Basic Writings of Nietzsche. Traducido y editado con 
los comentarios de Walter Kaufman. Random House/The 
Modern Library: USA. 

___ . 1998 ( 1972 ). La genealogía de la moral. Introducción, no­
tas y traducción de Andrés Sánchez Pascual. Alianza: Madrid. 

236 

Los VERSOS SATÁNICOS DE BLAKE 

Novalis, F. Schiller, F Schlegel, et al. 1994. Fragmentos para una teo­
ría romántica del arte. Antología y edición de Javier Arnaldo. 
Tecnos: Madrid. 

Nurmi, Martín K. 1979 (1957). "On The Marriage of Heaven and 
He/1". Blake · s Poetry and Designs. A Norton Critica/ edition. Ed. 
Mary Lynn Johnson y John E. Grant. W W Norton & Co.: 
Londres /NY, pp. 553-65. 

Pavese, Cesare. 1994. El oficio de poeta. Selección y traducción de 
Rodolfo Alonso y Hugo Gola. Universidad Iberoamericana: 
México. 

Paz, Octavio. 1999 ( 1956/ 1967). El arco y la lira. En La casa de la 
presencia. Obras completas l. FCE: México. 

Pelikan, Jaroslav. 2008 (2005). Historia de la Bibilia. Trad. Eisa 
Gómez. Kairós: Barcelona. 

Porchia, Antonio. 1999. Voces reunidas. Ed. Daniel González Due­
ñas y Alejandro Toledo. UNAM: México. 

Poupard, Paul, ed. 1997 ( 1985 ). Diccionario de las religiones. Versión 
castellana de DJORKI. Herder: Barcelona. 

Pujo!, Osear. 2008. "El concepto de la mente en los Yogasutra� Estu­
dios de Asia y A frica 13 7,XLIU, 3: 567-93. 

Raine, Kathleen. 1996 (1970). William Blake. Thames & Hudson: 
Londres. 

Russell, Jefli:ey Burton. 1997. A History of Heaven. The Singing Silence. 
Princeton University Press: USA/UK. 

Ryan, Robert. 2003. "Blake and Religion" en Eaves 2003: 150-68. 
Saundarya lahari of Sankaracharya. 200 l ( 1977). Ed. V K. Subra­

manian. Motilal Banarsidass: Delhi. 
Savater, Fernando. 1993. Nietzsche. Aquesta Terral UNAM: México. 
Schuchard, Marsha Keith. 2006. Why Mrs Blake Cried. William 

Blake and the Sexual Basis of Spiritual Vision. Century: Londres. 
Schock, Peter. 1993. "The Marriage of Heaven and Hell: Blake's Myth 

ofSatan and lts Cultural Matrix� ELH 60, 2: 441-70. 

237 



AoRLÁN MuÑoz 

Schorer, Mark. 1959 ( 1946). William Blake. The Politics of Vision. 
Vintage Books: Nueva York. 

Serra, Cristobal. 1992. Pequeño diccionario de William Blake. ( Carac­
teres simbólicos). Alejandría: Barcelona. 

Sirnpson, David. 2003 "Blake and Roma.nticism" en Eaves 2003: 
169-87.

Singer, Ju.ne. 2000. Blake, Jung, and the Collective Unconscious. Nico­
las-Hays, Inc.: York Beach, Maine. 

Swedenborg, Immanuel. 1988 (1977). De planetas y ángeles. (An­
tología). Edición de Jesús de lmirizaldu. Miraguano Ediciones: 
Madrid. 

___ . 2003. Divine Love and Wisdom. Trad. George F. Dole, Intro. 
de Gregory Johnson. Swedenborg Foundation: Pennsylvania, 
EUA. 

Swinbume, Charles Algemon. 1925. "The Prophetic Books''. William 
Blake: A Critica/ Essay. William Heinemann Ltd.: Londres, pp. 
184-309.

Tannenbaum, Leslie. 1976. "Blake's News From Hell: The Marriage 
of Heaven and Hell and the Lucianic Tradition·, ELH 43, 1: 74-
99. 

Thompson, E.P. 1993. Witness Against the Beast. William Blake and 
the Moral Law. The New Press: Nueva York. 

Tola, Fernando y Carmen Dragonetti. 2008. Filosofía de la ludia. Del 
Veda al Vedanta, el sistema Samkhya. El mito de la oposición entre 
"pensamiento" indio y "filosofía" occidental. Kairós: Barcelona. 

Viscomi,Joseph. 2003. "Illurninated Printing" en Eaves 2003: 37-62. 
Weir, David. 2003. Brahma in the West. William Blake and the Orien­

tal Renaissance. SUNY: Albany, NY. 

The Yoni-tantra. 1980. Edición e introducción de J. A. Schoterman. 
Manchar: New Delhi. 

Zambra.no, María. 1993 ( 1973 ). El hombre y lo divino. FCE, México. 

238 




