
 1 

El Quijote y la parodia moderna 

 

   José María Pozuelo Yvancos 

   (Universidad de Murcia) 

 

 El de parodia es uno de esos conceptos que acompañan siempre a 

Cervantes por entenderse a primera vista que su obra mayor, el Quijote, es en 

estructura y función una obra paródica. Ayuda a esa creencia que declare 

Cervantes en el Prólogo del Quijote de 1605 por boca de su bien entendido 

amigo que toda la obra es una invectiva contra los libros de caballerías que 

“no mira más que a deshacer la autoridad y cabida que en el mundo y en el 

vulgo tienen” sus “fabulosos disparates”, intención a la que vuelve en el 

último capítulo de la segunda parte, de 1615, cuando por boca de Cide 

Hamete Benengeli confirma que no ha sido otro su deseo que “poner en 

aborrecimiento de los hombres las fingidas historias de los libros de 

caballerías, que por las de mi verdadero don Quijote van ya tropezando y han 

de caer del todo sin duda alguna”. Y no se trata tan solo de la intención 

declarada de que su obra funcione en torno a un caballero andante que es 

parodia de los caballeros dibujados en esos libros, sino de que en el Quijote 

pueden seguirse, como más adelante recorreremos, muchos episodios, 

diálogos, situaciones, descripciones, que van a suponer un contra-texto 

paródico de otros tantos lugares tópicos de esos libros, pero también de otros 

muchos géneros como el pastoril, el de la Edad de Oro etc. De este modo la 

parodia sería un concepto medular en el sentido y forma de la obra cervantina, 

hasta el punto de que hay dedicados libros enteros a significar dicha estructura 

paródica, como los de Hans-Jörg Neuschäfer (1963) y el de J. I. Ferreras 

(1982) además de ocupar capítulos completos de otros muchos ensayos 

críticos sobre la obra cervantina, como el de E.Riley (1990) o el último de 

A.Redondo (1997). 



 2 

 Con todo, para un tratamiento de este tema en Cervantes y para 

comprender en sus justos términos el lugar que la parodia ocupa en su obra 

tendríamos  que aislar 1º) Qué cabe entender por el concepto de parodia según 

la teoría literaria; 2º) Discutir el modo como Cervantes utiliza la parodia, para 

demostrar que su principal obra no se limita a ser una estructura paródica, 

sino que supera el concepto y lo sobrepasa. Lo haremos a la luz de algunos de 

los lugares principales en que cabe ver elementos paródicos de estilos, temas 

y situaciones de la literatura de su tiempo. 

 Lo primero que hay que advertir es que el concepto de parodia ha 

sufrido modificaciones muy importantes, en extensión y sentido dentro de la 

teoría literaria actual. De ser poco más que una entrada breve en los 

diccionarios de Literatura, especializada en un uso retórico o histórico muy 

delimitado que apenas suscitaba mayor interés (véanse a este respecto las 

entradas de los Diccionarios más al uso, como el de Brioschi-Girolamo, 

Marchese-Forradellas, H. Morier e incluso el muy informado y actual de 

Estébanez Calderón), ha pasado a ser un término en el que algunos autores 

ven una metonimia de la Literatura y que puede servir de puente a dominios 

de gran envergadura reflexiva e incluso a ser,  en la extensión que le da Linda 

Hutcheon (1985) una especie de sinécdoque que vendría a dibujar un lugar 

privilegiado de la posmodernidad, concepto éste que se explicaría desde la 

refracción paródica de la cultura sentida como simulacro. Dominguez 

Caparrós (1994: 97-103) ya dio cuenta del enorme ensanche teórico del 

fenómeno que él relacionó con diferentes lugares teóricos de la modernidad 

crítica, como el bajtiniano, el formalista, el estructuralista en las diferentes y 

sucesivas funciones histórica, estética, constructiva y antropológica, que la 

crítica y la teoría iban asignando al género, que pasó a ser de ese modo algo 

más que un género. Juan Carlos Pueo (2002) ha recorrido las extensiones 

modernas del concepto que ha llegado a ser casi, en algunas de sus 

formulaciones, una metonimia de Literatura. 



 3 

Queda claro a partir de la bibliografía actual sobre la parodia la 

convergencia de dos líneas de fuerza para el ensanche de su significación y 

las dos pasan, directa o indirectamente, por Bajtin. La primera línea de fuerza 

es la que Bajtin introduce al valorar históricamente de otro modo la 

significación de la parodia en su reconstrucción histórica de la formación del 

concepto de novela y de la palabra ajena en la novela y en la configuración de 

los estilos, donde había tenido precisamente un lugar central la intervención 

cervantina. El énfasis bajtiniano sobre el importante lugar del plurilingüismo 

como categoría constitutiva histórica y socialmente marcada dentro de una 

axiología particular ha llevado a ver en los discursos paródicos un elemento 

nada desdeñable del nuevo horizonte ideológico y textual que dió nacimiento 

a la novela moderna en el Renacimiento europeo, desde Rabelais a Cervantes 

(Bajtin 1989: 126 y ss., 310 y ss.) 

 La segunda línea de fuerza más indirectamente bajtiniana, pero a él 

debida en suma, es la lectura que la modernidad crítica ha hecho del concepto 

de intertextualidad, que Kristeva (1969) trajo a la crítica glosando 

precisamente a Bajtin. Este nuevo concepto de intertextualidad, sobre el que 

obviamente no puedo extenderme y que ha sido ya aclarado ampliamente por 

la literatura teórica, tiene dos proyecciones o lecturas, a su vez: una 

restringida, que es la que lleva a cabo Genette (1982:7-17) con su conocida 

ordenación taxonómica de los discursos transtextuales. Reserva para  la 

parodia un lugar restringido, que él llama hipertextualidad, distinguida de las 

otras formas de comunicación transtextual: la intertextualidad, la 

paratextualidad, la metatextualidad y la arquitextualidad. Dentro de todo este 

universo transtextual las prácticas hipertextuales son clasificadas por Genette 

con un afán muy descriptivo y exhaustivo dentro de un lugar específico: sitúa 

a la parodia como “practica hipertextual” que supone transformación lúdica 

que un hipertexto B hace de un hipotexto A (Genette, 1982:36). Pero una 

revisión histórica más profunda nos indica que en la parodia hay algo más que 



 4 

transformación ludica de un texto por otro texto. La burla no es unicamente 

una acto lúdico. 

Tendríamos por tanto, para conjugar todos los sentidos que adquiere el 

concepto de parodia, pero también para entenderlo en el contexto que pudo 

tener Cervantes al escribir sus obras, que volver al principio, como siempre al 

primer texto teórico antiguo, Aristóteles, y también al primer texto teórico 

renacentista, Scalígero. Ambos han discurrido sobre la parodia y en el 

intersticio de ambos podemos encontrar mucha luz. De la muy escasa 

acotación que Aristóteles hace en su Poética (1448ª12-13)  y de los escasos 

textos conservados por la tradición deduce G.Genette (1982:22) tres 

posibilidades de sentido que tienen en común ser la parodia una cierta burla 

de la epopeya o eventualmente de cualquier género noble o serio, obtenida esa 

burla por una disociación y modificación bien de su espíritu,  bien de su tema 

heroico transpuesto a uno vulgar, bien de su estilo, vulgarizando lo noble. En 

los tres casos lo burlesco es lo distintivo y se deduce del enfrentamiento 

temático o estilístico de lo noble con lo vulgar. En el importante texto de 

Scalígero (1561, I, 42) en que se explica el origen y sentido de la parodia, el 

teórico italiano la relaciona con la propia rapsodia del texto épico “en efecto, 

cuando los rapsodas interrumpían sus recitales, se presentaban cómicos, que, 

para alegrar los ánimos, invertían todo lo que se acababa de escuchar. A estos 

les llamaron parodistas, porque al lado del tema serio propuesto, introducían 

subrepticiamente otros temas ridículos. La parodia es, por tanto, una rapsodia 

invertida, que por medio de modificaciones verbales conduce el espíritu hacia 

los objetos cómicos”  

Según esta tradición, entonces, la parodia acompañó siempre al texto 

serio, como su otro yo, siempre viva en el interior de ese texto serio 

invirtiendo su sentido y nobleza, puesto que se ofrecía alternativa al recitado 

de éste. No es por tanto un género más que ocuparía una casilla  en el sistema 

de los géneros. La parodia emerge entonces como la imagen de una alteridad 



 5 

para cada uno de los géneros nobles, imponiendo su doblez, su contrafaz. 

Confirma esta función el recorrido histórico que Bajtin (1989:422-424) hace 

de las parodias en la literatura antigua tardía de Aulo Gelio, Plutarco, 

Macrobio, Ateneo etc. Según las investigaciones de Dieterich, Reich, 

Cornford y otros puede Bajtin deducir que las formas paródico-transformistas 

se aplicaron a un material dispar y heterógeneo y que más que un género 

directo estricto se trataría de una contre-partie cómico irónica de diferentes 

tipos de palabra directa: artística, retórica, religiosa, filosófica etc. En el 

drama satírico conocido como <<cuarto drama>> que sigue a la trilogía 

clásica se abordaban los mismos temas y mitos de esa trilogía. Frínico, 

Sófocles y Eurípides fueron autores de dramas satíricos y por los fragmentos 

conservados del drama de Esquilo “El coleccionista de huesos” sabemos que 

en tal drama se hacía una representación paródica-tranformista de los 

acontecimientos y héroes de la guerra de Troya. Fueron también los 

personajes epopéyicos objeto de parodias, pues tanto el <<Ulises cómico>> 

como el <<Hércules cómico>> fueron muy populares y de todos es conocido 

que al propio Homero se atribuyó tanto “El combate de los ratones y las 

ranas” como el poema cómico sobre Margites el Tonto. Sin embargo de todos 

los textos conocidos o de la tradición reconstruida no se deduce simplemente 

una conciencia de la posible alteridad que cada género podía suscitar como su 

contre-partie, sino también la burla y el enfrentamiento reductor de tal 

tradición. La parodia no ha sido nunca una aserción  locucional simplemente 

paralela al texto serio, sino una acción ilocucional con consecuencias 

perlocucionales de burla y enfrentamiento. El prefijo para de “junto a” se 

ejecutó también y sobre todo con su otro sentido de “frente a”. Es el sentido 

doble de “paralelo”, que va siempre a la vez junto y enfrentado a, como 

“parapeto”  para su confrontación. 

Para fijar un sentido no descriptivo sino explicativo y proyectivo de la 

parodia tendríamos como conclusión que atender a una doble dialéctica en la 



 6 

que siempre la encontramos: 1) por una parte enfrenta a un lenguaje 

autoritario su contra-lugar, su contrapeso, combatiendo de tal modo esa 

autoridad de lo establecido, de lo canonizado y 2.)  por  otra parte de tal 

enfrentamiento se sigue  una reducción del texto parodiado a su descripción 

más hipertrofiada, lo que sirve para revelarlo en sus líneas fundamentales. Se 

sigue de esta doble dialéctica la intervención continua de las parodias en el 

esquema de las formas arquitectónicas que dieron lugar a una evolución y 

transformación de los géneros, pues los textos paródicos estuvieron siempre 

en el quicio de la evolución de cada género, coincidiendo casi siempre su 

aparición con la práctica muerte del género que actúa como hipotexto. 

Precisamente se ve muy bien esto en el caso de las novelas de caballerías, 

cuyo final coincide con la parodia cervantina, en tanto podía visualizarse ya la 

esclerotización del género, y su inferior consumo en el siglo XVII respecto al 

que tuvieron en el siglo XVI, según han documentado las investigaciones de 

Maxime Chevalier entre otros.  

  El primer sentido de la  doble dialéctica al que me he referido es el que 

explica el fundamento mismo de su carácter burlesco y lo vincula a la teoría 

del humor como distancia respecto a la autoridad. De ahí se derivará luego el 

importante lugar de lo carnavelesco, al que enseguida aludiremos. Puede 

explicarse el fundamento de lo burlesco a partir de la teoría que sobre la 

esencia de la risa y de lo cómico construyó Ch. Baudelaire (1852) en sus 

líneas fundamentales confirmada luego por Bergson (1900). Baudelaire parte 

del fenómeno de la “caricatura”, que es una de las realizaciones genéricas más 

claras de la parodia y construye su teoría de lo cómico a partir del análisis de 

la sentencia “ Le Sage ne rit qu’en tremblant” (p.526) subrayando cómo la 

Autoridad, la Doxa, el Verbo Encarnado, el Poder no soporta la risa ni es 

susceptible de ella, en tanto aspira a la intangibilidad, por eso añade 

Baudelaire “le comique disparaît au point de vue de la science et de la 

puissance absolues” (p.527). Lo cómico resulta desde el punto de vista del 



 7 

espíritu ortodoxo  siguiendo la argumentación de Baudelaire, el accidente, el 

resultado de una caída, el fruto de alguna forma de degradación física o moral 

(p.528). En el  Paraíso no hay risa, no hay esta duplicidad que supone una 

caída, hay en cambio la unidad estable de la felicidad eterna sin caídas 

posibles. La risa nace de una duplicidad, de dos textos, de la subversión del 

uno por el otro, de su enfrentameinto, en que la imagen del que ríe arrostra las 

consecuencias de su propia  superioridad sobre el objeto de la risa (p.530). 

   Esto nos llevaría a otro concepto relacionado con la parodia, y que le 

es inherentemente afín, el de la ironía. En el conjunto más amplio de prácticas 

textuales que Pere Ballart ha analizado relacionadas con la ironía se puede 

deducir que los textos paródicos, como los irónicos, tienen siempre una 

vinculación con la alazoneia sin la cual no habría la distancia ideológica 

necesaria para que se produzca el efecto irónico ni el paródico. Dice Ballart: 

“Es en relación a todo aquello que interesa a la ética y a la ideología cuando 

las personas proclaman sus juicios de un modo más circunspecto y tajante y, 

por la misma, causa, más susceptible de ser traducido irrisoriamente a 

términos irónicos” (P. Ballart, 1994:412). 

 Por último creo también que en el camino de las sucesivas 

ampliaciones del concepto no podemos perder una distinción que considero 

clave y que reivindicaré: la que hay entre “estilización” y “parodia”. Bajtin 

(1979: 270-281) distinguió muy diversas formas de estilización de la palabra 

ajena o bivocal, correspondiéndole a la parodia un sentido preciso dentro de 

las estilizaciones de la palabra ajena objetivada, o convertida en fuente de 

discurso. El diálogo oculto, la réplica, la voz del personaje representado, etc., 

son otras diferentes estilizaciones. Situar como dos conjuntos no homogéneos 

ni de igual extensión el de estilización y el de parodia ayudaría mucho a 

entender la obviedad de que toda parodia es una estilización intertextual pero 

no toda estilización intertextual cumple función paródica. Para que haya 



 8 

parodia han de darse otras condiciones peculiares de la estilización., 

singularmente el rebajamiento del texto base y la mostración de su hipertrofia. 

 Para mí esta duplicidad, distancia y esta caída que supone la parodia 

explican un sentido de rebajamiento de lo que ha adquirido por su uso, por su 

técnica, por su valor un cierto carácter alto, autoritario, que mueve la reacción 

del texto paródico como irreverencia respecto a tal autoridad. Con la parodia 

se ejecuta un acto que no es sólo textual, ni solo intertextual sino interactivo, 

en que el segundo texto, el hipertexto, actúa frente al otro, para rebajar su 

autoridad. Para ello es fundamental que el texto parodiado sea también algo 

más que un texto, sea en cierto sentido representación o imagen de una 

textualidad que comparta el mismo sufijo que autoridad. No hay parodia que 

no distinga en el texto parodiado, que no subraye de él precisamente lo 

protuberante de su textualidad, de ahí la importancia que tendrá, como 

veremos enseguida, en el desarrollo de la parodia la hipertrofia del texto 

objeto de parodia, su textualidad subrayada, marcada, estabilizada, devenida 

textualidad  preexistente, fija, casi muerta, y que es la que mueve a la risa.  

En la evolución y ampliación histórica del concepto de parodia 

podemos seguir un camino que iría desde las formas del carnaval medieval, 

premoderno, hasta el simulacro posmoderno, según lo analizó Baudrillard, y 

que tendría como estadio intermedio la parodización moderna de la novela 

donde el Quijote cervantino sería su mejor emblema. Tres estadios por tanto 

en los que se puede recoger una cierta tipología evolutiva de nuestra cultura. 

Afectan a Cervantes los dos primeros: el carnaval y la novela moderna. 

En el estadio más bajo, inicial, estaría la subversión carnavalesca, que 

comienza siendo una parodia festiva de ritos litúrgicos y de personajes 

celebres. Algunos cervantistas y entre ellos Agustin Redondo (1989 y 1997) 

han allegado el concepto de “carnavalización” para explicar diferentes lugares 

del Quijote. Incluso la caracterización física de los personajes Quijote y 

Sancho remitirían a la pugna de doña Cuaresma con don Carnal, pero también 



 9 

episodios como la armadura de caballero en la Venta, el manteo de Sancho, 

bodas de Camacho etc.   

  Pero no hay que creer que carnavalización y parodia sean conceptos 

que se cubren. Antes al contrario lo fundamental y distintivo del carnaval es 

su vocación unificadora: en la misma fiesta carnavalesca lo que inicialmente 

eran dos textos (el del rito parodiado y su representación burlesca) tiende a 

convertirse en un solo texto, en el que la vida, la fiesta, irrumpe hasta borrar el 

escenario y evitar la distinción entre ambos textos. Los espectadores no 

asisten al carnaval sino que lo viven (Bajtin, 1987:13), durante el carnaval no 

hay otra vida que la del carnaval y el espacio de fiesta y libertad invade como 

vida todo el escenario: “durante el carnaval es la vida misma la que juega e 

interpreta (sin escenario, sin tablado, sin actores, sin espectadores, es decir sin 

los atributos específicos de todo espectáculo teatral) su propio renacimiento y 

renovación sobre la base de mejores principios. Aquí la forma efectiva de la 

vida es al mismo tiempo su forma ideal resucitada” (ibidem, p.13). Es por ello 

muy importante que el mundo alternativo que se construye en forma de 

parodia al oficial (al de la Iglesia o al Estado) coincida con ciclos concretos de 

renovación, como exaltación o figura de una nueva vida, en que se vive la 

utopía de un juego subversivo que guarda una profunda relación con el tiempo 

natural, biológico e histórico y con los ciclos de la renovación, muerte y 

resurrección. Esa universalizadora fusión prorrumpe también como exaltación 

del cuerpo y afecta a toda la colectividad. En el carnaval la risa no se sitúa 

fuera del objeto aludido, ni se le opone, sino que lo anula en su integridad, 

sustituyéndolo. Precisamente esa fusión es la que dificulta la proyección 

misma de Rabelais sobre la posteridad, reflexión con la que Bajtin inicia su 

libro, puesto que los contextos carnavalescos han perdido en buena parte el 

texto origen de la fiesta rabelesiana, que no era texto escrito, ni se ha 

conservado la mayor parte de las farsas, bufonadas y juegos en que Rabelais 



 10 

inscribe su obra. En síntesis: el carnaval ambiciona el triunfo de la vida sobre 

el de la textualidad. 

La modernidad de la novela en cambio, y en este sentido el modo de 

funcionar la parodia en el Quijote, no sería tanto la reproducción del rito 

canavalesco como otra forma más evolucionada que se edifica sobre la 

dualidad textual. Ahí cabe situar la permanente lección cervantina sobre dos 

textos enfrentados en la que hay una reflexión no solo paródica, sino 

mediatizada por una construcción profundamente irónica en la que Cervantes 

ofrece la representación misma de la lucha de esos dos textos, hasta convertir 

la parodia en un ingrediente más de la construcción meta-ficcional. Este 

estadio nuevo de la función paródica, más evolucionado respecto al 

carnavalesco es el que recorre la distancia que hay entre Rabelais y Cervantes, 

que es también la que hay entre el carnaval como fiesta unitiva y la parodia 

cervantina que permanece como confrontación no sólo de dos textos, sino de 

la vida y la textualidad misma, puesto que D.Quijote hubiera querido que su 

vida fuese igual al texto ideal, a la edad dorada de los caballeros andantes, y 

no lo consigue. 

 A lo largo de toda la obra se percibe esta distancia, los dos textos, el de 

la parodia y el parodiado, puesto que es el eje constructivo del libro. Si el 

carnaval había pretendido romper con el escenario, ocupándolo por la vida, el 

Quijote no es carnavalesco, porque nos enseña constantemente el límite del 

escenario, vuelve sobre él para mostrarnos que ese escenario dual permanece 

y que la representación, el signo (el texto literario) no coincide con lo 

representado (el texto de la vida); esta dualidad no sólo se da en la parodia 

caballeresca, sino en la pastoril, en el retablo de Maese Pedro, en el engaño de 

Dulcinea y hasta en detalles mínimos según vertemos enseguida. 

Puede servirnos como emblema de la dualidad el tratamiento que 

Cervantes ofrece del mozalbete azotado a quien D.Quijote ayuda en el cap. 4 

de la Primera Parte y la conclusión tremenda en el nuevo encuentro con tal 



 11 

muchacho en el capitulo I, 31: este zagal le espeta a D.Quijote la verdad 

fundamental del libro: el orden ideal que su juego pretende, restaurar la 

justicia en el mundo, es una ilusión que sólo le ha traído perjuicios, puesto 

que la vida y su verdad continuó cuando D.Quijote  se marchó y el chico 

siguió recibiendo los azotes de su amo, incrementados. Tamaño desengaño es 

la urdimbre misma del libro, pero ofrece la dimensión total del sentido 

paródico: el orden ideal, que el carnaval había logrado, esa utopía festiva de la 

unión en que el juego lo ocupa todo y ya no hay escenario es llevada por 

Cervantes a la contradicción de la parodia: no sólo la vida continua al margen 

de la utopía textual-literaria, sino que permanece enfrentada a ella. El “mundo 

al revés” del carnaval es el que no logra D.Quijote, espejo donde rompen las 

diferentes utopías textuales, encarnaciones de Edad de Oro de la pre-

modernidad. La risa espontánea del carnaval se sustituye por la ironía 

distanciada de Cervantes, que percibe y mide la distancia que hay entre el 

texto parodiado y la parodia, que es la que hay entre la textualidad y la vida. 

 En el territorio de los géneros es muy importante la dimensión meta-

discursiva de la novela cervantina, en la medida en que dio origen por su 

desdoblamiento irónico a un nuevo estatuto intelectual del género, estatuto 

metadiscursivo que la  Vida y opiniones de Tristan Shandy  de Sterne 

continuó y luego toda la historia de la novela europea. Para ello es esencial 

que D.Quijote sea algo más y algo diferente a una mero personaje paródico, 

precisamente porque hace complejo el estatuto de la credibilidad del propio 

héroe y de su total identificación con la caballería andante. A lo largo de toda 

la obra hay  junto a una solidarización del héroe con la palabra parodiada 

(esto es su ser caballero sin fisuras, según pretende), una autocrítica del 

propio héroe hacia la palabra parodiada ( conforme la obra avanza nace el 

estigma de la sospecha en el seno del propìo héroe) y un desengaño final 

respecto de ella, lo que lo convierte en diferente a un loco sin remedio. 



 12 

 La gran obra de Cervantes ha introducido el distanciamiento irónico 

incluso en el seno de la parodia, lo que ha dado imagen de una mayor 

profundidad que la que ofrecía el solo estatuto paródico inicial, lo que nos 

permite hablar de una parodia en segundo grado, que es capaz de ironizar 

sobre su propio estatuto, de modo que a la vez que funciona como tal parodia, 

se desmonta el artificio paródico mismo por la distancia de los héroes para 

con el punto paródico de partida, según analizaremos en lo que sigue. Isaias 

Lerner (1990) ya vió en la Segunda Parte un funcionamiento creador muy 

distinto al de la Primera, en consonancia con otros elementos estructurales del 

conjunto. Llamo la atención además de que en ese sentido también hay una 

evolución del estilo de la novela, que nace en sus primeros pasos con 

vocación paródica, pero que va introduciendo, sobre todo a partir del capítulo 

VIII de la Primera Parte ese segundo grado del que hablamos y que pasamos a 

recorrer en sus episodios y lugares más significativos una vez podamos 

distinguir ejemplos de lo que llmao primer y segundo grado de la parodia. 

Respecto al que podríamos llamar “la parodia en primer grado” fue 

muy visible desde el primer momento que el Quijote arranca como una 

versión paródica de los libros de caballerías. Según hemos visto en la 

presentación de las teorías de la parodia esta modalidad tiene un doble 

sentido: es una burla, pero también un homenaje. Hay una duplicidad 

constante en el primer Quijote respecto a la valoración de los libros de 

caballerías, duplicidad que no pertenece unicamente a Cervantes, sino que era 

un signo de la época. En 1611 define así Sebastián de Covarrubias en su 

Tesoro de la lengua castellana: “Libros de caballerías: los que tratan de 

caballeros andantes, ficciones gustosas y artificiosas de mucho 

entretenimiento y poco provecho, como los libros de Amadís, de don Galaor, 

del caballero de Febo y de los demás”. Se ve en esta definición ya el 

rebajamiento al nivel de artificiosidad que permitía que la parodia cervantina 

no estuviera fuera de lugar y se refiriese a una tradición ya algo muerta y sin 



 13 

duda depauperada. De ese anquilsamiento puede dar idea que a cominezos del 

siglo XVII eran ya mucho menos sus lectores y ediciones, según Maxime 

Chevalier ha investigado, y por tanto eran sentidos como un género del 

pasado, sin apenas lectores contemporáneos, distancia que ha ido además 

creciendo. Pero hay que decir que precisamente ha sido la parodia cervantina 

la que ha servido para la perpetuación y conocimiento de tales libros. Da 

cuenta de esta paradoja el propio Goethe, cuando en una carta de 1805 a 

Federico Schiller, advierte que ha leído el Amadís y  la impresión causada por 

“tan hermosa y excelente obra”, y lamenta no haberla conocido antes, “sino a 

través de la parodia que sobre ella se ha escrito”, es decir, fue el Quijote el 

que permitió una difusión del Amadís más allá del siglo XVII. Se ve 

claramente en esta intervención de Goethe la doble dimensión de la parodia, 

de ser burla, pero implicar un homenaje, que en el texto de Cervantes no deja 

de hacerse en muchos lugares y para algunos de esos libros. Precisamente hay 

que mirar los episodios más directamente paródicos como ejemplo de este 

anquilosamiento. Pero a cualquier lector del Quijote no se le escapa una 

ambivalencia cervantina, que permite los elogios que se prodigan a ciertos 

libros el Amadís y el Tirant lo Blanc, entre ellos, en el famoso y donoso 

escrutinio que el cura y el barbero hacen de la biblioteca del hidalgo (Quijote, 

1, 6) y permite los muchos  juicios positivos desperdigados a lo largo de toda 

la obra para algunos de tales libros y el conocimiento muy preciso que 

Cervantes muestra de por lo menos doce de ellos, singularmente de los dos 

citados y del Orlando Furioso de Ariosto. Una lectura por otra parte de los 

famosos capítulos “teóricos” (Quijote, 1, 47, 48 y 50) en que se discute acerca 

de los libros de caballerías, en relación con la poética aristotélica y en la 

discusión que llevan a cabo el canónigo de Toledo con el propio don Quijote, 

permite calibrar a la vez un vituperio y una alabanza. 

Pero para que la burla se produzca es preciso un cierto rebajamiento o 

anquilosamiento del objeto de la parodia, es decir, de la propia tradición 



 14 

caballeresca, que a la altura de 1605 podría decirse que era ya una textualidad 

reducida, rebajada, anquilosada, y sobre todo un episodio del pasado, con 

muy escasa vigencia. La parodia de Cervantes se ha visto que coincide en 

muchos aspectos con los juicios negativos que sobre tales libros emitían no 

sólo los moralistas más cerrados (la Iglesia siempre vió en ellos un peligro 

moral, por la destada fantasía del maravilloso no cristiano) sino también al 

alimón admirables y reputados humanistas de la talla de Juan Valdés, quien 

declara su lectura poco menos que un pecado de juventud y Luis Vives, quien 

los condena sin vacilaciones.  

Un primer estadio de la parodia de los libros de caballerías se produce 

en los propios nombres de los protagonistas, en los que Agustín Redondo ha 

visto una proyección de la tradición de la burla carnavalesca. La tradición 

platónica había significado, según advierte Fray Luis de León en De los 

nombres de Cristo que “el nombre es como la imagen de quien se dice”. 

Cervantes introduce una grotesca disconformidad entre significante y 

significado para crear apelativos que definen grotescamente a los personajes 

que los llevan. Ya se ve esto en el capítulo primero. Don Quijote se las ve 

felices poniendo nombres nuevos y muy sonoros a los protagonistas de la que 

va ser su vida. El capítulo se cierra con el gozo de don Quijote imaginando 

que el gigante derrotado y puesto a los pies de su dama iba a ser nada menos 

que “Caraculiambro, señor de la insula Malindrania” (se ve el juego formado 

a partir de caraculo y malandrín), es decir con una jocosa deformación 

onomasiológica, que se sostiene a lo largo de todq la obra para los nombres de 

gigantes, caballeros y princesas, y del que se sirven luego los propios que 

disfrazan a Dorotea de Micomicoma). Debe leerse también en este sentido la 

oposición Quijano/Quijote- pieza de la armadura que cae sobre el muslo- 

opòsición de la que Cervantes hace concluir “Yo fui loco y ya soy cuerdo, fui 

don Quijote de la Mancha y soy agora, como he dicho, Alonso Quixano el 

Bueno” (II,74). Esa oposición muestra la denominación del héroe como una 



 15 

deformaciób burlesca, paródica, de su propio nombre, vinculada a la locura, y 

que cesa cuando ésta se ve curada. Según Redondo, escrita la obra por un 

morisco, la pronunciación aljamiada de los moriscos permite obtener el 

contraste qui-sano (el que tiene juicio sano) y qui-zoten(el que no tiene seso).  

En otro momento, cuando se trata de enumerar los ejércitos que don 

Quijote ve en un rebaño de ovejas (Quijote, I, 18), a causa de la polvareda 

levantada, el héroe confunde todas las cosas. Hay que notar que la presteza 

que el narrador atribuye a esa enumeración, pero tambiñén la justeza de los 

atributos remite nada menos que a un texto base, sobre el que a su vez la 

literatura caballeresca había impuesto una versión, que es las despcripciones 

de los ejércitos en la Iliada, (rapsodia III) o en Eneida (canto VII), con lo que 

el efecto de rebajamiento o caída paródica es mayor.  Pero lo más evidente en 

cuanto a degradación del objeto es una rebajamiento onomasiológico en los 

nombres de los capitanes: el primero es el grande emparador Alifanfarón (Ali 

porque sigue a Mahoma, pero no deja de ser fanfarrón), y es señor de la 

Trapobana (juego con tropa vana), el segundo es Pentapolín del 

arremangado brazo, es decir el rey cinco veces burro (pentapollino). Otro de 

los jefes se lamará Timonel de Carcaxona (donde se alberga, tras el 

toponímico de origen en Carcasonne, ciudad francesa, un guiño hacia su 

homonimia parcial con ‘carcajada’). Está claro en estos ejemplos, que podrían 

continuarse, que el Quijote comienza con una estructura tipicamente paródica, 

aplicada no solamente al engaño a los ojos de lo que don Quijote ve con los 

suyos (ve caballeros andantes donde hay rebaño de ovejas), esto es no sólo a 

la estructura de contenido, sino a la propia realidad rebajada del texto base, 

porque don Quijote no ve a Amadís o Esplandián, sino a sujetos mucho más 

grotescos y menos heroicos, de lo que da una idea este rebajamiento 

onomástico y caracteriológico que es constante en los primeros capítulos. 

Hemos dicho arriba que si hay parodia es porque el texto objeto de ella  sufre 

menoscabo en su propia textualidad. Por eso no basta que haya engaño a los 



 16 

ojos, y que la realidad no corresponda al modelo, sino que lo esencial del 

parodismo cervantino es que ese modelo está ya degradado en su propia 

percepción, desde la inicial fisonomía con que se ha metamorfoseado a los 

ojos de don Quijote. 

Los primeros capítulos de la obra según es conocido son aquellos en 

que la parodia de primer grado, aplicada sobre las costumbres caballerescas 

resulta más evidente. Menéndez Pidal, siguiendo una idea de Menéndez 

Pelayo, señaló ya que en la obra había una progresiva depuración de la 

fórmula meramente paródica, que para don Ramón era en cierto modo algo 

tosca y que significaba un proyecto inicial supuestamente ejecutado sobre el 

modelo del Entremés de los romances, núcleo germinal del proyecto 

cervantino. Podría decirse que el camino recorrido por la obra entre el 

capítulo II de la Primera Parte, en que don Quijote sale a la busca de 

aventuras por los campos de Montiel, armado de sus peculiares armas y en su 

no menos peculiar y antiheroico Rocinante, y los capítulos 23 al 25, en el que 

se narra otra aventura paródica directamente inspirada en el Amadís, esto es la 

penitencia en Sierra Morena, son los capítulos en que la parodia que hemos 

llamado de primer grado se cumple sin variaciones notables del esquema 

típico. Es decir, la parodia es ejecutada sobre los modelos caballerescos que 

se metamorfosean pero en cierto modo se citan como texto primario, 

hipotexto, para los que don Quijote es un hipertexto. Sería una parodia clásica 

de los libros de caballerías. Veremos luego como la penitencia en Sierra 

Morena es lugar donde puede percibirse ya el giro que la obra da hacia una 

parodia de segundo grado, y por tanto a una problematización misma del 

sujeto y objeto de la parodia. 

Antes podemos ver un ejemplo de parodia de primer grado, quizá un 

ejemplo emblemático del modo de proceder en los primeros capítulos de la 

obra. Nos bastará con recorrer los capítulos II y III de la Primera Parte, esto es 

el modo como don Quijote llega a la venta (castillo) y es allí armado 



 17 

caballero. El padrino acaba siendo el ventero a quien ayudan dos prostitutas. 

Es un modo de proceder que se prolongará luego según el mismo esquema de 

contrastes entre lo real (hipertexto) y lo imaginado (hipotexto) en el manteo 

de Sancho (I,17), en la lucha con el rebaño de ovejas (I,18) y en otros varios 

capítulos de esta primera Parte. Vayamos pues a la venta, y veamos el modo 

de proceder del primer grado de la parodia cervantina. Para que una parodia 

sea eficaz el texto base ha de ser ejecutado en sus propia verbalidad, según 

hemos visto arriba, es decir que Cervantes ejecuta una verdadera parodia, 

porque no solo se sirve de una idea, sino también de un estilo, en este caso el 

estilo elevado de tales libros. Es muy visible esto en la descripción del 

amanecer mitológico que don Quijote imagina escribirá algún día el sabio que 

de cuenta de sus hazañas: “Apenas había el rubicundo Apolo, tendido por la 

faz de la ancha y espaciosa tierra las doradas hebras...” cuando don Quijote 

deja las “ociosas plumas” (con epiteto petrarquesco), es decir todo el lenguaje 

comienza a ser parodia de estilos cultos, que el héroe había aprendido en los 

libros de caballerías, pero tambien en lecturas que están en la base de ellos, 

como la épica, el mundo de la tradición cortés, la pastoril y el petrarquismo.  

La parodia de armarse caballero don Quijote en la venta, narrada en el 

capítulo III, está precedida en el capítulo II por el encuentro con las que él 

cree doncellas y la incomprensión de estas hacia su lenguaje y actitudes que 

imitan las arcaicas del género parodiado, incluido en el romance de Lanzarote 

que les espeta. También más adelante por la cena que ha lugar esa noche, y en 

la que don Quijote procede a una metamorfosis de cuantos ingredientes se le 

van ofreciendo (bien humildes como podían ser una cena de una venta de 

caminos). Es decir el esquema sigue siendo onomasiológico, pero esta vez por 

elevación, las modestas truchuelas (abadejos) en suculentas truchas. No puede 

escapar a la significación meramente paródica del pasaje el hecho de que se 

produzca en los demás personajes una mofa, una risa. Si todos los presentes 

se burlan es porque don Quijote es realmente ridículo, se da la caída de que 



 18 

hablaban Baudelaire y Bergson, en tanto el personaje es la contra-faz, y se 

mide pues la distancia de los dos textos, el ideado y el real, núcleo de caída 

que ejecuta toda parodia pura. Viene luego, ya en el siguiente capítulo todo el 

ritual caballeresco de velar en capilla las armas, a la que sigue el poco 

edificante curriculum que exhibe el ventero, primer ejemplo de vida 

picaresca, pues todos los lugares citados de sus correrías y hazañas eran las de 

conocidos lupanares. El esquema que sigue es paródico todo él, facilitado por 

el juego al que se prestan el propio ventero y las rameras, que le siguen el hilo 

y aun ejecutan bien los rituales de rigor, que demuestran conocer por tanto. La 

ceremonia de investidura para la que se han aducido modelos en la armadura 

de Esplandian en el capítulo CXXXIII del libro IV del Amadís y también en 

Primaleón, asi como la ceremonia tal como viene descrita en textos del siglo 

XVI que desarrollan la descripción de ella en las Partidas, puede figurar 

como emblema del recurso paródico del que se ha de convertir en un juego de 

escarnio, farsa o entremés (como luego se ejecutaría en un entremès de 

Francisco de Avila, en 1617) sostenida también en el juego lingüistico 

anfibológico que va pautando la distancia entre el hipertexto y el hipotexto, 

como ocurre por ejemplo con otorgar don Quijote el don a las dos rameras y 

los jeugos de lenguaje que tal gesto provoca (vid.A.Redondo, 1997: 300-302). 

Dentro de la serie de textos en que el Quijote ejecuta esta parodia de 

primer grado hay también como se sabe parodias que exceden el campo de las 

novelas de caballerías. También la novela pastoril y las que han nacido al 

abrigo del amour courtois, con injertos neoplatónicos sirven de pretexto para 

la parodia cervantina. En ese sentido podemos leer los pasajes en que don 

Quijote declara la continencia de su amor platónico por Dulcinea como 

remedo de otros muchos textos, incluso del propio Cervantes, porque la pareja 

don Quijote Dulcinea es una proyección de la de los nobles amores de Elicio 

y Galatea. Si leemos el famoso por ello discurso de Tirsi en el libro IV de La 

Galatea encontramos toda la doctrina sobre la que se sustenta el sueño de 



 19 

amor idealizado y platoniozante que inspirará los de don Quijote por su dueña 

Dulcinea. Por lo mismo haber escrito La Galatea una ortodoxa ficción 

pastoril no es óbice para que en diversos lugares del Quijote se parodien sus 

motivos. Puede el lector ver un ejemplo de tratamiento paródico tanto en el 

episodios del encuentro con los cabreros (I,11) y como el Discurso de la Edad 

de Oro que don Quijote pronuncia con las bellotas en la mano, en tan magna 

ocasión, remite paródicamente a textos de Ovidio proyectados en el 

Renacimiento a partir de la Arcadia de Sannazaro: “Dichosa edad y siglos 

dichosos aquellos a quienes los antiguos pusieron nombre de dorados...” etc. 

El asombro de los cabreros y el contraste tan acusado entre la ocasión y el 

tono y contenido del discurso, densamnete retóricos, proporcionan a éste una 

cualidad netamente paródica que mide la distancia entre el ideal y la realidad, 

en tanto aquél mito de la Edad Dorada, puede ser cruzado por don Quijote con 

la edad caballeresca. 

 Otro lugar tipicamente paródico, esta vez en concreto del género 

pastoril es el proyecto que don Quijote, derrotado ya por el caballero de la 

Blanca Luna, alberga  de resituar su imitatio, cambiando de género, para crear 

un idilio pastoril. Ocurre casi al final de la obra, en el capítulo II, 67. Antes, 

en la visita a la impenta barcelonesa (II,62) don Quijote ha tenido ocasión de 

hablar de la Aminta de T.Tasso y del Pastor Fido de Guarini, es decir los dos 

modelos de égloga del siglo XVI. Ha preparado pues a los lectores, que ya lo 

estabamos desde el retiro del enamorado en Sierra Morena en la Primera 

Parte, con la atmósfera precisa para una parodia de la literatura pastoril, muy 

visible en la forma como don Quijote imagina, bajo el disfraz de pastor 

“Quijotiz” y Sancho el pastor “Pancino”, “nos andemos por los montes, por 

las selvas y por los prados, cantando aquí endechando allí...” bebiendo los 

liquidos cristales de las fuentes, con frutos de las encinas a mano..etc. Sancho 

finge seguirle la corriente. “Pardiez que me ha cuadrado y aun esquinado tal 

género de vida...”, pero la sola inclusión en el proyecto del bachiller Sansón 



 20 

Carrasco y del maese Nicolás el barbero y aun del cura, muestra que ya se ha 

producido en Sancho la precisa distancia y descreimiento, lo que no impide 

que con la figura del pastior Sansonsino o del pastor Carrascón, con la de 

Teresona, en fin y con los instumentos musicales que se rememoran, y toda 

esa arcadia revisitada, continue Cervantes con la parodia de ese género, tanto 

más visualizado como paródico y anquilosado, inútil, cuanto los lectores, y el 

propio Sancho sabemos que son postrimerías de derrotado. Es más, por si 

había quedado duda, cuando en el lecho de muerte, Sancho le conmina a que 

no se muera y le recuerda que tiene aun que realizar tal proyecto de vida 

pastoril, la respuesta de don Quijote no deja lugar a dudas respecto: “vámonos 

poco a poco, pues ya en los nidos de antaño no hay pájaros hogaño” (II, 74). 

Hasta aquí hemos recorrido algunas formulaciones de las muchas en 

que se da la que hemos llamado “parodia de primer grado”, es decir aquella 

en que don Quijote ejecuta un modelo conocido y lo aplica sin metamorfosis 

alguna, salvo la que lo rebaja aún más, o lo que es lo mismo aquella en que 

don Quijote es héroe que remedando un texto se atiene a  cunplir su papel de 

mera encarnación de una locura libresca. 

Pero muy pronto en el Quijote se abandona la mera mecánica de la 

estructura puramente paródica. A partir creo que de la penitencia de don 

Quijote en Sierra Morena (I, 25) se produce una quiebra del modelo paródico 

que hemos visto muy presente  en los primeros capítulos, para caminar a una 

parodia de segundo grado, es decir a una complejidad en la que se somete a 

juicio y conversación el propio texto parodiador y las cosas que parecían de 

una forma simple reproducir el enfrentamiento del ideal con la realidad, se 

tornan mucho más complejas. Quiero decir que lo que impide por fortuna al 

Quijote ser una mera parodia es que Cervantes advierte pronto la densidad y 

el relieve  posibles que podría adquirir su héroe si en lugar de comportarse 

siempre unilateralmente como un loco que transmuta la realidad y no ve, le 

ocurre que pasa no solo por episodios de cordura, sino que puede incluso 



 21 

jugar a ironizar el juego de la parodia y lo que es más decisivo, incluso 

juzgarlos desde fuera y poner a los lectores de su parte. Es decir convertirse 

en un sujeto parodiador y no solo en un objeto paródico. Cervantes construye 

un héroe que ya no es de una sola pieza, que no se comporta siempre del 

mismo modo, y ejecuta con él un conflicto que le lleva a otro lugar más 

trascendente que el mero remedo de los ideales góticos. Quizá la mejor forma 

que el lector tuviere de percibir este mecanismo que aleja al Quijote 

cervantino de la mera estructura paródica sea la lectura del Quijote apócrifo 

de Avellaneda, porque esa mutación no se da en el heroe avellanesco ni en el  

siempre tosco y soez Sancho que le acompaña. 

Notemos que el episodio de Sierra Morena ha sido precedido, unos 

capítulo arriba, por la historia de Marcela y Grisóstomo, donde se produce ya 

una comunicación entre el mundo libresco y el humano-real, pues es historia 

que los cabreros conocen real y cercana. Se da en esa hisotria ahí el proceso 

inverso a la parodia y que prepara al lector para que idéntica simbiosis pueda 

producirse en el propio don Quijote, pues Marcela y Grisóstomo son seres 

humanos disfrazados de pastores que juegan su circunstancia al margen de los 

libros, como acabará haciéndolo el propio protagonista. El episodio de la 

penitencia en Sierra Morena tiene un arranque paródico de primer grado: El 

texto base es otra vez el Amadís, quien sintiéndose desdeñado y hasta 

traicionado por su amada Oriana se había retirado a las fragosidades de la 

Peña Pobre a hacer penitencia. Pero don Quijote muestra por vez primera que 

al remedar este acto de Amadís, no solo emulará la conducta del héroe, como 

hasta ahora venía haciendo, sino que también hará una imitación artística 

(Avalle Arce, 1975) Don Quijote empieza a ser consciente que su suerte será 

literaria, en la medida en que pueda hacer que su imitatio sea también artística 

con lo que “ha de ganar perpetuo nombre y fama en todo lo descubierto d ela 

Tierra y echar con ella el sello a todo lo que pueda hacer perfecto  y famoso a 

un caballero andante” (I, 25). Por tanto su imitatio es no solo de conductas 



 22 

heroicas sino de los modelos artísticos a que han dado lugar. Su vocación es 

por vez primera la de un héroe literario, con conciencia de tal. Este 

deslizamiento será muy importante en la estructura del Quijote, que comienza 

a inscribir el libro o esfera de la representación en el mundo representado y 

por tanto comeinza a tener autoconciencia de signo. Con ella vendrá también 

el interés de don Quijote sobre las representaciones a que dan lugar sus 

hazañas, que será el nucleo estructural que gobierne la Segunda Parte, desde 

el fundamental capitulo II, 3, pero que se anuncia ya en estos parlamentos 

habidos en Sierra Morena. 

 Singularmente se produce el quiebro con la motivación misma de la 

penitencia, pues Sancho le pregunta si Dulcinea del Toboso le ha dado el 

motivo para tal penitencia, como Oriana se lo dio a Amadís, a lo que don 

Quijote responde que “ahí está el punto [...] y esa es la fineza de mi negocio, 

que volverse loco un caballero andante, con causa, ni grado ni gracias; el 

toque está en desatinar sin ocasión y dar a entender a mi dama que, si en seco 

hago esto ¿qué no hiciera en mojado?”. “El toque está en desatinar sin 

ocasión”. Es decir en parecer loco enamorado, en ejecutar su propia voluntad, 

un acto consciente de ser mero remedo artístico y por tanto que por esa 

autoconciencia le saca de la locura, de la simple enajenación. Llamo parodia 

de segundo grado a este momento en que don Quijote sabe que juega, y no 

solamente se limita a jugar. Y en esa distancia establecida en el héore para 

con los modelos, de mayor o menor aproximación según le convenga o 

interese a él, se quiebra o cae de bruces la estructura paródica de primer grado 

sostenida hasta ese momento. La parodia es susceptible de ser regulada por la 

voluntad del héroe, que desde ese momento deja de ser por ello un objeto 

paródico y se convierte en sujeto regulador, en intensidad pero también en el 

juicio acerca de su verdad, de su propia textualidad, de su imitatio y por tanto 

de sus locuras. La parodia no pertenece ya a un texto que le heroe no domine, 

inmerso en su locura, sino al punto en que el héroe contempla y elige la gracia 



 23 

o donosura de su propia ejecución. Don Quijote es ya sujeto que regula su 

destino de héroe paródico siendo al mismo tiempo objeto de las parodias, y en 

ese sentido hablo de una parodia de segundo grado, que se desdobla, ejecuta 

un movimiento metadiscursivo y se contempla a sí misma. 

 Iniciado ese proceso ya no se abandonará y llegaremos al punto en que 

dudemos de si don Quijote cree o no realmente en lo que representa. Como el 

lector sabe, toda la serie de juegos metaparódicos que se inicia con el  

encantamiento de Dulcinea, ideado por Sancho  para ocultar su no visita 

cuando en Sierra Morena le cumplía entregarle una carta, y que  continúa con 

la bajada a la cueva de Montesinos (II, 23) la prescripción de los azotes, 

culminan en el episodio de Clavileño (II,41) y las palabras que don Quijote 

pronuncia a Sancho en el final de ese episodio “ Sancho pues vos queréis que 

se os crea lo que habéis visto en el cielo, yo quiero que vos me creáis a mí lo 

que vi en la cueva de Montesinos. Y no os digo más”. Tales palabras minarán 

de modo definitivo la seguridad del lector en la credibilidad de don Quijote, y 

por tanto su definitiva separación del mecanismo de un loco paródico, simple 

objeto de burla. Incluso más: don Quijote llega a ser tan consciente del juego 

especular y metaliteario en que ha entrado que le reprocha al capellán de los 

de los duques la poca piedad con que lo ha tildado de Tonto y lo pone en su 

sitio con un muy medido discurso, lleno de razón (II,32). Don Quijote por 

tanto no sólo es capaz de salir de su locura, sino que es capaz de contemplarse 

como objeto de una ejecución paródica en el teatro de ese castillo. 

Para que el lector pueda ver el mismo la trascendencia de este segundo 

grado en el que entra la estructura, ya por tanto no simplemente paródica, del 

Quijote, vayamos como ejemplo más emblemático de parodia de segundo 

grado, al episodio central de la Cueva de Montesinos, que Avalle Arce y otros 

críticos han visto paralelo al de Sierra Morena, en tanto ambos son episodios 

de meditación del héroe en su soledad, dormido y despierto en cada caso. 

Independientemente de que el arranque del episodio tenga todos los 



 24 

antecedentes litararios que han sido recorridos por H.Percas de Ponseti (1975) 

y Aurora Egido (1994) y que haya un remedo de la bajada de Eneas al 

Averno, y de otras muchas bajadas de gran tradición literaria, el hecho es que 

don Quijote tiene ocasión de encontrase con alguno de los héroes a quienes 

tanto admira.Está el Montesinos del Romancero, pero también Durandarte, 

Belerma, Merlín etc. En este episodio se va aproducir un fenómeno 

fundamental: será el propio personaje don Quijote quien actuará como 

narrador de lo que solamente él ha visto (o soñado), lo que le permite realizar, 

notemos que a él mismo como personaje y no a Cide Hamete (quien al 

comienzo del siguiente considera este capítulo apócrifo) y tampoco a 

“Cervantes”, el segundo autor, una parodia del propio mundo caballeresco, 

pero también de acontecimeintos anteriores de la obra de la que él forma 

parte. Es decir, que don Quijote será ya sujeto parodiador y no objeto 

paródico, siendo por tanto el que ejerza tal grado de distancia respecto al 

mundo que representa que le permite incidir en aspectos directamente 

burlescos de ese mundo. El heroe paródico de los primeros capítulos se 

convierte en narrador parodiador, y por tanto el ejecutor de ese segundo grado 

del que venimos hablando, que es que proporciona a la estructura una 

duplicidad de la que carecen las meras representaciones paródicas de primer 

grado que hemos recorrido arriba. 

El artificio del sueño que recubre toda la escena le permite al personaje-

narrador llenarla de dobleces y juegos, como es ya la propia caracterización 

de Montesinos, que aparece no sólo vestido con un “capuz de bayeta morada”, 

sino también con una beca de colegial. Esta caracterización rebajada, paródica 

del héroe Montesinos la realiza don Quijote como un guiño al estudiante-guía 

o bien como  una forma más de hibridismo cómico-burlesco con lo heroico 

que anima la estructura misma el texto, pero no olvidemos que ahora es don 

Quijote el agente y no paciente de tal hibridismo. La totalidad del episodio no 

abandona ya esa estrucutra paródica de los libros de caballerías y de sus 



 25 

personajes principales que van desfilando ante don Quijote en actitudes 

irrisorias. 

Pero Cervantes da otra vuelta de tuerca a su ironía. No contento con 

que el héroe someta el mundo en el que dice creer a ese distanciamiento 

paródico aplica la misma fórmula para con sucesos anteriores que no 

pertenecen ya a la mitología heroica del pasado sino a la nueva mitología por 

él creada, es decir que pertenecen ya a sus propias aventuras contadas en el 

libro cuya Primera Parte ya circula. Es el momento en que don Quijote hace 

comparecer nada menos que  Dulcinea y sus compañeras labradoras que se 

unen al cortejo de encantados, pero no a la Dulcinea ideal, hermosa y lejana 

de su mitología, sino a la Dulcinea tosca y fea aldeana que ha convenido, 

merced al ardid de Sancho, tener tal apariencia como fruto de un 

encantamiento. Cuando don Quijote es narrador sigue por tanto el juego y 

aplica a la realidad que dice haber visto idéntica dimensión paródica que la 

que ha sufrido como personaje cuando ha sido narrado por otros. El juego 

paródico de don Quijote llega al paroxismo cuando la fea Dulcinea por medio 

de una de sus doncellas le pide en préstamo la suma de seis reales, que le 

serían devueltos en breve. El comentario de don Quijote a Montesinos sobre 

su sorpresa de cómo en ese mundo de encantados se sufre de necesidad de 

reales no tiene desperdicio en el orden paródico y en el hibridismo o dualidad 

inherente. Solamente que es ahora el propio don Quijote quien lo aplica. Los 

personajes objeto de parodia se parodian a sí mismos. Y ello en un acto 

narrativo inmerso en las dudas sobre si don Quijote realmente cree o se lo 

inventa del todo, dudas que ya acompañarán como un leit motiv los siguientes 

capítulos en los que se pregunta al mono o a la cabeza encantada sobre si fue 

verdad o no lo que don Quijote vió y oyó en la cueva, y que como un lazo 

unirá ya la fabulación de don Quijote sobre la Dulcinea encantada a la de 

Sancho, con el juego de los azotes que Sancho debe darse para desencantarla 

etc.. 



 26 

Que exista este segundo grado de la parodia alcanza a la esencia misma 

del libro que como estructura novelesca moderna puede jugar a parodiar el 

romance caballeresco. Pocos capítulos antes (II, 17) don Quijote ha confesado 

la verdad de su juego al caballero del Verde Gabán a quien le dice que pese a 

lo que ha ejecutado hasta ahora “quiero que vuestra merced advierta que no 

soy tan loco ni tan menguado como debo haberle parecido” y aporta el propio 

personaje una versión de la estructura misma de su juego, que es imitación de 

otros. Esa autoconciencia del héroe sobre la verdad de su locura, que es 

imitadora y por tanto artística, conciencia sobre la que se edifica la novela 

moderna frente al romance, libera al Quijote de ser una estructura paródica, 

porque también la parodia misma se ve sometida al segundo grado: a ser 

reflexión sobre ella y sus consecuencias en la vida de los héroes. José María 

Pozuelo Yvancos. 

 

Bibliografía citada 

 

ARISTOTELES : Poética. Ed. Trilingüe de V.García Yebra. Madrid, 

Gredos, 1974 

AVALLE ARCE, J. B, (1975): Nuevos deslindes cervantinos. 

Barcelona, Ariel 

BAJTIN, M  (1979): Problemas de la poética de Dostoievsky. 

Mexico, F.C.E 

(1987): La cultura popular en la Edad Media y en el 

Renacimiento. Madrid,  Alianza 

 (1989): Teoría y estética de la novela. Madrid, Taurus 

BALLART, P (1994) Eironeia. La figuración irónica en el discurso 

literario moderno.Barcelona, Sirmio, Quaderns Crema 



 27 

BAUDELAIRE, CH (1852) : De l’essence du rire et généralement du 

comique dans les arts plastiques. Cito por Oeuvres Completes. Edición 

de Cl.Pichaud. París, Gallimard,vol.II pp.525-543 

BAUDRILLARD J.(1978): Cultura y simulacro. Barcelona, Kairós, 

BLESA,TÚA (1994): “ Parodia:Litetarura”. En Actas del IX Simposio 

de la S.E.L G.Y.C, cit. Vol.II pp.57-64 

BERGSON, H (1900), La Risa. Ensayo de significación de lo cómico. 

Madrid, Espasa Calpe (Austral) 1973 

DOMINGUEZ CAPARROS,J (1994): “Sobre funciones literarias de la 

parodia” en Actas del IX Simposio de la S.E.L.G.Y.C, Zaragoza, 

Universidad, Vol. II pp. 97- 

103 

EGIDO, A (1994): Cervantes y las puertas del sueño., Barcelona, PPU. 

FERRERAS, J. I, (1982): La estructura paródica del Quijote., Madrid, 

Taurus. 

GENETTE, G (1982): Palimpsestos. La literatura en segundo 

grado.Madrid, Taurus, 1989 

HUTCHEON, L (1985): A Theory of Parody. The teachings of 

Twenthieth-Century Art Forms. Nueva York y Londres, Methuen 

KRISTEVA,J (1969): Seméiôtiké. Recherches pour un sémanalyse. 

París Seuil. Hay versión española en Madrid, Espiral-Fudamentos 

LERNER, I, (1990): “ Quijote, Segunda parte. Parodia e Invención”, 

N.R.F.H. nº XXXIII, pp. 817-836 

NEUSCHÄFER, H, J (1963): Der Sinn der Parodie im don Quijote. 

Heidelberg, Karl Winter Universitätverlag 

PERCAS DE PONSETTI, H (1975): Cervantes y su concepto del arte. 

Madrid, Gredos, 2 vols. 

PUEO, J, C, (2002): Los reflejos en juego. Una teoría de la parodia. 

Valencia, Tirant Lo Blanch 



 28 

REDONDO, A; (1989): “El Quijote y la tradición carnavalesca”, 

Anthropos, XCVIII-XCIX, pp. 93-98 

  (1997): Otra manera de leer el Quijote. Madrid, Castalia 

RILEY, E C, (1990): Introducción al Quijote,. Barcelona, Crtica, 1992 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

  

 

   

 



 29 

 


