El Quijote y la parodia moderna

José Maria Pozuelo Yvancos

(Universidad de Murcia)

El de parodia es uno de esos conceptos que acompafian siempre a
Cervantes por entenderse a primera vista que su obra mayor, el Quijote, es en
estructura y funcion una obra parddica. Ayuda a esa creencia que declare
Cervantes en el Prologo del Quijote de 1605 por boca de su bien entendido
amigo que toda la obra es una invectiva contra los libros de caballerias que
“no mira mas que a deshacer la autoridad y cabida que en el mundo y en el
vulgo tienen” sus “fabulosos disparates”, intencion a la que vuelve en el
ultimo capitulo de la segunda parte, de 1615, cuando por boca de Cide
Hamete Benengeli confirma que no ha sido otro su deseo que “poner en
aborrecimiento de los hombres las fingidas historias de los libros de
caballerias, que por las de mi verdadero don Quijote van ya tropezando y han
de caer del todo sin duda alguna”. Y no se trata tan solo de la intencion
declarada de que su obra funcione en torno a un caballero andante que es
parodia de los caballeros dibujados en esos libros, sino de que en el Quijote
pueden seguirse, como mas adelante recorreremos, muchos episodios,
dialogos, situaciones, descripciones, que van a suponer un contra-texto
parddico de otros tantos lugares topicos de esos libros, pero también de otros
muchos géneros como el pastoril, el de la Edad de Oro etc. De este modo la
parodia seria un concepto medular en el sentido y forma de la obra cervantina,
hasta el punto de que hay dedicados libros enteros a significar dicha estructura
parddica, como los de Hans-Jorg Neuschafer (1963) y el de J. I. Ferreras
(1982) ademas de ocupar capitulos completos de otros muchos ensayos
criticos sobre la obra cervantina, como el de E.Riley (1990) o el ultimo de
A.Redondo (1997).



Con todo, para un tratamiento de este tema en Cervantes y para
comprender en sus justos términos el lugar que la parodia ocupa en su obra
tendriamos que aislar 1°) Qué cabe entender por el concepto de parodia segun
la teoria literaria; 2°) Discutir el modo como Cervantes utiliza la parodia, para
demostrar que su principal obra no se limita a ser una estructura parodica,
sino que supera el concepto y lo sobrepasa. Lo haremos a la luz de algunos de
los lugares principales en que cabe ver elementos parddicos de estilos, temas
y situaciones de la literatura de su tiempo.

Lo primero que hay que advertir es que el concepto de parodia ha
sufrido modificaciones muy importantes, en extension y sentido dentro de la
teoria literaria actual. De ser poco mas que una entrada breve en los
diccionarios de Literatura, especializada en un uso retérico o historico muy
delimitado que apenas suscitaba mayor interés (véanse a este respecto las
entradas de los Diccionarios mas al uso, como el de Brioschi-Girolamo,
Marchese-Forradellas, H. Morier e incluso el muy informado y actual de
Estébanez Calderon), ha pasado a ser un término en el que algunos autores
ven una metonimia de la Literatura y que puede servir de puente a dominios
de gran envergadura reflexiva e incluso a ser, en la extension que le da Linda
Hutcheon (1985) una especie de sinécdoque que vendria a dibujar un lugar
privilegiado de la posmodernidad, concepto éste que se explicaria desde la
refraccion parddica de la cultura sentida como simulacro. Dominguez
Caparros (1994: 97-103) ya dio cuenta del enorme ensanche teorico del
fenomeno que él relaciono con diferentes lugares tedricos de la modernidad
critica, como el bajtiniano, el formalista, el estructuralista en las diferentes y
sucesivas funciones historica, estetica, constructiva y antropoldgica, que la
critica y la teoria iban asignando al género, que pasé a ser de ese modo algo
mas que un género. Juan Carlos Pueo (2002) ha recorrido las extensiones
modernas del concepto que ha llegado a ser casi, en algunas de sus

formulaciones, una metonimia de Literatura.



Queda claro a partir de la bibliografia actual sobre la parodia la
convergencia de dos lineas de fuerza para el ensanche de su significacion y
las dos pasan, directa o indirectamente, por Bajtin. La primera linea de fuerza
es la que Bajtin introduce al valorar histéricamente de otro modo la
significacion de la parodia en su reconstruccion historica de la formacion del
concepto de novela y de la palabra ajena en la novela y en la configuracién de
los estilos, donde habia tenido precisamente un lugar central la intervencion
cervantina. El énfasis bajtiniano sobre el importante lugar del plurilingismo
como categoria constitutiva histdrica y socialmente marcada dentro de una
axiologia particular ha llevado a ver en los discursos parodicos un elemento
nada desdefiable del nuevo horizonte ideoldgico y textual que didé nacimiento
a la novela moderna en el Renacimiento europeo, desde Rabelais a Cervantes
(Bajtin 1989: 126 y ss., 310y ss.)

La segunda linea de fuerza mas indirectamente bajtiniana, pero a él
debida en suma, es la lectura que la modernidad critica ha hecho del concepto
de intertextualidad, que Kristeva (1969) trajo a la critica glosando
precisamente a Bajtin. Este nuevo concepto de intertextualidad, sobre el que
obviamente no puedo extenderme y que ha sido ya aclarado ampliamente por
la literatura tedrica, tiene dos proyecciones o lecturas, a su vez: una
restringida, que es la que lleva a cabo Genette (1982:7-17) con su conocida
ordenacion taxonOomica de los discursos transtextuales. Reserva para la
parodia un lugar restringido, que él llama hipertextualidad, distinguida de las
otras formas de comunicacion transtextual: la intertextualidad, la
paratextualidad, la metatextualidad y la arquitextualidad. Dentro de todo este
universo transtextual las practicas hipertextuales son clasificadas por Genette
con un afan muy descriptivo y exhaustivo dentro de un lugar especifico: situa
a la parodia como “practica hipertextual” que supone transformacion lidica
que un hipertexto B hace de un hipotexto A (Genette, 1982:36). Pero una

revision histérica mas profunda nos indica que en la parodia hay algo méas que



transformacion ludica de un texto por otro texto. La burla no es unicamente
una acto ludico.

Tendriamos por tanto, para conjugar todos los sentidos que adquiere el
concepto de parodia, pero también para entenderlo en el contexto que pudo
tener Cervantes al escribir sus obras, que volver al principio, como siempre al
primer texto tedrico antiguo, Aristételes, y también al primer texto teodrico
renacentista, Scaligero. Ambos han discurrido sobre la parodia y en el
intersticio de ambos podemos encontrar mucha luz. De la muy escasa
acotacion que Aristoteles hace en su Poética (1448%12-13) y de los escasos
textos conservados por la tradicion deduce G.Genette (1982:22) tres
posibilidades de sentido que tienen en comun ser la parodia una cierta burla
de la epopeya 0 eventualmente de cualquier genero noble o serio, obtenida esa
burla por una disociacion y modificacién bien de su espiritu, bien de su tema
heroico transpuesto a uno vulgar, bien de su estilo, vulgarizando lo noble. En
los tres casos lo burlesco es lo distintivo y se deduce del enfrentamiento
tematico o estilistico de lo noble con lo vulgar. En el importante texto de
Scaligero (1561, 1, 42) en que se explica el origen y sentido de la parodia, el
tedrico italiano la relaciona con la propia rapsodia del texto épico “en efecto,
cuando los rapsodas interrumpian sus recitales, se presentaban comicos, que,
para alegrar los animos, invertian todo lo que se acababa de escuchar. A estos
les llamaron parodistas, porgue al lado del tema serio propuesto, introducian
subrepticiamente otros temas ridiculos. La parodia es, por tanto, una rapsodia
invertida, que por medio de modificaciones verbales conduce el espiritu hacia
los objetos comicos”

Segun esta tradicion, entonces, la parodia acompafid siempre al texto
serio, como su otro yo, siempre viva en el interior de ese texto serio
invirtiendo su sentido y nobleza, puesto que se ofrecia alternativa al recitado
de éste. No es por tanto un género mas que ocuparia una casilla en el sistema

de los géneros. La parodia emerge entonces como la imagen de una alteridad



para cada uno de los géneros nobles, imponiendo su doblez, su contrafaz.
Confirma esta funcién el recorrido historico que Bajtin (1989:422-424) hace
de las parodias en la literatura antigua tardia de Aulo Gelio, Plutarco,
Macrobio, Ateneo etc. Segun las investigaciones de Dieterich, Reich,
Cornford y otros puede Bajtin deducir que las formas parodico-transformistas
se aplicaron a un material dispar y heterdgeneo y que mas que un genero
directo estricto se trataria de una contre-partie cémico irdnica de diferentes
tipos de palabra directa: artistica, retorica, religiosa, filoséfica etc. En el
drama satirico conocido como <<cuarto drama>> que sigue a la trilogia
clasica se abordaban los mismos temas y mitos de esa trilogia. Frinico,
Sofocles y Euripides fueron autores de dramas satiricos y por los fragmentos
conservados del drama de Esquilo “El coleccionista de huesos” sabemos que
en tal drama se hacia una representacion parodica-tranformista de los
acontecimientos y héroes de la guerra de Troya. Fueron también los
personajes epopéyicos objeto de parodias, pues tanto el <<Ulises comico>>
como el <<Hércules comico>> fueron muy populares y de todos es conocido
que al propio Homero se atribuy6 tanto “El combate de los ratones y las
ranas” como el poema comico sobre Margites el Tonto. Sin embargo de todos
los textos conocidos o de la tradicion reconstruida no se deduce simplemente
una conciencia de la posible alteridad que cada género podia suscitar como su
contre-partie, sino también la burla y el enfrentamiento reductor de tal
tradicion. La parodia no ha sido nunca una asercion locucional simplemente
paralela al texto serio, sino una accion ilocucional con consecuencias
perlocucionales de burla y enfrentamiento. El prefijo para de “junto a” se
ejecutd también y sobre todo con su otro sentido de “frente a”. Es el sentido
doble de “paralelo”, que va siempre a la vez junto y enfrentado a, como
“parapeto” para su confrontacion.

Para fijar un sentido no descriptivo sino explicativo y proyectivo de la

parodia tendriamos como conclusion que atender a una doble dialéctica en la



que siempre la encontramos: 1) por una parte enfrenta a un lenguaje
autoritario su contra-lugar, su contrapeso, combatiendo de tal modo esa
autoridad de lo establecido, de lo canonizado y 2.) por otra parte de tal
enfrentamiento se sigue una reduccion del texto parodiado a su descripcion
maés hipertrofiada, lo que sirve para revelarlo en sus lineas fundamentales. Se
sigue de esta doble dialéctica la intervencion continua de las parodias en el
esquema de las formas arquitecténicas que dieron lugar a una evolucion y
transformacion de los géeneros, pues los textos parodicos estuvieron siempre
en el quicio de la evolucion de cada género, coincidiendo casi siempre su
aparicion con la practica muerte del género que actua como hipotexto.
Precisamente se ve muy bien esto en el caso de las novelas de caballerias,
cuyo final coincide con la parodia cervantina, en tanto podia visualizarse ya la
esclerotizacion del género, y su inferior consumo en el siglo XVII respecto al
que tuvieron en el siglo XVI, segun han documentado las investigaciones de
Maxime Chevalier entre otros.

El primer sentido de la doble dialéctica al que me he referido es el que
explica el fundamento mismo de su caracter burlesco y lo vincula a la teoria
del humor como distancia respecto a la autoridad. De ahi se derivara luego el
importante lugar de lo carnavelesco, al que enseguida aludiremos. Puede
explicarse el fundamento de lo burlesco a partir de la teoria que sobre la
esencia de la risa y de lo comico construyé Ch. Baudelaire (1852) en sus
lineas fundamentales confirmada luego por Bergson (1900). Baudelaire parte
del fendbmeno de la “caricatura”, que es una de las realizaciones genéricas mas
claras de la parodia y construye su teoria de lo cémico a partir del analisis de
la sentencia “ Le Sage ne rit qu’en tremblant” (p.526) subrayando como la
Autoridad, la Doxa, el Verbo Encarnado, el Poder no soporta la risa ni es
susceptible de ella, en tanto aspira a la intangibilidad, por eso afiade
Baudelaire “le comique disparait au point de vue de la science et de la

puissance absolues” (p.527). Lo comico resulta desde el punto de vista del



espiritu ortodoxo siguiendo la argumentacion de Baudelaire, el accidente, el
resultado de una caida, el fruto de alguna forma de degradacion fisica o moral
(p.528). En el Paraiso no hay risa, no hay esta duplicidad que supone una
caida, hay en cambio la unidad estable de la felicidad eterna sin caidas
posibles. La risa nace de una duplicidad, de dos textos, de la subversion del
uno por el otro, de su enfrentameinto, en que la imagen del que rie arrostra las
consecuencias de su propia superioridad sobre el objeto de la risa (p.530).

Esto nos llevaria a otro concepto relacionado con la parodia, y que le
es inherentemente afin, el de la ironia. En el conjunto mas amplio de préacticas
textuales que Pere Ballart ha analizado relacionadas con la ironia se puede
deducir que los textos parddicos, como los irénicos, tienen siempre una
vinculacion con la alazoneia sin la cual no habria la distancia ideoldgica
necesaria para que se produzca el efecto irénico ni el parddico. Dice Ballart:
“Es en relacion a todo aquello que interesa a la ética y a la ideologia cuando
las personas proclaman sus juicios de un modo mas circunspecto y tajante y,
por la misma, causa, mas susceptible de ser traducido irrisoriamente a
términos ironicos” (P. Ballart, 1994:412).

Por ultimo creo también que en el camino de las sucesivas
ampliaciones del concepto no podemos perder una distincién que considero
clave y que reivindicaré: la que hay entre “estilizacion” y “parodia”. Bajtin
(1979: 270-281) distinguié muy diversas formas de estilizacion de la palabra
ajena o bivocal, correspondiéndole a la parodia un sentido preciso dentro de
las estilizaciones de la palabra ajena objetivada, o convertida en fuente de
discurso. El dialogo oculto, la réplica, la voz del personaje representado, etc.,
son otras diferentes estilizaciones. Situar como dos conjuntos no homogéneos
ni de igual extension el de estilizacién y el de parodia ayudaria mucho a
entender la obviedad de que toda parodia es una estilizacion intertextual pero

no toda estilizacion intertextual cumple funcidén parddica. Para que haya



parodia han de darse otras condiciones peculiares de la estilizacion.,
singularmente el rebajamiento del texto base y la mostracion de su hipertrofia.

Para mi esta duplicidad, distancia y esta caida que supone la parodia
explican un sentido de rebajamiento de lo que ha adquirido por su uso, por su
técnica, por su valor un cierto caracter alto, autoritario, que mueve la reaccion
del texto parddico como irreverencia respecto a tal autoridad. Con la parodia
se ejecuta un acto que no es sélo textual, ni solo intertextual sino interactivo,
en que el segundo texto, el hipertexto, actua frente al otro, para rebajar su
autoridad. Para ello es fundamental que el texto parodiado sea también algo
mas que un texto, sea en cierto sentido representacion o imagen de una
textualidad que comparta el mismo sufijo que autoridad. No hay parodia que
no distinga en el texto parodiado, que no subraye de el precisamente lo
protuberante de su textualidad, de ahi la importancia que tendra, como
veremos enseguida, en el desarrollo de la parodia la hipertrofia del texto
objeto de parodia, su textualidad subrayada, marcada, estabilizada, devenida
textualidad preexistente, fija, casi muerta, y que es la que mueve a la risa.

En la evolucion y ampliacion historica del concepto de parodia
podemos seguir un camino que iria desde las formas del carnaval medieval,
premoderno, hasta el simulacro posmoderno, segin lo analiz6 Baudrillard, y
que tendria como estadio intermedio la parodizacion moderna de la novela
donde el Quijote cervantino seria su mejor emblema. Tres estadios por tanto
en los que se puede recoger una cierta tipologia evolutiva de nuestra cultura.
Afectan a Cervantes los dos primeros: el carnaval y la novela moderna.

En el estadio mas bajo, inicial, estaria la subversidn carnavalesca, que
comienza siendo una parodia festiva de ritos litdrgicos y de personajes
celebres. Algunos cervantistas y entre ellos Agustin Redondo (1989 y 1997)
han allegado el concepto de “carnavalizacion” para explicar diferentes lugares
del Quijote. Incluso la caracterizacion fisica de los personajes Quijote y

Sancho remitirian a la pugna de dofia Cuaresma con don Carnal, pero también



episodios como la armadura de caballero en la Venta, el manteo de Sancho,
bodas de Camacho etc.

Pero no hay que creer que carnavalizacion y parodia sean conceptos
que se cubren. Antes al contrario lo fundamental y distintivo del carnaval es
su vocacion unificadora: en la misma fiesta carnavalesca lo que inicialmente
eran dos textos (el del rito parodiado y su representacion burlesca) tiende a
convertirse en un solo texto, en el que la vida, la fiesta, irrumpe hasta borrar el
escenario y evitar la distincion entre ambos textos. Los espectadores no
asisten al carnaval sino que lo viven (Bajtin, 1987:13), durante el carnaval no
hay otra vida que la del carnaval y el espacio de fiesta y libertad invade como
vida todo el escenario: “durante el carnaval es la vida misma la que juega e
interpreta (sin escenario, sin tablado, sin actores, sin espectadores, es decir sin
los atributos especificos de todo espectaculo teatral) su propio renacimiento y
renovacion sobre la base de mejores principios. Aqui la forma efectiva de la
vida es al mismo tiempo su forma ideal resucitada” (ibidem, p.13). Es por ello
muy importante que el mundo alternativo que se construye en forma de
parodia al oficial (al de la Iglesia o al Estado) coincida con ciclos concretos de
renovacion, como exaltacion o figura de una nueva vida, en que se vive la
utopia de un juego subversivo que guarda una profunda relacion con el tiempo
natural, biolégico e histérico y con los ciclos de la renovacion, muerte y
resurreccion. Esa universalizadora fusién prorrumpe también como exaltacion
del cuerpo y afecta a toda la colectividad. En el carnaval la risa no se situa
fuera del objeto aludido, ni se le opone, sino que lo anula en su integridad,
sustituyéndolo. Precisamente esa fusion es la que dificulta la proyeccion
misma de Rabelais sobre la posteridad, reflexion con la que Bajtin inicia su
libro, puesto que los contextos carnavalescos han perdido en buena parte el
texto origen de la fiesta rabelesiana, que no era texto escrito, ni se ha
conservado la mayor parte de las farsas, bufonadas y juegos en que Rabelais



10

inscribe su obra. En sintesis: el carnaval ambiciona el triunfo de la vida sobre
el de la textualidad.

La modernidad de la novela en cambio, y en este sentido el modo de
funcionar la parodia en el Quijote, no seria tanto la reproduccién del rito
canavalesco como otra forma mas evolucionada que se edifica sobre la
dualidad textual. Ahi cabe situar la permanente leccion cervantina sobre dos
textos enfrentados en la que hay una reflexion no solo parddica, sino
mediatizada por una construccion profundamente irénica en la que Cervantes
ofrece la representacion misma de la lucha de esos dos textos, hasta convertir
la parodia en un ingrediente méas de la construccion meta-ficcional. Este
estadio nuevo de la funcion parédica, mas evolucionado respecto al
carnavalesco es el que recorre la distancia que hay entre Rabelais y Cervantes,
que es también la que hay entre el carnaval como fiesta unitiva y la parodia
cervantina que permanece como confrontacion no sélo de dos textos, sino de
la vida y la textualidad misma, puesto que D.Quijote hubiera querido que su
vida fuese igual al texto ideal, a la edad dorada de los caballeros andantes, y
no lo consigue.

A lo largo de toda la obra se percibe esta distancia, los dos textos, el de
la parodia y el parodiado, puesto que es el eje constructivo del libro. Si el
carnaval habia pretendido romper con el escenario, ocupandolo por la vida, el
Quijote no es carnavalesco, porgue nos ensefia constantemente el limite del
escenario, vuelve sobre él para mostrarnos que ese escenario dual permanece
y que la representacion, el signo (el texto literario) no coincide con lo
representado (el texto de la vida); esta dualidad no solo se da en la parodia
caballeresca, sino en la pastoril, en el retablo de Maese Pedro, en el engafio de
Dulcinea y hasta en detalles minimos segun vertemos enseguida.

Puede servirnos como emblema de la dualidad el tratamiento que
Cervantes ofrece del mozalbete azotado a quien D.Quijote ayuda en el cap. 4

de la Primera Parte y la conclusion tremenda en el nuevo encuentro con tal



11

muchacho en el capitulo I, 31: este zagal le espeta a D.Quijote la verdad
fundamental del libro: el orden ideal que su juego pretende, restaurar la
justicia en el mundo, es una ilusion que solo le ha traido perjuicios, puesto
que la vida y su verdad continu6 cuando D.Quijote se marché y el chico
siguio recibiendo los azotes de su amo, incrementados. Tamafio desengafio es
la urdimbre misma del libro, pero ofrece la dimension total del sentido
parddico: el orden ideal, que el carnaval habia logrado, esa utopia festiva de la
unién en que el juego lo ocupa todo y ya no hay escenario es llevada por
Cervantes a la contradiccidn de la parodia: no sélo la vida continua al margen
de la utopia textual-literaria, sino que permanece enfrentada a ella. El “mundo
al revés” del carnaval es el que no logra D.Quijote, espejo donde rompen las
diferentes utopias textuales, encarnaciones de Edad de Oro de la pre-
modernidad. La risa espontanea del carnaval se sustituye por la ironia
distanciada de Cervantes, que percibe y mide la distancia que hay entre el
texto parodiado y la parodia, que es la que hay entre la textualidad y la vida.
En el territorio de los géneros es muy importante la dimensién meta-
discursiva de la novela cervantina, en la medida en que dio origen por su
desdoblamiento irénico a un nuevo estatuto intelectual del género, estatuto
metadiscursivo que la Vida y opiniones de Tristan Shandy de Sterne
continud y luego toda la historia de la novela europea. Para ello es esencial
que D.Quijote sea algo mas y algo diferente a una mero personaje parddico,
precisamente porque hace complejo el estatuto de la credibilidad del propio
héroe y de su total identificacion con la caballeria andante. A lo largo de toda
la obra hay junto a una solidarizacién del héroe con la palabra parodiada
(esto es su ser caballero sin fisuras, segun pretende), una autocritica del
propio héroe hacia la palabra parodiada ( conforme la obra avanza nace el
estigma de la sospecha en el seno del propio héroe) y un desengafio final

respecto de ella, lo que lo convierte en diferente a un loco sin remedio.



12

La gran obra de Cervantes ha introducido el distanciamiento irénico
incluso en el seno de la parodia, lo que ha dado imagen de una mayor
profundidad que la que ofrecia el solo estatuto parodico inicial, lo que nos
permite hablar de una parodia en segundo grado, que es capaz de ironizar
sobre su propio estatuto, de modo que a la vez que funciona como tal parodia,
se desmonta el artificio parddico mismo por la distancia de los héroes para
con el punto parddico de partida, segn analizaremos en lo que sigue. lsaias
Lerner (1990) ya vio en la Segunda Parte un funcionamiento creador muy
distinto al de la Primera, en consonancia con otros elementos estructurales del
conjunto. Llamo la atencion ademés de que en ese sentido también hay una
evolucién del estilo de la novela, que nace en sus primeros pasos con
vocacion parédica, pero que va introduciendo, sobre todo a partir del capitulo
VIII de la Primera Parte ese segundo grado del que hablamos y que pasamos a
recorrer en sus episodios y lugares mas significativos una vez podamos
distinguir ejemplos de lo que limao primer y segundo grado de la parodia.

Respecto al que podriamos llamar “la parodia en primer grado” fue
muy visible desde el primer momento que el Quijote arranca como una
version pardédica de los libros de caballerias. Segin hemos visto en la
presentacién de las teorias de la parodia esta modalidad tiene un doble
sentido: es una burla, pero también un homenaje. Hay una duplicidad
constante en el primer Quijote respecto a la valoracién de los libros de
caballerias, duplicidad que no pertenece unicamente a Cervantes, sino que era
un signo de la época. En 1611 define asi Sebastian de Covarrubias en su
Tesoro de la lengua castellana: “Libros de caballerias: los que tratan de
caballeros andantes, ficciones gustosas Yy artificiosas de mucho
entretenimiento y poco provecho, como los libros de Amadis, de don Galaor,
del caballero de Febo y de los demas”. Se ve en esta definicion ya el
rebajamiento al nivel de artificiosidad que permitia que la parodia cervantina

no estuviera fuera de lugar y se refiriese a una tradicion ya algo muerta y sin



13

duda depauperada. De ese anquilsamiento puede dar idea que a cominezos del
siglo XVII eran ya mucho menos sus lectores y ediciones, segun Maxime
Chevalier ha investigado, y por tanto eran sentidos como un género del
pasado, sin apenas lectores contemporaneos, distancia que ha ido ademas
creciendo. Pero hay que decir que precisamente ha sido la parodia cervantina
la que ha servido para la perpetuacion y conocimiento de tales libros. Da
cuenta de esta paradoja el propio Goethe, cuando en una carta de 1805 a
Federico Schiller, advierte que ha leido el Amadis y la impresion causada por
“tan hermosa y excelente obra”, y lamenta no haberla conocido antes, “sino a
través de la parodia que sobre ella se ha escrito”, es decir, fue el Quijote el
que permitié una difusion del Amadis mas alld del siglo XVII. Se ve
claramente en esta intervencion de Goethe la doble dimensién de la parodia,
de ser burla, pero implicar un homenaje, que en el texto de Cervantes no deja
de hacerse en muchos lugares y para algunos de esos libros. Precisamente hay
que mirar los episodios mas directamente parddicos como ejemplo de este
anquilosamiento. Pero a cualquier lector del Quijote no se le escapa una
ambivalencia cervantina, que permite los elogios que se prodigan a ciertos
libros el Amadis y el Tirant lo Blanc, entre ellos, en el famoso y donoso
escrutinio que el curay el barbero hacen de la biblioteca del hidalgo (Quijote,
1, 6) y permite los muchos juicios positivos desperdigados a lo largo de toda
la obra para algunos de tales libros y el conocimiento muy preciso que
Cervantes muestra de por lo menos doce de ellos, singularmente de los dos
citados y del Orlando Furioso de Ariosto. Una lectura por otra parte de los
famosos capitulos “tedricos” (Quijote, 1, 47, 48 y 50) en que se discute acerca
de los libros de caballerias, en relacion con la poética aristotélica y en la
discusion que llevan a cabo el candnigo de Toledo con el propio don Quijote,
permite calibrar a la vez un vituperio y una alabanza.

Pero para que la burla se produzca es preciso un cierto rebajamiento o

anquilosamiento del objeto de la parodia, es decir, de la propia tradicion



14

caballeresca, que a la altura de 1605 podria decirse que era ya una textualidad
reducida, rebajada, anquilosada, y sobre todo un episodio del pasado, con
muy escasa vigencia. La parodia de Cervantes se ha visto que coincide en
muchos aspectos con los juicios negativos que sobre tales libros emitian no
solo los moralistas més cerrados (la Iglesia siempre vio en ellos un peligro
moral, por la destada fantasia del maravilloso no cristiano) sino también al
alimon admirables y reputados humanistas de la talla de Juan Valdés, quien
declara su lectura poco menos que un pecado de juventud y Luis Vives, quien
los condena sin vacilaciones.

Un primer estadio de la parodia de los libros de caballerias se produce
en los propios nombres de los protagonistas, en los que Agustin Redondo ha
visto una proyeccion de la tradicion de la burla carnavalesca. La tradicion
platonica habia significado, segun advierte Fray Luis de Leon en De los
nombres de Cristo que “ecl nombre es como la imagen de quien se dice”.
Cervantes introduce una grotesca disconformidad entre significante vy
significado para crear apelativos que definen grotescamente a los personajes
que los llevan. Ya se ve esto en el capitulo primero. Don Quijote se las ve
felices poniendo nombres nuevos y muy sonoros a los protagonistas de la que
va ser su vida. El capitulo se cierra con el gozo de don Quijote imaginando
que el gigante derrotado y puesto a los pies de su dama iba a ser nada menos
que “Caraculiambro, sefor de la insula Malindrania” (se ve el juego formado
a partir de caraculo y malandrin), es decir con una jocosa deformacion
onomasiologica, que se sostiene a lo largo de todq la obra para los nombres de
gigantes, caballeros y princesas, y del que se sirven luego los propios que
disfrazan a Dorotea de Micomicoma). Debe leerse también en este sentido la
oposicion Quijano/Quijote- pieza de la armadura que cae sobre el muslo-
oposicion de la que Cervantes hace concluir “Yo fui loco y ya soy cuerdo, fui
don Quijote de la Mancha y soy agora, como he dicho, Alonso Quixano el

Bueno” (II,74). Esa oposicion muestra la denominacion del héroe como una



15

deformaciob burlesca, parddica, de su propio nombre, vinculada a la locura, y
que cesa cuando ésta se ve curada. Segun Redondo, escrita la obra por un
morisco, la pronunciacion aljamiada de los moriscos permite obtener el
contraste qui-sano (el que tiene juicio sano) y qui-zoten(el que no tiene seso).
En otro momento, cuando se trata de enumerar los ejércitos que don
Quijote ve en un rebafio de ovejas (Quijote, I, 18), a causa de la polvareda
levantada, el héroe confunde todas las cosas. Hay que notar que la presteza
que el narrador atribuye a esa enumeracion, pero tambifién la justeza de los
atributos remite nada menos que a un texto base, sobre el que a su vez la
literatura caballeresca habia impuesto una version, que es las despcripciones
de los ejércitos en la lliada, (rapsodia I11) o en Eneida (canto VII), con lo que
el efecto de rebajamiento o caida parddica es mayor. Pero lo mas evidente en
cuanto a degradacién del objeto es una rebajamiento onomasiologico en los
nombres de los capitanes: el primero es el grande emparador Alifanfaron (Ali
porque sigue a Mahoma, pero no deja de ser fanfarron), y es sefior de la
Trapobana (juego con tropa vana), el segundo es Pentapolin del
arremangado brazo, es decir el rey cinco veces burro (pentapollino). Otro de
los jefes se lamard Timonel de Carcaxona (donde se alberga, tras el
toponimico de origen en Carcasonne, ciudad francesa, un guifio hacia su
homonimia parcial con ‘carcajada’). Esta claro en estos ejemplos, que podrian
continuarse, que el Quijote comienza con una estructura tipicamente parddica,
aplicada no solamente al engafio a los ojos de lo que don Quijote ve con los
suyos (ve caballeros andantes donde hay rebafio de ovejas), esto es no solo a
la estructura de contenido, sino a la propia realidad rebajada del texto base,
porque don Quijote no ve a Amadis o Esplandién, sino a sujetos mucho mas
grotescos y menos heroicos, de lo que da una idea este rebajamiento
onomastico y caracteriologico que es constante en los primeros capitulos.
Hemos dicho arriba que si hay parodia es porque el texto objeto de ella sufre

menoscabo en su propia textualidad. Por eso no basta que haya engario a los



16

0jos, y que la realidad no corresponda al modelo, sino que lo esencial del
parodismo cervantino es que ese modelo esta ya degradado en su propia
percepcion, desde la inicial fisonomia con que se ha metamorfoseado a los
0jos de don Quijote.

Los primeros capitulos de la obra segln es conocido son aquellos en
que la parodia de primer grado, aplicada sobre las costumbres caballerescas
resulta mas evidente. Menéndez Pidal, siguiendo una idea de Menéndez
Pelayo, sefiald ya que en la obra habia una progresiva depuracion de la
férmula meramente parodica, que para don Ramén era en cierto modo algo
tosca y que significaba un proyecto inicial supuestamente ejecutado sobre el
modelo del Entremés de los romances, nucleo germinal del proyecto
cervantino. Podria decirse que el camino recorrido por la obra entre el
capitulo Il de la Primera Parte, en que don Quijote sale a la busca de
aventuras por los campos de Montiel, armado de sus peculiares armas y en su
no menos peculiar y antiheroico Rocinante, y los capitulos 23 al 25, en el que
se narra otra aventura parddica directamente inspirada en el Amadis, esto es la
penitencia en Sierra Morena, son los capitulos en que la parodia que hemos
Ilamado de primer grado se cumple sin variaciones notables del esquema
tipico. Es decir, la parodia es ejecutada sobre los modelos caballerescos que
se metamorfosean pero en cierto modo se citan como texto primario,
hipotexto, para los que don Quijote es un hipertexto. Seria una parodia clasica
de los libros de caballerias. Veremos luego como la penitencia en Sierra
Morena es lugar donde puede percibirse ya el giro que la obra da hacia una
parodia de segundo grado, y por tanto a una problematizacion misma del
sujeto y objeto de la parodia.

Antes podemos ver un ejemplo de parodia de primer grado, quiza un
ejemplo emblematico del modo de proceder en los primeros capitulos de la
obra. Nos bastara con recorrer los capitulos 11 y I11 de la Primera Parte, esto es

el modo como don Quijote llega a la venta (castillo) y es alli armado



17

caballero. El padrino acaba siendo el ventero a quien ayudan dos prostitutas.
Es un modo de proceder que se prolongara luego segin el mismo esquema de
contrastes entre lo real (hipertexto) y lo imaginado (hipotexto) en el manteo
de Sancho (1,17), en la lucha con el rebafio de ovejas (I,18) y en otros varios
capitulos de esta primera Parte. Vayamos pues a la venta, y veamos el modo
de proceder del primer grado de la parodia cervantina. Para que una parodia
sea eficaz el texto base ha de ser ejecutado en sus propia verbalidad, segun
hemos visto arriba, es decir que Cervantes ejecuta una verdadera parodia,
porgue no solo se sirve de una idea, sino también de un estilo, en este caso el
estilo elevado de tales libros. Es muy visible esto en la descripcion del
amanecer mitoldgico que don Quijote imagina escribira algun dia el sabio que
de cuenta de sus hazafias: “Apenas habia el rubicundo Apolo, tendido por la
faz de la ancha y espaciosa tierra las doradas hebras...” cuando don Quijote
deja las “ociosas plumas” (con epiteto petrarquesco), es decir todo el lenguaje
comienza a ser parodia de estilos cultos, que el héroe habia aprendido en los
libros de caballerias, pero tambien en lecturas que estan en la base de ellos,
como la épica, el mundo de la tradicion cortés, la pastoril y el petrarquismo.
La parodia de armarse caballero don Quijote en la venta, narrada en el
capitulo 111, estd precedida en el capitulo Il por el encuentro con las que él
cree doncellas y la incomprension de estas hacia su lenguaje y actitudes que
imitan las arcaicas del género parodiado, incluido en el romance de Lanzarote
que les espeta. También mas adelante por la cena que ha lugar esa noche, y en
la que don Quijote procede a una metamorfosis de cuantos ingredientes se le
van ofreciendo (bien humildes como podian ser una cena de una venta de
caminos). Es decir el esquema sigue siendo onomasioldgico, pero esta vez por
elevacion, las modestas truchuelas (abadejos) en suculentas truchas. No puede
escapar a la significacion meramente parddica del pasaje el hecho de que se
produzca en los demés personajes una mofa, una risa. Si todos los presentes

se burlan es porque don Quijote es realmente ridiculo, se da la caida de que



18

hablaban Baudelaire y Bergson, en tanto el personaje es la contra-faz, y se
mide pues la distancia de los dos textos, el ideado y el real, nicleo de caida
que ejecuta toda parodia pura. Viene luego, ya en el siguiente capitulo todo el
ritual caballeresco de velar en capilla las armas, a la que sigue el poco
edificante curriculum que exhibe el ventero, primer ejemplo de vida
picaresca, pues todos los lugares citados de sus correrias y hazafias eran las de
conocidos lupanares. El esquema que sigue es parddico todo él, facilitado por
el juego al que se prestan el propio ventero y las rameras, que le siguen el hilo
y aun ejecutan bien los rituales de rigor, que demuestran conocer por tanto. La
ceremonia de investidura para la que se han aducido modelos en la armadura
de Esplandian en el capitulo CXXXIII del libro IV del Amadis y también en
Primaleon, asi como la ceremonia tal como viene descrita en textos del siglo
XVI que desarrollan la descripcidon de ella en las Partidas, puede figurar
como emblema del recurso parodico del que se ha de convertir en un juego de
escarnio, farsa o entremés (como luego se ejecutaria en un entremes de
Francisco de Avila, en 1617) sostenida también en el juego linguistico
anfibologico que va pautando la distancia entre el hipertexto y el hipotexto,
como ocurre por ejemplo con otorgar don Quijote el don a las dos rameras y
los jeugos de lenguaje que tal gesto provoca (vid.A.Redondo, 1997: 300-302).

Dentro de la serie de textos en que el Quijote ejecuta esta parodia de
primer grado hay también como se sabe parodias que exceden el campo de las
novelas de caballerias. También la novela pastoril y las que han nacido al
abrigo del amour courtois, con injertos neoplaténicos sirven de pretexto para
la parodia cervantina. En ese sentido podemos leer los pasajes en que don
Quijote declara la continencia de su amor platonico por Dulcinea como
remedo de otros muchos textos, incluso del propio Cervantes, porque la pareja
don Quijote Dulcinea es una proyeccion de la de los nobles amores de Elicio
y Galatea. Si leemos el famoso por ello discurso de Tirsi en el libro IV de La

Galatea encontramos toda la doctrina sobre la que se sustenta el suefio de



19

amor idealizado y platoniozante que inspirara los de don Quijote por su duefia
Dulcinea. Por lo mismo haber escrito La Galatea una ortodoxa ficcion
pastoril no es Obice para que en diversos lugares del Quijote se parodien sus
motivos. Puede el lector ver un ejemplo de tratamiento parddico tanto en el
episodios del encuentro con los cabreros (1,11) y como el Discurso de la Edad
de Oro que don Quijote pronuncia con las bellotas en la mano, en tan magna
ocasion, remite parddicamente a textos de Ovidio proyectados en el
Renacimiento a partir de la Arcadia de Sannazaro: “Dichosa edad y siglos
dichosos aquellos a quienes los antiguos pusieron nombre de dorados...” etc.
El asombro de los cabreros y el contraste tan acusado entre la ocasion y el
tono y contenido del discurso, densamnete retdricos, proporcionan a éste una
cualidad netamente parddica que mide la distancia entre el ideal y la realidad,
en tanto aquél mito de la Edad Dorada, puede ser cruzado por don Quijote con
la edad caballeresca.

Otro lugar tipicamente parddico, esta vez en concreto del genero
pastoril es el proyecto que don Quijote, derrotado ya por el caballero de la
Blanca Luna, alberga de resituar su imitatio, cambiando de género, para crear
un idilio pastoril. Ocurre casi al final de la obra, en el capitulo II, 67. Antes,
en la visita a la impenta barcelonesa (11,62) don Quijote ha tenido ocasion de
hablar de la Aminta de T.Tasso y del Pastor Fido de Guarini, es decir los dos
modelos de égloga del siglo XVI1. Ha preparado pues a los lectores, que ya lo
estabamos desde el retiro del enamorado en Sierra Morena en la Primera
Parte, con la atmosfera precisa para una parodia de la literatura pastoril, muy
visible en la forma como don Quijote imagina, bajo el disfraz de pastor
“Quijotiz” y Sancho el pastor “Pancino”, “nos andemos por los montes, por
las selvas y por los prados, cantando aqui endechando alli...” bebiendo los
liquidos cristales de las fuentes, con frutos de las encinas a mano..etc. Sancho
finge seguirle la corriente. “Pardiez que me ha cuadrado y aun esquinado tal

género de vida...”, pero la sola inclusion en el proyecto del bachiller Sanson



20

Carrasco y del maese Nicolas el barbero y aun del cura, muestra que ya se ha
producido en Sancho la precisa distancia y descreimiento, lo que no impide
que con la figura del pastior Sansonsino o del pastor Carrascon, con la de
Teresona, en fin y con los instumentos musicales que se rememoran, y toda
esa arcadia revisitada, continue Cervantes con la parodia de ese genero, tanto
mas visualizado como parddico y anquilosado, inatil, cuanto los lectores, y el
propio Sancho sabemos que son postrimerias de derrotado. Es mas, por si
habia quedado duda, cuando en el lecho de muerte, Sancho le conmina a que
no se muera y le recuerda que tiene aun que realizar tal proyecto de vida
pastoril, la respuesta de don Quijote no deja lugar a dudas respecto: “vamonos
poco a poco, pues ya en los nidos de antafio no hay pajaros hogafio” (II, 74).

Hasta aqui hemos recorrido algunas formulaciones de las muchas en
que se da la que hemos llamado “parodia de primer grado”, es decir aquella
en que don Quijote ejecuta un modelo conocido y lo aplica sin metamorfosis
alguna, salvo la que lo rebaja aun mas, o lo que es lo mismo aquella en que
don Quijote es héroe que remedando un texto se atiene a cunplir su papel de
mera encarnacion de una locura libresca.

Pero muy pronto en el Quijote se abandona la mera mecanica de la
estructura puramente parodica. A partir creo que de la penitencia de don
Quijote en Sierra Morena (I, 25) se produce una quiebra del modelo parddico
que hemos visto muy presente en los primeros capitulos, para caminar a una
parodia de segundo grado, es decir a una complejidad en la que se somete a
juicio y conversacion el propio texto parodiador y las cosas que parecian de
una forma simple reproducir el enfrentamiento del ideal con la realidad, se
tornan mucho méas complejas. Quiero decir que lo que impide por fortuna al
Quijote ser una mera parodia es que Cervantes advierte pronto la densidad y
el relieve posibles que podria adquirir su héroe si en lugar de comportarse
siempre unilateralmente como un loco que transmuta la realidad y no ve, le

ocurre que pasa no solo por episodios de cordura, sino que puede incluso



21

jugar a ironizar el juego de la parodia y lo que es mas decisivo, incluso
juzgarlos desde fuera y poner a los lectores de su parte. Es decir convertirse
en un sujeto parodiador y no solo en un objeto parddico. Cervantes construye
un héroe que ya no es de una sola pieza, que no se comporta siempre del
mismo modo, y ejecuta con el un conflicto que le lleva a otro lugar mas
trascendente que el mero remedo de los ideales goticos. Quiza la mejor forma
que el lector tuviere de percibir este mecanismo que aleja al Quijote
cervantino de la mera estructura parodica sea la lectura del Quijote apocrifo
de Avellaneda, porque esa mutacion no se da en el heroe avellanesco ni en el
siempre tosco y soez Sancho que le acompafa.

Notemos que el episodio de Sierra Morena ha sido precedido, unos
capitulo arriba, por la historia de Marcela y Griséstomo, donde se produce ya
una comunicacion entre el mundo libresco y el humano-real, pues es historia
que los cabreros conocen real y cercana. Se da en esa hisotria ahi el proceso
inverso a la parodia y que prepara al lector para que idéntica simbiosis pueda
producirse en el propio don Quijote, pues Marcela y Grisdéstomo son seres
humanos disfrazados de pastores que juegan su circunstancia al margen de los
libros, como acabara haciéndolo el propio protagonista. El episodio de la
penitencia en Sierra Morena tiene un arranque parodico de primer grado: El
texto base es otra vez el Amadis, quien sintiéndose desdefiado y hasta
traicionado por su amada Oriana se habia retirado a las fragosidades de la
Pefia Pobre a hacer penitencia. Pero don Quijote muestra por vez primera que
al remedar este acto de Amadis, no solo emulara la conducta del héroe, como
hasta ahora venia haciendo, sino que también hara una imitacion artistica
(Avalle Arce, 1975) Don Quijote empieza a ser consciente que su suerte sera
literaria, en la medida en que pueda hacer que su imitatio sea también artistica
con lo que “ha de ganar perpetuo nombre y fama en todo lo descubierto d ela
Tierra'y echar con ella el sello a todo lo que pueda hacer perfecto y famoso a

un caballero andante” (I, 25). Por tanto su imitatio es no solo de conductas



22

heroicas sino de los modelos artisticos a que han dado lugar. Su vocacion es
por vez primera la de un héroe literario, con conciencia de tal. Este
deslizamiento sera muy importante en la estructura del Quijote, que comienza
a inscribir el libro o esfera de la representacion en el mundo representado y
por tanto comeinza a tener autoconciencia de signo. Con ella vendra también
el interés de don Quijote sobre las representaciones a que dan lugar sus
hazafias, que sera el nucleo estructural que gobierne la Segunda Parte, desde
el fundamental capitulo Il, 3, pero que se anuncia ya en estos parlamentos
habidos en Sierra Morena.

Singularmente se produce el quiebro con la motivacion misma de la
penitencia, pues Sancho le pregunta si Dulcinea del Toboso le ha dado el
motivo para tal penitencia, como Oriana se lo dio a Amadis, a lo que don
Quijote responde que “ahi esta el punto [...] y esa es la fineza de mi negocio,
que volverse loco un caballero andante, con causa, ni grado ni gracias; el
toque esta en desatinar sin ocasion y dar a entender a mi dama que, si en seco
hago esto ;qué no hiciera en mojado?”. “El toque estd en desatinar sin
ocasion”. Es decir en parecer loco enamorado, en ejecutar su propia voluntad,
un acto consciente de ser mero remedo artistico y por tanto que por esa
autoconciencia le saca de la locura, de la simple enajenacién. Llamo parodia
de segundo grado a este momento en que don Quijote sabe que juega, y no
solamente se limita a jugar. Y en esa distancia establecida en el héore para
con los modelos, de mayor 0 menor aproximacion segun le convenga o
interese a €l, se quiebra o cae de bruces la estructura paréddica de primer grado
sostenida hasta ese momento. La parodia es susceptible de ser regulada por la
voluntad del héroe, que desde ese momento deja de ser por ello un objeto
parddico y se convierte en sujeto regulador, en intensidad pero también en el
juicio acerca de su verdad, de su propia textualidad, de su imitatio y por tanto
de sus locuras. La parodia no pertenece ya a un texto que le heroe no domine,

inmerso en su locura, sino al punto en que el héroe contempla y elige la gracia



23

0 donosura de su propia ejecucion. Don Quijote es ya sujeto que regula su
destino de héroe parddico siendo al mismo tiempo objeto de las parodias, y en
ese sentido hablo de una parodia de segundo grado, que se desdobla, ejecuta
un movimiento metadiscursivo y se contempla a si misma.

Iniciado ese proceso ya no se abandonara y llegaremos al punto en que
dudemos de si don Quijote cree 0 no realmente en lo que representa. Como el
lector sabe, toda la serie de juegos metaparddicos que se inicia con el
encantamiento de Dulcinea, ideado por Sancho para ocultar su no visita
cuando en Sierra Morena le cumplia entregarle una carta, y que continla con
la bajada a la cueva de Montesinos (Il, 23) la prescripcion de los azotes,
culminan en el episodio de Clavilefio (11,41) y las palabras que don Quijote
pronuncia a Sancho en el final de ese episodio “ Sancho pues vos quereéis que
se os crea lo que habéis visto en el cielo, yo quiero que vos me creéis a mi lo
que vi en la cueva de Montesinos. Y no os digo més”. Tales palabras minaran
de modo definitivo la seguridad del lector en la credibilidad de don Quijote, y
por tanto su definitiva separacion del mecanismo de un loco parodico, simple
objeto de burla. Incluso méas: don Quijote llega a ser tan consciente del juego
especular y metaliteario en que ha entrado que le reprocha al capellan de los
de los duques la poca piedad con que lo ha tildado de Tonto y lo pone en su
sitio con un muy medido discurso, lleno de razon (11,32). Don Quijote por
tanto no sélo es capaz de salir de su locura, sino que es capaz de contemplarse
como objeto de una ejecucion parddica en el teatro de ese castillo.

Para que el lector pueda ver el mismo la trascendencia de este segundo
grado en el que entra la estructura, ya por tanto no simplemente parddica, del
Quijote, vayamos como ejemplo més emblematico de parodia de segundo
grado, al episodio central de la Cueva de Montesinos, que Avalle Arce y otros
criticos han visto paralelo al de Sierra Morena, en tanto ambos son episodios
de meditacion del héroe en su soledad, dormido y despierto en cada caso.

Independientemente de que el arranque del episodio tenga todos los



24

antecedentes litararios que han sido recorridos por H.Percas de Ponseti (1975)
y Aurora Egido (1994) y que haya un remedo de la bajada de Eneas al
Averno, y de otras muchas bajadas de gran tradicion literaria, el hecho es que
don Quijote tiene ocasion de encontrase con alguno de los héroes a quienes
tanto admira.Estéd el Montesinos del Romancero, pero también Durandarte,
Belerma, Merlin etc. En este episodio se va aproducir un fendmeno
fundamental: serd el propio personaje don Quijote quien actuara como
narrador de lo que solamente él ha visto (o sofiado), lo que le permite realizar,
notemos que a él mismo como personaje y no a Cide Hamete (quien al
comienzo del siguiente considera este capitulo apocrifo) y tampoco a
“Cervantes”, el segundo autor, una parodia del propio mundo caballeresco,
pero también de acontecimeintos anteriores de la obra de la que el forma
parte. Es decir, que don Quijote sera ya sujeto parodiador y no objeto
parddico, siendo por tanto el que ejerza tal grado de distancia respecto al
mundo que representa que le permite incidir en aspectos directamente
burlescos de ese mundo. El heroe parddico de los primeros capitulos se
convierte en narrador parodiador, y por tanto el ejecutor de ese segundo grado
del que venimos hablando, que es que proporciona a la estructura una
duplicidad de la que carecen las meras representaciones parodicas de primer
grado que hemos recorrido arriba.

El artificio del suefio que recubre toda la escena le permite al personaje-
narrador llenarla de dobleces y juegos, como es ya la propia caracterizacion
de Montesinos, que aparece no solo vestido con un “capuz de bayeta morada”,
sino también con una beca de colegial. Esta caracterizacion rebajada, parodica
del héroe Montesinos la realiza don Quijote como un guifio al estudiante-guia
0 bien como una forma mas de hibridismo comico-burlesco con lo heroico
que anima la estructura misma el texto, pero no olvidemos que ahora es don
Quijote el agente y no paciente de tal hibridismo. La totalidad del episodio no

abandona ya esa estrucutra parddica de los libros de caballerias y de sus



25

personajes principales que van desfilando ante don Quijote en actitudes
irrisorias.

Pero Cervantes da otra vuelta de tuerca a su ironia. No contento con
que el héroe someta el mundo en el que dice creer a ese distanciamiento
parddico aplica la misma formula para con sucesos anteriores que no
pertenecen ya a la mitologia heroica del pasado sino a la nueva mitologia por
él creada, es decir que pertenecen ya a sus propias aventuras contadas en el
libro cuya Primera Parte ya circula. Es el momento en que don Quijote hace
comparecer nada menos que Dulcinea y sus compafieras labradoras que se
unen al cortejo de encantados, pero no a la Dulcinea ideal, hermosa y lejana
de su mitologia, sino a la Dulcinea tosca y fea aldeana que ha convenido,
merced al ardid de Sancho, tener tal apariencia como fruto de un
encantamiento. Cuando don Quijote es narrador sigue por tanto el juego y
aplica a la realidad que dice haber visto idéntica dimension parddica que la
que ha sufrido como personaje cuando ha sido narrado por otros. El juego
parddico de don Quijote llega al paroxismo cuando la fea Dulcinea por medio
de una de sus doncellas le pide en préstamo la suma de seis reales, que le
serian devueltos en breve. EI comentario de don Quijote a Montesinos sobre
su sorpresa de como en ese mundo de encantados se sufre de necesidad de
reales no tiene desperdicio en el orden parddico y en el hibridismo o dualidad
inherente. Solamente que es ahora el propio don Quijote quien lo aplica. Los
personajes objeto de parodia se parodian a si mismos. Y ello en un acto
narrativo inmerso en las dudas sobre si don Quijote realmente cree o se lo
inventa del todo, dudas que ya acompafiaran como un leit motiv los siguientes
capitulos en los que se pregunta al mono o a la cabeza encantada sobre si fue
verdad o no lo que don Quijote vid y oy0 en la cueva, y que como un lazo
unird ya la fabulacion de don Quijote sobre la Dulcinea encantada a la de
Sancho, con el juego de los azotes que Sancho debe darse para desencantarla

etc..



26

Que exista este segundo grado de la parodia alcanza a la esencia misma
del libro que como estructura novelesca moderna puede jugar a parodiar el
romance caballeresco. Pocos capitulos antes (I1, 17) don Quijote ha confesado
la verdad de su juego al caballero del Verde Gaban a quien le dice que pese a
lo que ha ejecutado hasta ahora “quiero que vuestra merced advierta que no
soy tan loco ni tan menguado como debo haberle parecido” y aporta el propio
personaje una version de la estructura misma de su juego, que es imitacién de
otros. Esa autoconciencia del héroe sobre la verdad de su locura, que es
imitadora y por tanto artistica, conciencia sobre la que se edifica la novela
moderna frente al romance, libera al Quijote de ser una estructura parddica,
porque también la parodia misma se ve sometida al segundo grado: a ser
reflexion sobre ella y sus consecuencias en la vida de los héroes. Jose Maria

Pozuelo Yvancos.

Bibliografia citada

ARISTOTELES : Poética. Ed. Trilinglie de V.Garcia Yebra. Madrid,
Gredos, 1974
AVALLE ARCE, J. B, (1975): Nuevos deslindes cervantinos.
Barcelona, Ariel
BAJTIN, M  (1979): Problemas de la poética de Dostoievsky.
Mexico, F.C.E
(1987): La cultura popular en la Edad Media y en el

Renacimiento. Madrid, Alianza

(1989): Teoria y estética de la novela. Madrid, Taurus
BALLART, P (1994) Eironeia. La figuracion irénica en el discurso

literario moderno.Barcelona, Sirmio, Quaderns Crema



27

BAUDELAIRE, CH (1852) : De [’essence du rire et généralement du
comique dans les arts plastiques. Cito por Oeuvres Completes. Edicion
de Cl.Pichaud. Paris, Gallimard,vol.ll pp.525-543

BAUDRILLARD J.(1978): Cultura y simulacro. Barcelona, Kairos,
BLESA,TUA (1994): « Parodia:Litetarura”. En Actas del IX Simposio
de laS.E.L G.Y.C, cit. Vol.ll pp.57-64

BERGSON, H (1900), La Risa. Ensayo de significacién de lo cdémico.
Madrid, Espasa Calpe (Austral) 1973

DOMINGUEZ CAPARROS,J (1994): “Sobre funciones literarias de la
parodia” en Actas del IX Simposio de la S.E.L.G.Y.C, Zaragoza,
Universidad, Vol. 1l pp. 97-

103

EGIDO, A (1994): Cervantes y las puertas del suefio., Barcelona, PPU.
FERRERAS, J. I, (1982): La estructura parodica del Quijote., Madrid,
Taurus.

GENETTE, G (1982): Palimpsestos. La literatura en segundo
grado.Madrid, Taurus, 1989

HUTCHEON, L (1985): A Theory of Parody. The teachings of
Twenthieth-Century Art Forms. Nueva York y Londres, Methuen
KRISTEVA,J (1969): Seméiotike. Recherches pour un sémanalyse.
Paris Seuil. Hay versidn espafiola en Madrid, Espiral-Fudamentos
LERNER, I, (1990): “ Quijote, Segunda parte. Parodia e Invencion”,
N.R.F.H. n® XXXIII, pp. 817-836

NEUSCHAFER, H, J (1963): Der Sinn der Parodie im don Quijote.
Heidelberg, Karl Winter Universitatverlag

PERCAS DE PONSETTI, H (1975): Cervantes y su concepto del arte.
Madrid, Gredos, 2 vols.

PUEO, J, C, (2002): Los reflejos en juego. Una teoria de la parodia.

Valencia, Tirant Lo Blanch



28

REDONDO, A; (1989): “El Quijote y la tradicion carnavalesca”,
Anthropos, XCVIII-XCIX, pp. 93-98

(1997): Otra manera de leer el Quijote. Madrid, Castalia
RILEY, E C, (1990): Introduccién al Quijote,. Barcelona, Crtica, 1992



29



