*

%

Estudios Interdisciptinarios

& O | UNR &2 Il Coloquio Internacional

Saberes contemporaneos desde (3
diversidad sexual: feorig, critica, praxis
Rosario, 27 y 28 de junio de 2013

Sexo, violencia, identidad y cuerpo en E/ lugar sin limites de
José Donoso

Agustina Ibanhez
UNMdP - CONICET
agustinaibanez@hotmail.com

Resumen

El siguiente trabajo se propone estudiar y analizar el problema del binomio cuerpo/ sexo
atravesado por la violencia, el poder y la dialéctica del deseo sexual en la novela El lugar sin
limites (1966) de José Donoso.

A partir del estudio del discurso se intentara demostrar cémo, en la escritura donosiana, el
cuerpo deja de ser una marca identitaria para pasar a ser la expresion de una experiencia
limite. Entendido de este modo, y centrando la reflexién en los personajesdela Mauela y la
Japonesita, el cuerpo se convertird en el espacio en el que no se cumplan y/o se transgredan
las exigencias de satisfaccion imaginaria o simbdlica provechosa para la sociedad, dejando al
descubierto una situacién de desequilibrio, derrumbamiento e hipocresia sociales.

Palabras clave

Sexo — Violencia — Identidad — Cuerpo — José Donoso

Si soy alguien que no puede ser sin hacer
entonces las condiciones de mi hacer son, en
parte, las condiciones de mi existencia

Butler, Judith. Deshacer el género.

El lugar sin limites de José Donoso, novela publicada por primera vez en
el ano 1966, es un texto que nos introduce en el mundo de un pueblo semi —
rural construido alrededor de la olvidada y desolada Estacion El Olivo. Un
pueblo sin luz eléctrica, sin pavimento, sin posibilidad de desarrollo. Lugar
estancado y marginado en el que el tren ha dejado de pasar y las personas y
los objetos parecen llegar por casualidad, por descarte, por inercia. Pueblo en
decadencia, en ruina en el que todo cae en la somnolencia, en el olvido, en la
paralisis. Sin embargo, algo parece mantenerse alejado de la corrosion: la
sexualidad, erigida y sustentada sobre premisas presentadas como naturales e

1


mailto:agustinaibanez@hotmail.com

& O | UNR &z Il Coloquio Internacional
%

* o e Ay :
Estudios Interdisciptinarios

Saberes contempordneos desde (a3
diversidad sexual: feorig, critica, praxis
Rosario, 27 y 28 de junio de 2013

incuestionables. El pueblo donosiano gritara que solo existen dos sexos, que a
un cuerpo macho deberd corresponderle una identidad masculina y que a un
cuerpo hembra, una femenina. Sin embargo, este sistema dicotémico
encontrara sus fisuras en el personaje principal que nos presenta Donoso: la
Manuela, figura compleja y de dificil categorizacion dentro de los parametros
de este pueblo machista, patriarcal y religioso en el que todo se rige por fuertes
estructuras binarias.

Ahora bien, desde un primer acercamiento al texto, nos damos cuenta
que en la Estacion El Olivo se identifican claramente dos grupos opuestos:
hombres/mujeres y que las relaciones sociales, sexuales y politicas del lugar se
sustentan sobre la idea de que todo puede y debe ser categorizado bajo este
par dicotomico. La norma heterosexual opera, asi, “dentro de las practicas
sociales como el estandar implicito de la normalizacion” (Butler, 2006:69).
Aguello que no se adecue a la norma, aquello que no coincida con los
pardmetros de las estructuras fijadas, serd invisibilizado o bien, reconocido
como algo fuera de lugar, un otro extrafno, a- normal. Tal como se describe a la
Japonesita en el siguiente fragmento: “era pura ambigliedad. (...) con sus
dieciocho afos bien cumplidos ni la regla le llegaba todavia. Era un fenémeno”
(Donoso 1981: 25). Como bien lo deja ver el pasaje anterior, para los
habitantes de la Estacién el Olivo, la Japonesita es algo extraordinario, algo
monstruoso en la medida que no responde a las normas sexuales, fisioldgicas
ni naturales establecidas. Su cuerpo no cumple con “las reglas”. Su aparato
genital revela una anatomia femenina pero nunca ha menstruado. Su sexo
femenino se presenta, de este modo, limitado, coartado: no hay posibilidad de
procreacion. Su anti - naturalidad, su aspecto fisico y la escasez de formas
voluptuosas cuestionan las dicotomias binarias. Ni hombre ni mujer: un
fendmeno. Un fendmeno engendrado a partir de la relacion sexual entre la
Japonesa Grande y La Manuela, el travesti del pueblo. Por consiguiente, la
figura de la Japonesita, en tanto anomalia, cuestiona la naturaleza dada, la
normatividad heterosexual, la legalidad de reproduccién y procreacion, la

institucion familiar, el deseo vy las normas sexuales. Su lugar sera: junto a la
2



& O | UNR &2 Il Coloquio Internacional

*

%

Estudios Interdisciptinarios

Saberes contemporaneos desde (3
diversidad sexual: feorig, critica, praxis
Rosario, 27 y 28 de junio de 2013

Manuela, enel prostibulo. Ese espacio reservado, dentro del pueblo, para “las
sexualidades ilegitimas” (Foucault 2006:9), para lo oculto, lo silenciado, lo
innombrable, lo reprimido, para aquellos cuerpos que funcionan — siguiendo a
Foucault- como “textos donde se pueden leer las relaciones de poder”
(Vartabedian 2007: 2)

Ahora bien, como dijimos anteriormente, la Japonesitano es el unico
personaje que no encaja dentro de las estructuras binarias del pueblo
donosiano puesto que lo mismo ocurre con la Manuela. Desde las primeras

lineas, ella se nos presenta como una mujer esperpéntica y desalineada:

La Manuela despegd con dificultad sus ojos lagafiosos (...) Las lagafas latigudas
volvieron a sellar sus parpados en cuanto puso el reloj sobre el cajon junto a la
cama. (...) Froto la lengua contra su encia despoblada: como aserrin caliente y la
respiracién de huevo podrido (Donoso, 1981: 9)

Sin embargo, y si bien el narrador no da pistas desde un comienzo que
sirvan para sostener lo contrario, al avanzar la lectura descubrimos que su
nombre es, en rigor, un nombre falso y que, su verdadero nombre es Manuel
Gonzélez Astica, hombre y padre de la Japonesita. A partir de aqui, su
vestimenta y su accionar van delineando, a lo largo de todo el texto donosiano,
una figura que se ubicaria en un entre, “un lugar que no existe, el lugar de un
no — lugar, espacio de intervalo que se opone a toda clasificacién regida por
oposiciones binarias” (Jara 2003: 188).Pues, partiendo de la idea de que el
sexo “es una determinacion hecha sobre la base de criterios biolégicos
socialmente convenidos para clasificar a las personas como hombre o mujer’
(West y Zimmerman 1999: 12) podemos sostener que la Manuela es,
sexualmente, un hombre. Teniendo en cuenta esto y, dentro de la
heteronormatividad’ que caracteriza a la Estacion El Olivo, deberiamos

sostener que por responder anatdmicamente a los parametros sexuales que

! Utilizado en el sentido que le atribuyé Michael Warner en el afio 1991 en "Introduction: Fear of
a Queer Planet".



* o e Ay :
Estudios Interdisciptinarios

& 4% | UNR 2 Il Coloquio Internacional
%

Saberes contemporaneos desde {3
diversidad sexual: feorig, critica, praxis
Rosario, 27 y 28 de junio de 2013

clasifican a una persona como hombre la Manuela “deberia ser” de género
masculino. Sin embargo, su genitalidad no implica relacion alguna con su
género. En ultima instancia y, en términos de Judith Butler, su género “se halla
desalojado del sexo” (Butler, 1973: 1). Esto se acentia en el siguiente

fragmento:

Cuando por fin le dieron la mano para que ambos subieran a la orilla todos se
asombraron ante la anatomia de la Manuela:

- jQué burro...!

- Mira que esta bien armado...

- Psstt, si este no parece maricon

- Que no te vean las mujeres, que se van a enamorar... (Donoso, 1981: 80)

Los mismos hombres del pueblo que, segundos antes la estaban
ultrajando, se quedan pasmados ante el tamafo exuberante de los genitales de
la Manuela. No posee Unicamente un sexo masculino sino que y, ademas, su
miembro es como el de un burro y, por su enorme tamano, es envidiado por el
resto de los hombres. A partir de aqui, la violencia normativa comienza a tejer
sus engranajes. Su anatomia reconoce un sexo masculino pero, no obstante,
su accionar, su percepcion del mundo, su vestimenta, su hacer exceden los
parametros de lo “socialmente” aceptado como varonil. El cuerpo travestido de
la Manuela, en tanto “elemento portador de significado social” (Vartabedian
2007: 2), cuestiona el orden y la organizacion sexual y genérica establecida;
desafia la feminidad y la masculinidad cuestionando su pertenencia “a un sexo
particular, como si el sexo fuera otorgado de manera discrecional, como si la
identidad de género pudiera y debiera derivarse inequivocamente de una
anatomia que se presume” (Butler 2006: 25). Ella, esa “figura que hace poses y
baila” (Donoso 1981: 81), posee un miembro excesivo, un falo que los hombres
del pueblo no tienen y del cual no pueden gozar. Sin embargo, frente a los
aplausos y el asombro de las voces de la virilidad, la Manuela no hace mas que
afirmar que “ese aparato no le sirve mas que para hacer pipi” (Donoso 1981:
81). De este modo, la reduccion de sus genitales a lo exclusivamente urinario
hace tambalear los parametros establecidos. No hay lugar para la Manuela



& 4% | UNR 2 Il Coloquio Internacional
%

* o e Ay :
Estudios Interdisciptinarios

Saberes contemporaneos desde {3
diversidad sexual: feorig, critica, praxis
Rosario, 27 y 28 de junio de 2013

dentro de las dicotomias de la Estacion El Olivo. Sus conductas se escapan,
una y otra vez, de la norma que fija las actitudes y actividades propias de la
categoria sexual y genérica a la que deberia pertenecer. A partir de aqui, la
necesidad de hacerla encajar dentro de los parametros establecidos se hace
cada vez mas poderosa. El pueblo donosiano se encargara de repetir
constantemente la premisa: Existen sélo dos sexos. A un cuerpo de macho le
corresponde una identidad masculina; a un cuerpo de hembra, una identidad
femenina. De este modo, la maquina binaria se encargara de reubicar este
cuerpo fuera de lugar dentro de sus parametros. Tal como lo sefialan Deleuze y
Parnet, trabajara para establecer

tantas dicotomias como sean necesarias para que cada uno sea clavado en la
pared, metido en un agujero. Hasta los margenes de desviacion seran calculados
segun el procedimiento de eleccion binaria: (...) no eres ni hombre, ni mujer,
¢seras travesti? (1980: 27)

Tal como ocurre en el siguiente fragmento, cuando se narra la percepciéon de
las mujeres del pueblo frente a la irrupcién y la llegada de la Manuela a la
Estacion:

Bajaron también dos mujeres mas jovenes, y un hombre, si es que era un
hombre. Ellas, las sefioras del pueblo, mirando desde cierta distancia, discutian
qué podia ser: flaco como palo de escoba, con el pelo largo y los ojos casi tan
magquillados como los de las hermanas Farias (Donoso 1981: 64).

Y aqui reside la cuestion: las mujeres del pueblo, portadoras de la buena
moral, intentan definir “eso” que estan viendo, hacer entrar dentro del orden
establecido aquello que se presenta ante sus ojos. Etiquetar, clasificar y
reconocer a ese “otro” que observan. Su tarea, en tanto instrumentos de poder,
sera reproducir el discurso de la heteronormatividad. Pronunciar una y otra vez
“la regla”. A partir de aqui, intentardn establecer analogias entre lo que se
presenta ante sus o0jos y las caracteristicas propias del par dicotémico:
hombre/mujer construidas para encasillar, fijar. Pero la Manuela no puede ser
reconocida dentro de los casilleros de esta estructura social ya que, en

términos de Judith Butler, “el reconocimiento implica ver al Otro como alguien



* o e Ay :
Estudios Interdisciptinarios

& 4% | UNR 2 Il Coloquio Internacional
%

Saberes contempordneos desde (a3
diversidad sexual: feorig, critica, praxis
Rosario, 27 y 28 de junio de 2013

separado pero estructurado fisicamente en formas que reconocemos” (2006:
190). Por consiguiente, frente a la imposibilidad de delimitar a la Manuela
dentro del binarismo sexual y genérico de la Estacion El Olivo, no queda otra
salida que identificar a ese otro como una desviacion. Sera, pues, el deseo de
mantener la estructura binaria lo que provoque que aquello que rompe con las
normas quede atrapado, en algun punto, dentro de ella. Dicho de otro modo, el
entenderlo como desviacion implica encerrarlo por su anomalia dentro de la
estructura binaria de poder. No sera un otro sino un extravio, un
descarrilamiento de la organizacion social. Negarle reconocimiento, tal como lo
sostiene Butler, es deshacer a la persona convirtiendo el reconocimiento “en
una sede de poder mediante la cual se produce lo humano de manera
diferencial” (2006: 14). De este modo, La Manuela no es ni hombre, ni mujer:
‘Lo que es, es maricon, eso si” (Donoso 1981: 64 — 65), “era un asco, un
descrédito” (Donoso 1981: 72). Y aqui, “de ese profundo deseo de mantener el
deseo del orden del género binario natural o necesario, de convertirlo en una
estructura” (Butler 2006: 59), emerge la violencia. Pues, en definitiva, y tal
como lo sostiene Butler siguiendo a Hegel “si no somos reconocibles, entonces
no es posible mantener nuestro propio ser y no somos seres posibles; se nos
ha anulado esa posibilidad” (2006: 55). Y es esta, precisamente, la violencia
con la que debe enfrentarse la Manuela en el pueblo de la novela de Donoso.
Serd, pues, su no - ser dentro de las normas fijadas lo que la conduzca a la
inexistencia, a la invisibilizacién, al aniquilamiento, a la negacién. Los
mecanismos de control operaran una y otra vez sobre su cuerpo a - normal
inscribiendo el poder a través del disciplinamiento y el orden. Tal como sucede

en el siguiente fragmento:

Parada en el barro de la calzada (...) la Manuela despertd. No era la Manuela. Era
el Manuel Gonzélez Astica. El. Y porque era él iban a hacerle dafio y Manuel
Gonzalez Astica sintio terror. (...) quiza fuera Pancho el primero, azotandolo con
los pufios... tal vez no fueran ellos sino otros hombres que penetraron la mora y le
pegaron y lo retorcieron, jadeando sobre él (...) buscando quién es el culpable,
castigadndolo, castigandola, castigdndose deleitados hasta el fondo de la confusion
dolorosa (Donoso 1981: 131 — 132)



€Yy Il Coloquio Internacional
{43/ UNR

Estudios Interdisciptinarios

Saberes contempordneos desde (a3
diversidad sexual: feorig, critica, praxis
Rosario, 27 y 28 de junio de 2013

Para los dualismos sexuales y genéricos del pueblo, encarnados en la
voz de Pancho Vega, la Manuela no es ni hombre ni mujer, no es femenino ni
masculino. Su cuerpo travestido devuelve una imagen contradictoria producto
de la sintesis de los significantes masculinos y femeninos que albergan en él.
Su figura cuestiona una y otra vez los géneros gramaticales: ¢;es él o ella?, es
¢, castigandolo o castigandola? La confusion es insoportable hasta el punto de
tornar inevitable la violencia. El cuerpo extrafo, fuera de lugar, debe ser
golpeado y aniquilado para volver al orden. Su enorme 6rgano sexual debe
cumplir las funciones reproductoras asignadas: el maricén debe calentarse y
debe hacer de macho, tiene que acostarse y engendrar con la Japonesa, tiene
que ajustarse — de algin modo — a la maquina binaria de poder. Pues, “lo
esencial es impedir que (...) sobre ella, sobre sus espaldas, sobre su cuerpo,
fluyan flujos que (...) no puede codificar y a los cuales no les pueda asignar
una territorialidad” (Deleuze 1971). Y la Manuela es, en un principio, eso. El
“flujo no codificado, (...) la cosa o lo innombrable” (Deleuze 1971), un eso dificil
de definir. De ahi, la urgencia de clavarlo y recodificarlo dentro la maquina de
poder. Le diran: seras la Manuela, “el maricén ese tan divertido” (Donoso 1981:
66) de los numeros de baile. Serds la Manuela, el homosexual, el desviado.
Seras, en rigor, un “fendmeno de triparticion derivado de un desplazamiento de
lo dual” (Deleuze y Guattari 1997). Su Cuerpo sin Organos (Deleuze y Guattari
1997) intenta ser organizado, devuelto a los patrones establecidos. Se intenta
atraparlo en la maquina dual hombres/ mujeres dentro de la cual, frente a lo
molar — mayoritario entendido “como un metro — patrén con relacion al cual se
evalua. (...) un estado de poder y de dominacién” (Deleuze 1997: 107) la
Manuela, en tanto “determinacién diferente de la constante sera, (...)
considerada como minoritaria, un subsistema” (Deleuze 1997: 107 — 108), lo
marginal, lo otro. Sin embargo, frente a este intento de organizacién de su
cuerpo, resurge una y otra vez su Cuerpo sin Organos (Deleuze y Guattari
1997: 107) oponiéndose “a todos los estratos de organizacién del organismo,
pero también, a las organizaciones de poder’ (Deleuze 1995: 18).

Detengamonos en el siguiente fragmento:



€Yy Il Coloquio Internacional
{a5/uN

* o e Ay :
Estudios Interdisciptinarios

Saberes contempordneos desde (a3
diversidad sexual: feorig, critica, praxis
Rosario, 27 y 28 de junio de 2013

los que miran, don Alejo y los otros que se rien de nosotros no oyen lo que la
Japonesa Grande me dice muy despacio al oido, mijito, es rico, no tenga miedo, si
no vamos a hacer nada, (...) a ella le gusta hacer lo que estd haciendo aqui
conmigo en las sadbanas. Le gusta que yo no pueda: con nadie, dime que si,
Manuelita linda, dime que nunca con ninguna mujer antes que yo (...) No mijita,
Manuela, como si fuéramos dos mujeres, mira, asi, ves, las piernas entretejidas, el
sexo en el sexo dos sexos iguales, Manuela no tengas miedo del movimiento de
las nalgas, de las caderas, la boca en la boca, como dos mujeres (...) no, no, tu
eres la mujer Manuela, yo soy la macha, ves (...) como te quito el sostén para que
tus pechos queden desnudos y yo gozartelos, si tienes, Manuela, no llores, si
tienes pechos (...) Y yo sofiaba mis senos acariciados, y algo sucedia mientras
ella me decia, si, mijita, yo te estoy haciendo gozar porque yo soy la macha y tu la
hembra (Donoso 1981: 107 — 109)

En una primera instancia, podriamos sostener que la relacion sexual
entre la Japonesa Grande y la Manuela se concreta por una inversion de los
roles sexuales. No obstante, y en una segunda lectura, vemos que dicha
inversion no es tal. Veamos cémo funciona esto. Pues bien, la Japonesa
buscando concretar el acto sexual con la Manuela reemplaza el dualismo
hombre — mujer por macho — hembra instalandonos, de este modo, en el
terreno animal. Una vez alli, ella no afirma “soy el macho” sino “soy la macha”
haciendo posible, a partir de aqui, no sélo la coexistencia de los dos géneros
en un mismo término sino que, y ademas, permite el brote de un entorno que
dificulta trazar la frontera entre lo animal y lo humano. Pues, la Japonesa es
sexualmente mujer - hembra; sin embargo, y teniendo en cuenta que el género
es el conjunto de comportamientos sociales y psicoldgicos establecidos
socialmente, “un acto que ya estuvo ensayado (...) pero que requiere actores
individuales para ser actualizado y reproducido una vez mas como realidad”
(Butler, 1990: 306 — 307), podriamos decir que - en el fragmento citado
anteriormente - su comportamiento en el acto sexual nos permite hablar de una
emergencia de lo masculino. El resultado de esta combinatoria hace posible la
irrupcion del nuevo término. La Japonesa no es ni mujer ni hombre, ni femenino
ni masculino, ni hembra ni macho: es macha. Un heterogéneo, una articulacion
de terrenos distintos a partir del cual el acto sexual, que da como fruto el
engendramiento de la Japonesita, puede concretarse. A partir de aqui, Manuel



€Yy Il Coloquio Internacional
{a5/uN

= Estudios Interdisciplinari p
- Saberes contemporaneos desde la

diversidad sexual: feorig, critica, praxis
Rosario, 27 y 28 de junio de 2013

Gonzélez Astica en tanto hombre, patrédn mayoritario por excelencia, entra en
un devenir — minoritario que lo arranca de su identidad mayor. Su devenir
implica, siguiendo el planteo que Deleuze y Guattari proponen en Mil mesetas,
un doble movimiento. Por un lado, la sustraccién de Astica de la mayoria
masculina y, por otro, la salida del patron mujer de su caracter minoritario.
Ambos ingresan, por consiguiente, en un devenir — mujer. Pero no unicamente
por adquirir una forma femenina, ni por la trasformaciéon de su nombre propio
en la Manuela puesto que, y tal como lo sefialan Deleuze y Guattari,

eso0s aspectos inseparables del devenir — mujer deben entenderse sobre todo en
funcion de otra cosa: ni imitar ni adquirir la forma femenina, sino emitir particulas
que entran en la relacién de movimiento y reposo, o en la zona de entorno de una
mircrofeminidad, es decir, producir en nosotros mismos una mujer molecular, crear
la mujer molecular (1997: 277)

El devenir sera, por consiguiente, lo que le permita a Manuel Gonzalez
Astica escapar de las instancias molares de la Estacion el Olivo. Salir de los
dualismos de la maquina binaria de poder, trazar una linea de fuga, pasar entre
las instancias molares, “huir en una direccion perpendicular” (Deleuze y
Guattari 1997: 293). Pero el devenir, en tanto empresa de desestratificacion,
ocasiona problemas. Los dispositivos de poder aparecen, tal como lo sefala
Deleuze en Deseo y Placer (1995), para reterritorializar y codificar, taponar la
linea de fuga que este devenir traza. La Japonesita, producto de la unioén de la
relacion sexual entre la Japonesa y la Manuela, insiste constantemente en

reterritorializarlo, tal como se ve en el siguiente fragmento:

Bueno, bueno, chiquilla de mierda, entonces no me digas papa. Porque cuando la
Japonesita le decia papa, su vestido de espafiola tendido encima del lavatorio se
ponia mas viejo, la percala gastada, el rojo destenido, los zurcidos a la vista,
horrible, ineficaz, (...) No me digéi, papa, chiquilla huevona. Dime Manuela como
todos. jQue te defienda! Lo Unico que faltaba. ;Y a una, quién la defiende?
(Donoso 1981: 51)

El patrédn mayoritario instalado en la voz de la Japonesita dictamina los
codigos: seras hombre, serds padre. Los intentos del plan deorganizacion por

detener e interrumpir los movimientos de desterritorializacion no cesan. Pero
9



& 4% | UNR 2 Il Coloquio Internacional
%

* o e Ay :
Estudios Interdisciptinarios

Saberes contemporaneos desde {3
diversidad sexual: feorig, critica, praxis
Rosario, 27 y 28 de junio de 2013

todo es en vano. El devenir es irresistible. La Manuela rechaza fervientemente
una y otra vez el mecanismo de reterritorializacion. La presencia constante de
expresiones tales como /lay una, que la Manuela utiliza para hacer referencia a
su persona, confirman insistentemente su identidad femenina. No obstante,
esto no la conduce al terreno de la maternidad lo cual implicaria quedar
atrapada, nuevamente, dentro la maquina dual. En rigor, frente al dualismo
padre/ madre la Manuela decide pasar entre los puntos, trazar una linea
perpendicular. Ni padre ni madre “Dime la Manuela como todos”. Brota,
entonces, el inconsciente en su plenitud. El deseo en estado puro como flujo no
codificado por el poder para cuestionar una y otra vez las estructuras
establecidas.

El Cuerpo sin Organos de la Manuela irrumpe cuestionando lo social
moldeado y dominado por la subjetividad masculina, disputando las normas,
multiplicando los sexos, los géneros, afirmando una y otra vez que ‘la
sexualidad es una produccion de mil sexos, que son otros tantos devenires
incontrolables” (Deleuze y Guattari, 1997: 280), que

ser hembra es un hecho sin significado alguno, pero ser mujer es haberse vuelto
una mujer, inducir al cuerpo a volverse un signo cultural, a materializarse
obedeciendo una posibilidad histérica delimitada, y esto, hacerlo como proyecto
corporal sostenido y repetido (Butler, s.a. (b): 300)

De este modo, su devenir — mujer rompe los dualismos hombre — mujer,
masculino - femenino que estructuran el pueblo de la Estacion El Olivo,
dandole lugar a todo aquello considerado otro por el pensamiento cartesiano.
Desde esta perspectiva, Manuel Gonzalez Astica ya no sera ni el marginal ni el
desviado de los patrones establecidos por las organizaciones de poder sino
una identidad revolucionaria. Su devenir es “el movimiento gracias al cual la
linea se libera del punto” (Deleuze y Guattari 1997: 293) Su cuerpo, la
liberacién de la arborescencia, la confusion de los puntos, la apertura hacia lo
multiple sin ningun tipo de relacién con lo Uno. Pues no se trata de una
sustitucién de lo mayoritario por lo minoritario ni mucho menos de una inversién

10



*

%

Estudios Interdisciptinarios

] % | UNR Il Coloquio Internacional

Saberes contemporaneos desde (3
diversidad sexual: feorig, critica, praxis
Rosario, 27 y 28 de junio de 2013

de los mismos sino de la afirmacion de un nuevo lugar: el devenir, “que no es ni
uno ni dos, ni relacion de los dos, sino entre — dos, frontera o linea de fuga, de
caida” (Deleuze y Guattari 1997: 293).

Bibliografia:

Butler, Judith (2002). Cuerpos que importan. Sobre los limites materiales y discursivos del
sexo. Buenos Aires. Ed. Paido6s.

Butler, Judith (2006). Deshacer el género. Barcelona. Paidos.

Butler, Judith (2007). El género en disputa. El feminismo y la subversion de la identidad.
Barcelona. Paidos.

Butler, Judith. Actos performativos y constitucion del género: un ensayo sobre fenomenologia y
teoria  feminista.En:http://www.scribd.com/doc/34937143/Butler-Judith-Actos-performativos-y-
constitucion-de-genero-un-ensayo-sobre-fenomenologia-y-teoria-feminista Trad. De Marie
Lourties de Sue — Ellen Case (Ed.) (1990). Performing feminisms: Feminist Critical Theory and
Theatre, Johns Hopkins University Press: 270 — 282. Acceso: 2 de junio de 2013.

Butler, Judith. (1973). Variaciones sobre sexo y género: Beauvoir, Witting y Foucault.
Disponible en: http:/www.scribd.com/doc/67017074/Butler-Judith-Variaciones-sobre-sexo-y-
genero-Beauvoir-Wittig-Foucault. Acceso: 3 de junio de 2013.

Butler, Judith. (1990). Actos performativos y constitucion del género: un ensayo sobre
fenomenologia y teoria feminista. Disponible en: http://www.scribd.com/doc/34937143/Butler-
Judith-Actos-performativos-y-constitucion-de-genero-un-ensayo-sobre-fenomenologia-y-teoria-
feminista. Acceso: 5 de junio de 2013.

Deleuze, Gilles y Guattari, Félix (1993). ; Qué es la filosofia? Barcelona. Anagrama.

Deleuze, Gilles y Guattari, Félix (1988). El Anti- Edipo: Capitalismo y esquizofrenia. Valencia.
Pre — textos.

Deleuze, Gilles y Guattari, Félix (1997). Mil mesetas: capitalismo y esquizofrenia. Valencia.
Pretextos.

Deleuze, Gilles y Parnet, Claire (1980). Dialogos. Valencia: Editorial Pre — Textos.

Deleuze, Gilles. “Los codigos, el capitalismo, los flujos, descodificacion de los flujos,
capitalismo y esquizofrenia, el psicoanalisis”, Cours Vincennes 16/11/1971.
En:http://www.webdeleuze.com/php/texte.php?cle=117&groupe=Anti+Oedipe+et+Mille+Plateau
x&langue=3. Acceso: 15 de junio de 2013.

Deleuze, Gilles (1995). Deseo y placer. Revista Archipiélago. Cuadernos de critica de la
cultura. N°® 23, Barcelona.

11


http://www.scribd.com/doc/34937143/Butler-Judith-Actos-performativos-y-constitucion-de-genero-un-ensayo-sobre-fenomenologia-y-teoria-feminista
http://www.scribd.com/doc/34937143/Butler-Judith-Actos-performativos-y-constitucion-de-genero-un-ensayo-sobre-fenomenologia-y-teoria-feminista
http://www.scribd.com/doc/67017074/Butler-Judith-Variaciones-sobre-sexo-y-genero-Beauvoir-Wittig-Foucault
http://www.scribd.com/doc/67017074/Butler-Judith-Variaciones-sobre-sexo-y-genero-Beauvoir-Wittig-Foucault
http://www.scribd.com/doc/34937143/Butler-Judith-Actos-performativos-y-constitucion-de-genero-un-ensayo-sobre-fenomenologia-y-teoria-feminista
http://www.scribd.com/doc/34937143/Butler-Judith-Actos-performativos-y-constitucion-de-genero-un-ensayo-sobre-fenomenologia-y-teoria-feminista
http://www.scribd.com/doc/34937143/Butler-Judith-Actos-performativos-y-constitucion-de-genero-un-ensayo-sobre-fenomenologia-y-teoria-feminista
http://www.webdeleuze.com/php/texte.php?cle=117&groupe=Anti+Oedipe+et+Mille+Plateaux&langue=3
http://www.webdeleuze.com/php/texte.php?cle=117&groupe=Anti+Oedipe+et+Mille+Plateaux&langue=3
http://www.webdeleuze.com/php/texte.php?cle=117&groupe=Anti+Oedipe+et+Mille+Plateaux&langue=3

*

%

Estudios Interdisciplinarios

& % | UNR s Il Coloquio Internacional

Saberes contemporaneos desde (3
diversidad sexual: feorig, critica, praxis
Rosario, 27 y 28 de junio de 2013

Deleuze, Gilles (1995). El misterio de Ariadna. Cuadernos de filosofia n° 41. Buenos Aires.
Marzo de 1995.

Donoso, José (1981). El lugar sin limites. Barcelona. Editorial Seix Barral.
Foucault, Michel (2006). Historia de la sexualidad I. Buenos Aires. Siglo XXI.

Navarro, M. y Stimpson, C. (Comp.) (1999). Sexualidad, género y roles sexuales. Buenos Aires.
Fondo de Cultura Econdmica.

Jara, Sandra. (2003) “Autobiografia: una retérica del pliegue en En breve carcel de Sylvia
Molloy” En: Pifa, Cristina (Ed). Mujeres que escriben sobre mujeres (que escriben) Volumen II.
Buenos Aires. Editorial Biblos.

Vertabedian, Julieta (2007). “El cuerpo como espejo de las construcciones de género. Una
aproximacion a la transexualidad femenina”. Institut Catala d’Antropologia Quaderns — e.
10/2007b. ISSN: 1696 — 8298. Disponible en: http://www.antropologia.cat/quaderns-e-64.

West, C y Zimmerman, D.H. (1999). “Haciendo género” en Navarro, M. y Stimpson, C. (Comp.)
Sexualidad, género y roles sexuales. Buenos Aires. Fondo de Cultura Econdémica.

12


http://www.antropologia.cat/quaderns-e-64

