
Revista Humanidades, Vol. 1, pp. 1-15 / ISSN: 2215-3934 

Universidad de Costa Rica, 2011 

Recibido: 26-I-2011 /Aceptado: 05-IV-2011 

 

EL TRANSEXUAL EN EL LUGAR SIN 
LÍMITES: MONSTRUOSIDAD, 
NORMA Y CASTIGO 
María Martínez Díaz: Licenciada, profesora en la Sección de Comunicación y Lenguaje de la 

Escuela de Estudios Generales de la Universidad de Costa Rica (mariamartinezdi@gmail.com).

 
 

Resumen 

El presente artículo elabora una lectura de la novela de José Donoso El lugar sin límites (1966). 

Se trata de un análisis literario centrado en el personaje llamado La Manuela, que tiene como 

propósito reflexionar acerca de la irrupción del transexual en el orden masculino dominado por 

la violencia y los mecanismos de poder. Al mismo tiempo el análisis girará alrededor del cuerpo 

del personaje a partir del cual será posible notar los procesos de construcción de la identidad de 

género y la violencia normativa ejercida sobre el cuerpo a partir del principio de lo 

heteronormativo.  

Palabras clave: Identidad de género, transexual, poder, cuerpo, patriarcado.  

 

Abstract 

This article presents an interpretation of the novel by José Donoso El Lugar sin límites (1966). It 

is a literary analysis focused on the character called La Manuela, he aims to reflect on the 

emergence of the transsexual in the male order dominated by violence and the mechanisms of 

power. At the same time the analysis will revolve around the character`s body from wich it will 

be possible to notice the construction processes of gender identity and the normative violence 

exerted on the body following the heteronormative principles.  

Key Words: Gender identity, transsexual, power, body, patriarchy. 

 

  

 

 



2 María Martínez Díaz 

 
 

 La novela del escritor chileno José Donoso, El lugar sin límites (1966) plantea una serie de 

interrogantes en torno a la sexualidad y la identidad de género, enmarcadas a la vez en una 

cultura patriarcal y en un pueblo decadente a punto de desaparecer.  

 Es un texto precoz al poner sobre la mesa temas relacionados con las cuestiones de género, 

pues según Amícola (2008:4) es un producto todavía enmarcado en los sesentas. Se trata pues de 

una época en la que apenas están aflorando una serie de interrogantes en torno al tema de la 

sexualidad y la identidad de género. La novela representa “un debate del tema de la 
homosexualidad, tomando partido contra las teorías esencialistas”.  

 En El Lugar sin límites los acontecimientos se desarrollan en un pueblo –el Olivo- que está 

abatido, en un proceso de decadencia que lo llevará a su ruina. Tal como lo plantea González 

Allende, este pueblo puede ser cualquier pueblo latinoamericano e incluso, cualquier parte del 

mundo y en esta medida, el espacio representado en la novela así como sus acontecimientos se 

pueden leer como universales en tanto que ahí se simboliza de alguna manera “la humanidad de 
forma global” ( 2006:15).  

 En este espacio de decadencia hay una figura de poder –Alejandro Cruz- que se presentará 

como un ser omnipotente, todopoderoso: él es el dueño material del lugar (es dueño de la 

mayoría de las tierras) (González, 2006: 15), pero también será el dueño de los cuerpos de los 

habitantes del pueblo y sus destinos. Por otro lado, Pancho, que es posiblemente el hijo ilegítimo 

de Alejandro Cruz, representará un nuevo orden masculino que quiere derrocar el antiguo, 

representado por don Alejo. Por eso para González, Pancho “se ha visto como la figura del ángel 
caído” (17). El autor agrega:  

“Ahora bien, realmente tanto Pancho como Alejandro poseen rasgos demoníacos, ya que 
ambos oprimen al pueblo: el primero a través de la violencia física contra la Manuela, y el 

segundo por medio del control sobre el futuro de El Olivo” (17).  

 Encontramos entonces un orden patriarcal disputado por dos personajes masculinos. En 

este orden la Manuela se presenta como elemento perturbador que se convertirá en objeto de 

vejaciones y de violencia.  

 De esta forma, en este ensayo se hará un análisis de la reflexión que hace la novela acerca 

de la masculinidad a partir de lo corporal. Pensamos, como lo propone Vartabedian, que el 

cuerpo es un “elemento portador de significado social” y en esa medida se le puede enfrentar 
como un texto posible de ser leído e interpretado “como símbolo del mundo social en el cual 
habita” (2007: 2).  

 Nos interesa profundizar en el personaje llamado la Manuela, por lo tanto tocaremos 

solamente de manera ligera a don Alejo y a Pancho. Nuestro propósito es demostrar que la 

Manuela representa al transexual que irrumpe en el orden masculino, al mismo tiempo, queremos 



El transexual en El lugar sin límites: Monstruosidad, norma y castigo        3 

 
 

evidenciar que en este orden masculino solo parece reinar la violencia normativa y los 

mecanismos de control y de poder que son asimismo, característicos de la cultura occidental.  

 La propuesta girará alrededor de tres ejes temáticos. Primero nos centraremos en la imagen 

del cuerpo como artefacto, a través de la performance. Luego analizaremos ese cuerpo dentro de 

las paradojas que lo enmarcan en el sexo. Por último, reflexionaremos acerca del cuerpo 

controlado, sujeto por los mecanismos de poder relacionados con la sociedad patriarcal y su 

violencia normativa.  

I PARTE: EL CUERPO COMO ARTEFACTO  

 Judith Butler nos acerca al fenómeno de la performance como un ritual de repeticiones que 

cobra sentido al convertirse en base fundamental de la construcción de género. En el contexto del 

cuerpo, este ritual se naturaliza. De esta forma, el género es performativo pues es algo que se 

crea “a través de un conjunto sostenido de actos” (2007: 17).  

 La estilización del cuerpo que supone una transformación, una performance, constituye un 

elemento esencial de la identidad de género. Lo que vemos en los demás como constitutivo del 

género, percibido por otra parte como algo esencial de la persona, no es más que producto de lo 

artificial, en la medida en que se trata de algo anticipado “a través de ciertos actos corporales, en 
un extremo, un efecto alucinatorio de gestos naturalizados” (Butler, 2007: 17).  

 La performance es experimentada por todos y todas pues se trata de un proceso en el que 

participamos independientemente de nuestro género (femenino y masculino); sin embargo, en el 

caso de los transexuales el proceso ocurre de manera más acentuada, tal como lo plantea Soley-

Beltrán. Para los transexuales se trata de convertir sus cuerpos en “artefactos” (Soley-Beltrán, 

2009: 79). En esta performance, el transexual modifica su cuerpo para representar una forma de 

entender lo femenino o lo masculino (Vartabedian, 2007: 1).  

 En El lugar sin límites estamos frente a la Manuela, un transexual que encuentra su 

identidad de género precisamente en la performance. Ella construye su cuerpo en un artefacto 

que apunta a lo femenino de una forma acentuada, explícita. Además su performance tiene que 

ver literalmente con eso: actuar, hacer un espectáculo para ser vista y en esas miradas 

construir/se en mujer: el género en el que ella se siente genuina, en el que ha construido su ser.  

 A pesar de su edad y de la degradación física de su cuerpo, la performance -el baile, el 

vestido colorado, las plumas- es lo que sigue dándole sentido a ella:  

“Vieja estaría pero se iba a morir cantando y con las plumas puestas” (Donoso, 1998:16).  



4 María Martínez Díaz 

 
 

 Ante la agresión sufrida por la Manuela – que como analizaremos más adelante tiene que 

ver con su anulación como “mujer”- buscará en la performance la identidad perdida o arrebatada, 

su dignidad como sujeto que busca construir una identidad de género.  

 Al inicio del relato la Manuela había sido agredida un año atrás. Pancho, responsable del 

agravio, le había torcido el brazo obligándola al mismo tiempo a ponerse el vestido colorado de 

española. El vestido se rompe y la Manuela lo guarda. Permanece guardado, roto, durante un año 

entero, hasta que la Manuela, al enterarse de que Pancho regresa, decide sacarlo de su escondite 

y repararlo. Tal detalle nos resulta importante en la medida en que hay una agresión masculina, 

pero sobre todo social, que hará que la Manuela se aleje de su vestido, es decir, de su identidad. 

Cuando ella recupera su vestido y decide repararlo encontramos que hay una necesidad de 

reafirmarse como sujeto:  

“En el bolsillo de su chaqueta la mano de la Manuela apretó el jirón del vestido como 
quien soba un talismán para urgirlo a obrar su magia” (Donoso, 1998:20)  

 Se evidencia en esta cita que el vestido adquiere un poder mágico para la Manuela. Ella 

deposita en ese artefacto aquello que le dará poder para enfrentarse a Pancho y que le permitirá 

reafirmarse ante él.  

 Sin embargo, cuando Pancho llega a buscarla, La Manuela se esconde en el gallinero, 

observando desde lejos, con temor y angustia, ha abandonado a la Japonesita a su destino: 

acostarse con Pancho, iniciarse en la vida del prostíbulo. Ahí, oculta y temerosa, empieza a 

recordar. La Manuela enfrenta a sus propios demonios: el recuerdo del acto sexual con la 

Japonesa Grande- momento determinante y representativo de la sociedad patriarcal que ha 

querido anular su “yo”. La Manuela enfrenta el episodio de terror y algo ocurre. Fantasea: “matar 
a Pancho con ese vestido” (Donoso, 1998: 105). El vestido, instrumento mágico, se convierte en 

arma.  

 En efecto, el carácter mágico del vestido de la Manuela, se concretará cuando decide 

enfrentar a Pancho: se pone su vestido -su coraza- que ha pasado reparando y guardando todo el 

día. Ella se empodera a través de él y luego sale a bailar: enfrentar su destino final. Así “rescata” 
a la Japonesita de las “garras” del hombre y enfrenta su propia muerte.  

 De esta forma el sentido que tiene el vestido y el baile para la Manuela adquiere un 

carácter casi místico, incluso en algunas ocasiones se asocia con la luz, con llegar al cielo, a otro 

lado menos doloroso y difícil. Asimismo, son los aplausos que recibe e incluso hasta las risas 

que provoca, lo que la transporta:  

“Para que la gente se riera nada más, y la risa me envuelve y me acaricia y los aplausos y 

las felicitaciones y las luces (…)” (Donoso, 1998:16) (El subrayado es mío)  



El transexual en El lugar sin límites: Monstruosidad, norma y castigo        5 

 
 

 Más adelante:  

“La Manuela, nomás, la que puede bailar hasta la madrugada y hacer reír a una pieza llena 
de borrachos (…) mientras ella, una artista, recibe aplausos, y la luz estalla en un sinfín de 

estrellas” (Donoso, 1998:106). (El subrayado es mío)  

 También es esa performance lo que la convierte en mujer:  

“(…) a eso vienen, a despreciarla a una, pero en la pista, con una flor detrás de la oreja, 

vieja y patuleca como estaba, ella era más mujer que todas las Lucys y la Clotys y las 

Japonesitas de la tierra… curvando hacia atrás el dorso y frunciendo los labios y 
zapateando con más furia, reían más y la ola de risa la llevaba hacia arriba, hacia las 

luces.” (Donoso, 1998:106) (El subrayado es mío)  

 En el relato la dicotomía luz-oscuridad (1) juega un papel determinante. Según González, 

la luz tiene un valor simbólico asociado con lo positivo, salir adelante, la modernidad (2), al 

mismo tiempo se puede asociar con el calor tan anhelado por la Japonesita, que representa de 

alguna forma el amor. La Japonesita añora el calor de su madre, la Japonesa Grande, y resiente el 

cuerpo frío de La Manuela, que es incapaz de calentar las sábanas:  

“El calor se identifica con una sensación placentera, especialmente con la protección y el 
seno maternal (…). Ese calor simboliza dos deseos: el de resguardo y cariño, y el sexual, 
ambos carentes en la Japonesita e imposibles de hallar en la Manuela” (González, 2006:19)  

 La luz y el calor comparten entonces el valor simbólico del amor. La Manuela tiene frío 

todo el tiempo, pero en la performance ve la luz, la siente y la goza. De esta forma, la 

performance le permite llegar a la luz, es decir, sentirse amada.  

 Julieta Vartadebian es sugerente para analizar aquí el proceso del cuerpo en la 

performance. Es el cuerpo pues es el lugar que lleva a cabo la transformación a la que quiere 

llegar el transexual (2007:7). Por otra parte esta perspectiva de género, como algo 

desnaturalizado y construido a través de la performance, nos permite acercarnos a las identidades 

de los transexuales como una alternativa capaz de destruir la construcción dicotómica, binaria, 

occidental “del continuo sexo-género-identidad-deseo-placer” (García, 2009:127).  

 Al mismo tiempo, la performance, responde a una exigencia social sentida por el 

transexual, que le demanda una masculinidad o una femineidad “legítimas”, que deben ser 
además, inscritas sobre los cuerpos (Vartadebian, 2007: 7), ante una sociedad que tiende a 

reducir el género a lo genital.  

 

 



6 María Martínez Díaz 

 
 

II PARTE: CUERPO FÍSICO-SEXO- IDENTIDAD  

 La Manuela, como dijimos anteriormente, ha construido su identidad de género a través del 

performance: la transformación de su cuerpo. Ella se construye como mujer pero no se liberará 

de un conflicto muy palpable y claro: este género no coincide con su sexo. Se esboza así una 

contradicción que se acentuará en el relato cuando ella deja expuesto su miembro:  

“Cuando por fin les dieron la mano para que ambos subieran a la orilla todos se 

asombraron ante la anatomía de la Manuela.” (Donoso, 1998:78)  

 Los hombres que segundos antes la estaban ultrajando, se quedan pasmados ahora, en 

actitud casi reverencial, ante el tamaño del miembro de la Manuela. El sexo de la Manuela es 

masculino, y lo es más en la cultura patriarcal, falocéntrica, al tratarse de un miembro grande. De 

ahí que los hombres además de impresionarse, expresan hasta envidia de aquel pene, que en 

virtud de su tamaño tendrá el poder de enamorar a las mujeres (Donoso, 1998:78).  

 Al mismo tiempo, luego de la humillación a la que someten a la Manuela, la llevan a 

despojarse de su vestido (su coraza, su femineidad) y así la convierten en hombre reducido:  

“Flaco, mojado, reducido, revelando la verdad de su estructura mezquina, de sus huesos 

enclenques como la revela un pájaro al que se despluma para echarlo a la olla.” (Donoso, 
1998:82)  

 El cuerpo de la Manuela queda plasmado en la imagen de un pájaro desplumado. La 

desnudez es también indefensión y al mismo tiempo, reducción de su subjetividad en lo corporal 

que no la representa. Asimismo, se trata de un cuerpo despojado de su fuerza, pero que queda al 

mismo tiempo reducido a un pene. Sin embargo este pene, a pesar de ser grande, es flácido – de 

ahí que la Manuela aclare que solo le sirve “para hacer pipí” (Donoso, 1998: 79)- y por lo tanto 

es un cuerpo desprotegido, débil: es la imagen del abandono y el desamparo.  

 Ahora bien, de acuerdo con Connell, la experiencia corporal suele ser determinante en 

nuestros recuerdos, en la concepción de nuestra identidad (1995: 53). Por lo tanto, la 

masculinidad se construye en esa performance del cuerpo, en lo que el cuerpo experimenta. En 

este sentido, la experiencia sexual resulta determinante, pues de acuerdo con Connell, ahí se 

evidencia la compleja interacción del cuerpo con un proceso social (1995: 53) que se condensará 

en una reafirmación del cuerpo en torno a lo considerado masculino en la sociedad.  

 Si reflexionamos este planteamiento con lo que le ocurre a la Manuela, es imaginable su 

angustia ante las exigencias de los demás, por asumir un performance que se adecue a su sexo: 

copular con una mujer. En este momento, su cuerpo se ve forzado prácticamente, a construirse 

como hombre.  



El transexual en El lugar sin límites: Monstruosidad, norma y castigo        7 

 
 

 De esta forma, la Manuela, no solo queda reducida a su genitalidad porque lleva a término 

el acto sexual, sino que además, es capaz de embarazar a la Japonesa Grande y con esto cumple 

un rol masculino, patriarcal por excelencia: ser capaz de embarazar a la mujer y así perpetuar su 

apellido.  

 Según Connell, la experiencia sexual va a producir fantasías acerca del cuerpo, asociadas 

con la construcción de la masculinidad patriarcal, es decir, con la virilidad y potencia sexual 

(1995: 53). Sin embargo, para la Manuela, esta iniciación sexual, heterosexual, es motivo de 

repugnancia, de asco, en el imaginario de su cuerpo -y también en la construcción en su 

imaginario del cuerpo de la mujer- . Su reacción es de rechazo absoluto y de temor: ella no 

quiere volver a someterse a algo así nunca más:  

“Pero júrame que nunca más (…) qué asco (…) nunca más porque ahora ya no existe ese 
tú, ese yo que ahora estoy necesitando tanto, y que quisiera llamar desde este rincón del 

gallinero, mientras los veo bailar allá en el salón…” (Donoso, 1998:105)  

 La iniciación sexual en la heterosexualidad es nefasta para la Manuela. Al quedar reducido 

su cuerpo al pene, experimentará una disociación con su “yo” sumamente tormentosa. En efecto, 
tal como lo explica Soley-Beltrán, para los transexuales hay un “doloroso desequilibrio (…) 
entre sus cuerpos y la percepción de sus identidades” (2009: 80).  

 El dolor es claro en la Manuela, algunas veces se materializa por el asco, otras veces, por el 

llanto que ocurre durante el acto sexual, momento en que no puede ignorar la tremenda 

contradicción entre su cuerpo, convertido en hombre desde lo físico-genital, y su identidad:  

“no, no, tú eres la mujer, Manuela, yo soy la macha, ves cómo te estoy bajando los 
calzones y cómo te quito el sostén para que tus pechos queden desnudos y yo gozártelos, sí 

tienes, Manuela, no llores, sí tienes pechos, chiquitos como los de una niña, pero tienes y 

por eso te quiero (…) Yo soñaba mis senos acariciados, y algo sucedía mientras ella me 
decía sí (….) y siento el calor que me engulle, a mí, a un yo que no existe (…) qué importa 
que estén mirándonos desde la ventana, mejor así, más rico, hasta estremecerme y quedar 

mutilado, desangrándome dentro de ella (…)”(Donoso, 1998:104).  

 Ocurre una especie de desdoblamiento de la Manuela: se refiere a un “yo que no existe” y 
que aparece precisamente en el momento en que la han despojado de su identidad “verdadera”. 
La Manuela, enajenada, está atrapada en una nueva performance que la quiere destruir, despojar 

de sí misma.  

 Si nos detenemos en la interacción que ocurre en el acto sexual, surge una reflexión 

interesante en cuanto al tema del placer y del deseo. La Manuela vive el acto con angustia, de 

tener que jugar un rol a través de una parte de su cuerpo que según ella no está ahí. Por eso la 

Manuela no logra cumplir con ese papel de hombre, no hay una erección y entonces, la Japonesa 



8 María Martínez Díaz 

 
 

Grande decide crear una nueva ficción en la que ella es el hombre, o “la macha” y la Manuela, la 
mujer. Es a través de esta fantasía que la Manuela culmina el acto sexual, tiene una erección y 

embaraza a la Japonesa Grande.  

 Judith Butler nos da luces para acercarnos a lo que ocurre aquí en cuanto al “carácter 
imaginario del deseo”, pues el transexual lo que experimenta es una discontinuidad entre el 
placer sexual y el cuerpo. Las partes de su cuerpo no son las que producen placer. El deseo surge 

en la transformación imaginaria del cuerpo que, en la mente, debe ser otro para que sea un 

cuerpo deseante. El placer consiste entonces en imaginar en el cuerpo “una serie de partes 

exageradas o disminuidas” (2007: 159).  

 Asimismo, la Manuela se convierte a pesar de ella, en un cuerpo deseante en la medida en 

que empieza a imaginar su cuerpo de manera distinta. El proceso es doloroso, al final de cuentas 

el placer conlleva dolor. La Manuela siente la eyaculación como una castración que la desangra. 

La han despojado efectivamente de su sexo, el imaginado, al que se asocia su identidad, y la han 

dejado desangrada, al hurtarle su femineidad.  

 La dolorosa disociación entre el sexo y la identidad de género de la Manuela se pondrá de 

nuevo en evidencia en la Japonesita, su hija, producto justamente de la castración de su identidad 

de género. Así la Japonesita lo llama papá, muy a pesar de la Manuela, pero además le demanda 

cumplir con el rol de padre: defenderla.  

“sabes muy bien que soy una loca perdida, nunca nadie traté de ocultártelo. Y tú 
pidiéndome que te proteja: si voy a salir corriendo a esconderme como una gallina en 

cuanto llegue Pancho.” (Donoso, 1998:48)  

Como vemos, la Manuela busca reafirmarse en su femineidad –representada de manera excesiva- 

cuando su hija, le exige que cumpla con su masculinidad. Lo cierto es que a la Manuela no le 

gusta que su hija le llame “papá” pues en esa palabra, la Manuela no es capaz de entenderse, 
además, en esa palabra, siente que pierde lo que le da sentido, el ser mujer:  

“Porque cuando la Japonesita le decía papá, su vestido de española tendido encima del 
lavatorio se ponía más viejo, la percala gastada, el rojo desteñido, los zurcidos a la vista, 

horrible, ineficaz, y la noche oscura y fría y larga extendiéndose por las viñas, apretando y 

venciendo esta chispita que había sido posible fabricar en el despoblado (…)”(Donoso, 
1998:49)  

 El conflicto se evidencia de nuevo. La Manuela en la palabra “papá” ve su cuerpo 
masculino, reducido a un sexo que no la representa. Lo que la representa es al contrario, el 

vestido, la fiesta, la performance. Como dijimos, lo que está asociado con ese vestido es la 

vitalidad de su existencia y lo que la motiva a seguir viviendo. Es la “chispita” que se va 
apagando. Guardar su vestido, ser papá, ser hombre es la muerte.  



El transexual en El lugar sin límites: Monstruosidad, norma y castigo        9 

 
 

 Vemos que hay una serie de referencias a la muerte que van de la mano con el abandono de 

su identidad de género, así encontramos en este pasaje una serie de lexemas que apuntan a la 

pulsión de muerte (ser hombre) frente a la pulsión de vida a la que ella intenta aferrarse (ser 

mujer). Algunos son “viejo”, “gastada”, “desteñido”, “horrible”, “ineficaz”, “noche oscura y 
fría”. Frente a “vestido de española”, “rojo”, “chispita”.  

 La Manuela ve en la degradación de su cuerpo un abandono progresivo de su femineidad. 

Se empieza a apoderar de ella la pulsión de muerte:  

“(…) puso la vela encima de la mesa del lavatorio, debajo del pedazo de espejo. Comenzó 
a peinarse. Tan poco pelo. Apenas cuatro mechas que me rayan al casco. No puedo 

hacerme ningún peinado. Ya pasaron esos días.” (Donoso, 1998:47)  

 Y su imagen en el espejo le irá recordando la llegada inevitable de la muerte, presente en la 

visualización de su propio cuerpo, cada vez más degradado y poco femenino:  

“Vio su propia cara en el espejo, sobre la cara de su hija que se miraba extática- las velas a 

cada lado eran las de un velorio (…). Morir aquí, mucho, mucho antes de que muriera esa 
hija suya que no sabía bailar, pero era joven y era mujer y cuya esperanza al mirarse al 

espejo quebrado no era una mentira grotesca.” (Donoso, 1998:52)  

 Tiene sentido entonces pensar la muerte de la Manuela como el último abandono de su 

femineidad, de su identidad de género. Cuando Pancho y Octavio la están apaleando, ella deja de 

ser la Manuela, y se convierte en Manuel González Astica.  

III PARTE: LA MANUELA: OBJETO DE LA VIOLENCIA NORMATIVA  

 La Manuela representa con su cuerpo una irrupción simbólica en la masculinidad 

hegemónica. En ese orden social, para algunos ella se convertirá en un monstruo, al representar 

una “cosa” antinatural que producirá terror. Efectivamente, Pancho al descubrir su deseo por la 

Manuela la deshumaniza con el fin de marginarla, anularla:  

“Pancho de pronto, se ha quedado callado mirando a la Manuela. A eso que baila allí en el 

centro, ajado, enloquecido, con la respiración arrítmica, (…) eso que va a morir (…) eso 

increíblemente asqueroso (…) eso está bailando para él, él sabe que desea tocarlo y 

acariciarlo (…)” (Donoso, 1998:121) (el subrayado es mío)  

 Como vemos, la Manuela es percibida en la mirada masculina como “algo”, 
profundamente repugnante, que al mismo tiempo, provoca deseo. Queremos resaltar en este 

pasaje, la construcción del personaje como algo inhumano, como “cosa” siempre a partir de la 
mirada masculina.  



10 María Martínez Díaz 

 
 

 Amalia Fischer reflexiona acerca de las razones por las que en la sociedad occidental a los 

transexuales e intersexuales se les califica de anormales, antinaturales y concluye que se debe a 

nuestra visión de mundo binaria, dicotómica, que tiende a clasificar solamente en la dualidad: lo 

anormal y lo normal (2009: 25). El “sexo verdadero” en la propuesta de la autora, es algo que 
hemos inventado dentro de esta lógica binaria y provoca que los transexuales –también los 

intersexuales- “sean tratados no únicamente por la biomedicina, sino también por nosotros y 
nosotras, como freaks, como monstruos, como aberraciones, como seres humanos defectuosos 

que deben ser separados para poder vivir en sociedad y adaptarse a ella”.  

 La deshumanización se hace evidente en el pasaje que citamos y puede relacionarse con 

esta propuesta de Fischer, así como con la de Butler, quien indica que la “marca de género” se 
evidencia justamente para que ese cuerpo “definido” por su género, pueda considerarse humano, 

de ahí que la autora ejemplifica: “el momento en que un bebé se humaniza es cuando se responde 
a la pregunta “¿Es niño o niña?”(Butler, 2007: 225). Es coherente en su razonamiento concluir 
que aquellos cuerpos que no se inscriben en ningún género están “fuera del orden humano”, 
conformando así lo “deshumanizado, lo abyecto contra lo cual se conforma lo humano”. Esta 
idea será compartida también por Vendrell (2009) y García (2009).  

 La deshumanización -que es también monstruosidad- producirá temor en los hombres que 

están cerca de ella, quienes buscarán cómo humillarla, ridiculizarla y someterla. El transexual –
ser marginado- será el loco o “loca”, que es necesario domar: representa el desorden, el caos, la 
enfermedad, pero sobre todo, la amenaza al poder masculino y patriarcal.  

 En efecto, la Manuela evidenciará en algunas ocasiones que los hombres siempre han 

tenido esa forma de reaccionar ante ella, a través del insulto y de la humillación resuelven 

probablemente el temor que les representa:  

“Estoy acostumbrada. No sé por qué siempre me hacen esto o algo parecido cuando bailo, 
es como si me tuvieran miedo, no sé por qué, siendo que saben que una es loca. Menos mal 

que ahora me metieron al agua nomás, otras veces es mucho peor (…)” (Donoso, 1998: 

82).  

 Foucault, en la Historia de la Locura (1972) se interesa por el tratamiento de la locura 

entre los siglos XVII y XIX. Es la diferencia entre la razón y la sinrazón -esto es ser humano 

saludable y loco- la que constituirá uno de los “dispositivos de la aparición del asilo, del 
confinamiento como terapia de la locura” (Ospina, 2006: 305). El demente debe ser silenciado y 

traído a la realidad, al orden de la razón.  

 La locura en la novela está entonces representada en la Manuela quien, en su cuerpo 

conllevará las marcas del alienado que pretende desafiar al patriarcado, aunque al hacerlo su 

cuerpo sea castigado, sometido constantemente. Su destino en la marginalidad se perfila desde su 

infancia:  



El transexual en El lugar sin límites: Monstruosidad, norma y castigo        11 

 
 

“(…) de una casa a otra, siempre, desde que lo echaron de la escuela cuando lo pillaron 

con otro chiquillo y no se atrevió a llegar a su casa porque su papá andaba con un rebenque 

enorme, con el que llegaba a sacarle sangre a los caballos cuando los azotaba, y entonces 

se fue a la casa de una señora que le enseño a bailar español.” (Donoso, 1998:84)  

 Al mismo tiempo, la marginalidad se asocia con la violencia normativa que intentará 

traerla al orden. Para abarcar este aspecto es necesario remitirnos a Foucault. En Vigilar y 

Castigar (2005) así como en Microfísica del poder (1980), el filósofo francés propone que el 

poder se inscribe en los cuerpos a través del disciplinamiento y el orden. Existen en la sociedad 

mecanismos de control del cuerpo ejercidos por el poder que tienen que ver con la vigilancia del 

cuerpo y con el castigo: el disciplinamiento corporal.  

 Si la Manuela, por ser transexual, es cercana o pariente de los locos y alienados, su cuerpo 

tendrá que ser disciplinado, controlado por el poder:  

“Alguien la tocó mientras bailaba, otro le hizo una zancadilla. El viñatero jefe de un fundo 
vecino le arremangó la falda y al verlo, los que se agrupaban alrededor para arrebatarse a la 

Manuela, ayudaron a subirle la falda por encima de la cabeza, aprisionando sus brazos 

como dentro de una camisa de fuerza. Le tocaban las piernas flacas y peludas o el trasero 

seco, avergonzados, ahogándose de risa.” (Donoso, 1998:77)  

 Vemos en la agresión que le hacen a la Manuela, una imagen clara del deseo de atraparla, 

aprisionarla. Su vestido -que como planteamos anteriormente es lo que representa su identidad, 

su libertad- es transformado en una “camisa de fuerza” que busca someterla. Aquello que le daba 
poderes especiales para enfrentar al mundo, sus prejuicios y su rechazo –el vestido- será 

despojado de su carácter mágico para convertirlo en lo opuesto: una cárcel.  

 De esta forma, ella será objeto de numerosas agresiones y humillaciones que podemos leer 

como mecanismos de control, intentos de disciplinar, de traer al orden su cuerpo. Asimismo, ella 

experimentará estas agresiones de manera sumisa y en ellas se verá despojada de su femineidad. 

Lo vemos claramente en el prostíbulo de la Japonesa Grande cuando los hombres deciden que 

van a tirar al agua a la Manuela. La llevan a la fuerza y la lanzan “ahogados de risa” (Donoso, 
1998:78). La Manuela les gritaba que se atrevieran, que no fueran cobardes, y entonces, uno de 

los hombres “trató de mear a la Manuela”. Ella, mojada y humillada, se quita el vestido. Queda 
desarmada, y en esa desnudez, se percibe que la degradación y el castigo encuentran su 

resultado: traer ese cuerpo al orden, reducirlo a sus genitales, quitarle su femineidad.  

 Al despojar a la Manuela de su performance –anclado en el vestido de española- ella es 

castigada y normalizada. El poder de la sociedad patriarcal la traerá al orden a través de la 

exposición de su cuerpo: sus genitales y las señales físicas de masculinidad, que vimos en la cita 

anterior: “las piernas flacas y peludas o el trasero seco”.  



12 María Martínez Díaz 

 
 

 García nos aporta para profundizar sobre esto:  

“La coincidencia obligatoria de sexo, género y prácticas sexuales, impuesta por una matriz 
heterosexual que organiza los cuerpos, define cuáles son las identidades legítimas y 

legibles y reduce a dos las posibilidades de ser una persona coherente: mujeres, femeninas 

con vagina y heterosexuales, y hombres, masculinos con pene y heterosexuales.” (2009: 
127).  

 A la Manuela se le exigirá esta “coincidencia obligatoria de sexo, género y prácticas 
sexuales”. Luego de que los hombres ven el tamaño de su miembro, buscarán que sus “prácticas 
sexuales” sean coherentes con su sexo. En virtud del tamaño del miembro de la Manuela, la 

Japonesa Grande tomará la decisión de acostarse con ella y así normalizarla. En el acto sexual al 

que es sometida, veremos igualmente un castigo corporal que buscará someterla y controlarla a 

través de una reducción de su cuerpo a lo genital.  

 La Japonesa y don Alejo apuestan a que ella es capaz de llevar a la Manuela a la cama. La 

Japonesa convence a la Manuela de participar ofreciéndole una parte del premio (compartir la 

propiedad), aunque la engaña: ella ignora que la Japonesa está dispuesta a llegar hasta el final del 

acto sexual y no conformarse con un “simulacro” como le hace creer. Además, serán observados 
por los demás, en primer lugar, por don Alejo, como presencia del poder. Así, la mirada que 

controla los cuerpos –la de don Alejo- presenciará la “castración” de la verdadera identidad de 
género de la Manuela (esa que le da libertad, y razón: ser mujer):  

“Y sus manos blandas me registran, y me dice me gustas, me dice quiero esto, y comienza 
a susurrar de nuevo, como el chonchón, en mi oído y yo oigo esas risas en la ventana: don 

Alejo mirándome, mirándonos, nosotros retorciéndonos, anudados y sudorosos para 

complacerlo porque él nos mandó hacerlo para que lo divirtiéramos y sólo así nos daría 

esta casa de adobe (…)” (Donoso, 1998:103).  

 Don Alejo, si bien es un personaje que se muestra benevolente y protector con respecto a la 

Manuela, no se salva de ser, al final de cuentas, el más cruel: él supo de qué forma controlarla. 

La mirada de don Alejo, como una especie de ojo de Dios, es la mirada del poder de lo 

heteronormativo, de la cultura patriarcal. Es esa mirada la que la terminará de enajenar y de 

anular, aunque en su comportamiento cotidiano, parezca demostrar lo contrario.  

 La violencia normativa logra hundir a la Manuela en el despojo. Cuando Pancho y Octavio 

la matan a golpes, están también castigándola por haber transgredido precisamente un orden 

social, besando a Pancho en los labios.  

“Una cosa es andar de farra y revolverla, pero otra cosa es que me vengái a besar la cara” 
(Donoso, 1998:124)  



El transexual en El lugar sin límites: Monstruosidad, norma y castigo        13 

 
 

 Entonces, mientras ambos la golpean, logran someterla al orden pues en medio del castigo, 

ella deja de ser quien es y se convierte en Manuel:  

“Parada en el barro de la calzada mientras Octavio la paralizaba retorciéndole el brazo, la 
Manuela despertó. No era la Manuela. Era él Manuel González Astica. Y porque era él 

iban a hacerle daño y Manuel González Astica sintió terror.” (Donoso, 1998:124-125).  

 Es castigada por ser una mujer en el cuerpo de un hombre, porque no coincide su sexo, su 

cuerpo, su nombre con lo que es por dentro: una mujer. Es una aberración, es incomprensible: 

debe ser anulada.  

REFLEXIONES FINALES  

 Por un lado, en el relato, la identidad de género se construye a través del performance. Es 

el vestido de española el que le da sentido a la Manuela en cuanto a su definición de género, su 

construcción de subjetividad. Ella es mujer en su mente y va a construir su femineidad frente al 

mundo en el performance. Convierte su cuerpo en un artefacto que la empodera, la define y le da 

sentido finalmente a su vida. De esta forma, el elemento fundamental de esta transformación de 

su cuerpo es el vestido de española convertido en un elemento mágico que le da fuerza y la 

motiva a seguir adelante.  

 Por otro lado, en las constantes vejaciones sufridas por la Manuela es posible entender la 

profunda contradicción que encierra su vivencia subjetiva. Ella es mujer en su mente, pero su 

cuerpo es el de un hombre. Se enfrenta de esta forma ante una visión de mundo occidental y 

patriarcal que tiende a reducir la identidad de género al sexo. Su cuerpo físico no calza con el ser 

femenino, y en consecuencia, el conflicto en el que se debate y sufre es doloroso y será 

empeorado por los demás, hombres y mujeres que la quieren reducir a su sexo y así vejarla.  

 Finalmente, el cuerpo de la Manuela representa una irrupción en el orden masculino y 

patriarcal. Se convierte así en un ser monstruoso, que encarna la locura y que será en 

consecuencia castigado y disciplinado para ser traído al orden. Un mecanismo de control será la 

marginación y otro el castigo físico. La Manuela sufre ambos hasta que muere en manos de esa 

violencia normativa que la despierta y le recuerda que ella es un hombre.  

 Sin embargo, en este panorama oscuro es válido rescatar lo que representa la Manuela 

como irrupción en el orden, como manifestación legítima del cuestionamiento del patriarcado. 

En la Manuela es posible encontrar un discurso de denuncia ante el patriarcado cuyas 

masculinidades sólo encuentran sentido en una visión de mundo binaria que debe separar 

tajantemente lo femenino de lo masculino, y por otro lado, que son terriblemente violentas. Son 

masculinidades que se encuentran y tienen sentido en la violencia, y en la búsqueda del poder. 

De ahí que Butler (2007) propone que estas irrupciones en el orden -puestas en marcha por la 

comunidad gay, lésbica, bisexual y transexual- son válidas e incluso necesarias para la 



14 María Martínez Díaz 

 
 

resistencia al orden de los cuerpos, pues esa coincidencia entre el sexo, el género, el deseo y la 

identidad no son naturales, como nos lo han querido hacer ver, sino construidas, impuestas y 

decretadas.  

NOTAS  

1. La oscuridad se asocia con significados negativos: el atraso, la barbarie, las tinieblas. Al 

mismo tiempo, cuando se ve imposibilitado por don Alejo el proyecto de electrificar el 

pueblo, se condena a la oscuridad y así a su aniquilación. Para González, la oscuridad 

representa también “la eliminación de la felicidad, de la esperanza de un futuro mejor, del 
resurgimiento del pueblo” (2006:20)  

2. Recordemos que en la novela, la Japonesita anhela la llegada de la luz eléctrica, desea así 

la llegada de la modernidad o del cambio, salir de las tinieblas.  

 

REFERENCIAS 

Amícola, José. 2008. “El mozo Donoso”. En: Lectures du genre nº 4: Lecturas queer desde el 

Cono Sur. Disponible en: 

http://www.lecturesdugenre.fr/Lectures_du_genre_4/Amicola.html Versión PDF  

Butler, Judith. 2007. El género en disputa. El feminismo y la subversión de la identidad. 

Barcelona: Ediciones Paidós Ibérica.  

Connell, E.W. 1995. Masculinities: knowledge, power and social change. Berkeley Los Angeles: 

University of California Press  

Donoso, José. 1998. El lugar sin límites. México: Alfaguara.  

Fischer Pfaeffle, Amalia. 2009. “Devenires, cuerpos sin órganos, lógica difusa e intersexuales” 
En Maffía, Diana (Compiladora). Sexualidades migrantes Género y transgénero. Buenos 

Aires: Librería de mujeres editoras.  

Foucault, Michel. 1972. Histoire de la folie à l`âge classique. Editions Gallimard.  

Foucault, Michel. 1980. Microfísica del poder. Madrid: Las Ediciones de La Piqueta  

Foucault, Michel.2005. Vigilar y castigar. Argentina: Siglo XXI Editores.  

García, Becerra, Andrés. 2009. “Tacones, siliconas, hormonas y otras críticas al sistema sexo-

género. Feminismos y experiencias transexuales y travestis”. En Revista Colombiana de 

Antropología. Volumen 45 (I), enero-junio, pp. 119-146  



El transexual en El lugar sin límites: Monstruosidad, norma y castigo        15 

 
 

González Allende, Iker. 2006. “Rulfo en Donoso: Comala y el Olivo como espacios infernales”. 
En Hispanófila: Literatura, Nº 148. Pags 13-30  

Ospina, María Angélica. 2006. “Con notable daño del buen servicio”: Sobre la locura femenina 

en la primera mitad del siglo XX en Bogotá” En Antípoda. Nº 2 Enero-junio. Pp. 303-314  

Soley-Beltrán, Patricia. 2009. “¿Citaciones perversas? De la distinción sexo-género y sus 

apropiaciones”. En Maffía, Diana (Compiladora). Sexualidades migrantes Género y 

transgénero. Buenos Aires: Librería de mujeres editoras.  

Vartabedian, Julieta. 2007. “El cuerpo como espejo de las construcciones de género. Una 
aproximación a la transexualidad femenina”. En institu catalá d`antropología quaderns-e. 

10/2007b  

Vendrell Ferré, Joan. “¿Corregir el cuerpo o cambiar el sistema? La transexualidad ante el orden 

de género”. En Sociológica, año 24, número 69, enero-abril, pp. 61-78 Disponible en: 

http://www.revistasociologica.com.mx/pdf/6904.pdf 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Todos los derechos reservados. Universidad de Costa Rica. Este artículo se encuentra licenciado 

con Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-Sin Obra Derivada 3.0 Costa Rica. 


