Revista Humanidades, Vol. 1, pp. 1-15/ ISSN: 2215-3934
Universidad de Costa Rica, 2011
Recibido: 26-1-2011 /Aceptado: 05-1V-2011

EL TRANSEXUAL EN EL LUGAR SIN
LIMITES: MONSTRUOSIDAD,
NORMA Y CASTIGO

Maria Martinez Dfaz: Licenciada, profesora en la Seccién de Comunicacién y Lenguaje de la
Escuela de Estudios Generales de la Universidad de Costa Rica (mariamartinezdi @ gmail.com).

Resumen

El presente articulo elabora una lectura de la novela de José Donoso El lugar sin limites (1966).
Se trata de un andlisis literario centrado en el personaje llamado La Manuela, que tiene como
proposito reflexionar acerca de la irrupcion del transexual en el orden masculino dominado por
la violencia y los mecanismos de poder. Al mismo tiempo el andlisis girard alrededor del cuerpo
del personaje a partir del cual serd posible notar los procesos de construccion de la identidad de
género y la violencia normativa ejercida sobre el cuerpo a partir del principio de lo
heteronormativo.

Palabras clave: Identidad de género, transexual, poder, cuerpo, patriarcado.

Abstract

This article presents an interpretation of the novel by José Donoso El Lugar sin limites (1966). It
is a literary analysis focused on the character called La Manuela, he aims to reflect on the
emergence of the transsexual in the male order dominated by violence and the mechanisms of
power. At the same time the analysis will revolve around the character's body from wich it will
be possible to notice the construction processes of gender identity and the normative violence
exerted on the body following the heteronormative principles.

Key Words: Gender identity, transsexual, power, body, patriarchy.



2 Maria Martinez Diaz

La novela del escritor chileno José Donoso, El lugar sin limites (1966) plantea una serie de
interrogantes en torno a la sexualidad y la identidad de género, enmarcadas a la vez en una
cultura patriarcal y en un pueblo decadente a punto de desaparecer.

Es un texto precoz al poner sobre la mesa temas relacionados con las cuestiones de género,
pues segin Amicola (2008:4) es un producto todavia enmarcado en los sesentas. Se trata pues de
una época en la que apenas estdn aflorando una serie de interrogantes en torno al tema de la
sexualidad y la identidad de género. La novela representa “un debate del tema de la
homosexualidad, tomando partido contra las teorias esencialistas”.

En El Lugar sin limites los acontecimientos se desarrollan en un pueblo —el Olivo- que esta
abatido, en un proceso de decadencia que lo llevard a su ruina. Tal como lo plantea Gonzalez
Allende, este pueblo puede ser cualquier pueblo latinoamericano e incluso, cualquier parte del
mundo y en esta medida, el espacio representado en la novela asi como sus acontecimientos se
pueden leer como universales en tanto que ahi se simboliza de alguna manera “la humanidad de
forma global” ( 2006:15).

En este espacio de decadencia hay una figura de poder —Alejandro Cruz- que se presentarda
como un ser omnipotente, todopoderoso: €l es el duefio material del lugar (es duefio de la
mayoria de las tierras) (Gonzélez, 2006: 15), pero también serd el duefio de los cuerpos de los
habitantes del pueblo y sus destinos. Por otro lado, Pancho, que es posiblemente el hijo ilegitimo
de Alejandro Cruz, representard un nuevo orden masculino que quiere derrocar el antiguo,
representado por don Alejo. Por eso para Gonzalez, Pancho “se ha visto como la figura del angel
caido” (17). El autor agrega:

“Ahora bien, realmente tanto Pancho como Alejandro poseen rasgos demoniacos, ya que
ambos oprimen al pueblo: el primero a través de la violencia fisica contra la Manuela, y el
segundo por medio del control sobre el futuro de El Olivo” (17).

Encontramos entonces un orden patriarcal disputado por dos personajes masculinos. En
este orden la Manuela se presenta como elemento perturbador que se convertird en objeto de
vejaciones y de violencia.

De esta forma, en este ensayo se hard un andlisis de la reflexion que hace la novela acerca
de la masculinidad a partir de lo corporal. Pensamos, como lo propone Vartabedian, que el
cuerpo es un “elemento portador de significado social” y en esa medida se le puede enfrentar
como un texto posible de ser leido e interpretado “como simbolo del mundo social en el cual
habita” (2007: 2).

Nos interesa profundizar en el personaje llamado la Manuela, por lo tanto tocaremos
solamente de manera ligera a don Alejo y a Pancho. Nuestro propdsito es demostrar que la
Manuela representa al transexual que irrumpe en el orden masculino, al mismo tiempo, queremos



El transexual en El lugar sin limites: Monstruosidad, norma y castigo 3

evidenciar que en este orden masculino solo parece reinar la violencia normativa y los
mecanismos de control y de poder que son asimismo, caracteristicos de la cultura occidental.

La propuesta girard alrededor de tres ejes tematicos. Primero nos centraremos en la imagen
del cuerpo como artefacto, a través de la performance. Luego analizaremos ese cuerpo dentro de
las paradojas que lo enmarcan en el sexo. Por tltimo, reflexionaremos acerca del cuerpo
controlado, sujeto por los mecanismos de poder relacionados con la sociedad patriarcal y su
violencia normativa.

I PARTE: EL CUERPO COMO ARTEFACTO

Judith Butler nos acerca al fenémeno de la performance como un ritual de repeticiones que
cobra sentido al convertirse en base fundamental de la construccién de género. En el contexto del
cuerpo, este ritual se naturaliza. De esta forma, el género es performativo pues es algo que se
crea “a través de un conjunto sostenido de actos” (2007: 17).

La estilizacion del cuerpo que supone una transformacion, una performance, constituye un
elemento esencial de la identidad de género. Lo que vemos en los demds como constitutivo del
género, percibido por otra parte como algo esencial de la persona, no es mas que producto de lo
artificial, en la medida en que se trata de algo anticipado “a través de ciertos actos corporales, en
un extremo, un efecto alucinatorio de gestos naturalizados™ (Butler, 2007: 17).

La performance es experimentada por todos y todas pues se trata de un proceso en el que
participamos independientemente de nuestro género (femenino y masculino); sin embargo, en el
caso de los transexuales el proceso ocurre de manera mds acentuada, tal como lo plantea Soley-
Beltran. Para los transexuales se trata de convertir sus cuerpos en “artefactos” (Soley-Beltran,
2009: 79). En esta performance, el transexual modifica su cuerpo para representar una forma de
entender lo femenino o lo masculino (Vartabedian, 2007: 1).

En El lugar sin limites estamos frente a la Manuela, un transexual que encuentra su
identidad de género precisamente en la performance. Ella construye su cuerpo en un artefacto
que apunta a lo femenino de una forma acentuada, explicita. Ademads su performance tiene que
ver literalmente con eso: actuar, hacer un especticulo para ser vista y en esas miradas
construir/se en mujer: el género en el que ella se siente genuina, en el que ha construido su ser.

A pesar de su edad y de la degradacion fisica de su cuerpo, la performance -el baile, el
vestido colorado, las plumas- es lo que sigue dandole sentido a ella:

“Vieja estaria pero se iba a morir cantando y con las plumas puestas” (Donoso, 1998:16).



4 Maria Martinez Diaz

Ante la agresion sufrida por la Manuela — que como analizaremos mds adelante tiene que
ver con su anulacién como “mujer”- buscard en la performance la identidad perdida o arrebatada,
su dignidad como sujeto que busca construir una identidad de género.

Al inicio del relato la Manuela habia sido agredida un afio atrds. Pancho, responsable del
agravio, le habia torcido el brazo obligdndola al mismo tiempo a ponerse el vestido colorado de
espafiola. El vestido se rompe y la Manuela lo guarda. Permanece guardado, roto, durante un afio
entero, hasta que la Manuela, al enterarse de que Pancho regresa, decide sacarlo de su escondite
y repararlo. Tal detalle nos resulta importante en la medida en que hay una agresién masculina,
pero sobre todo social, que hard que la Manuela se aleje de su vestido, es decir, de su identidad.
Cuando ella recupera su vestido y decide repararlo encontramos que hay una necesidad de
reafirmarse como sujeto:

“En el bolsillo de su chaqueta la mano de la Manuela apretd el jirén del vestido como
quien soba un talisman para urgirlo a obrar su magia” (Donoso, 1998:20)

Se evidencia en esta cita que el vestido adquiere un poder mégico para la Manuela. Ella
deposita en ese artefacto aquello que le dard poder para enfrentarse a Pancho y que le permitira
reafirmarse ante €l.

Sin embargo, cuando Pancho llega a buscarla, La Manuela se esconde en el gallinero,
observando desde lejos, con temor y angustia, ha abandonado a la Japonesita a su destino:
acostarse con Pancho, iniciarse en la vida del prostibulo. Ahi, oculta y temerosa, empieza a
recordar. La Manuela enfrenta a sus propios demonios: el recuerdo del acto sexual con la
Japonesa Grande- momento determinante y representativo de la sociedad patriarcal que ha
querido anular su “yo”. La Manuela enfrenta el episodio de terror y algo ocurre. Fantasea: “matar
a Pancho con ese vestido” (Donoso, 1998: 105). El vestido, instrumento magico, se convierte en
arma.

En efecto, el cardcter magico del vestido de la Manuela, se concretard cuando decide
enfrentar a Pancho: se pone su vestido -su coraza- que ha pasado reparando y guardando todo el
dia. Ella se empodera a través de €l y luego sale a bailar: enfrentar su destino final. Asi “rescata”
a la Japonesita de las “garras” del hombre y enfrenta su propia muerte.

De esta forma el sentido que tiene el vestido y el baile para la Manuela adquiere un
caricter casi mistico, incluso en algunas ocasiones se asocia con la luz, con llegar al cielo, a otro
lado menos doloroso y dificil. Asimismo, son los aplausos que recibe e incluso hasta las risas
que provoca, lo que la transporta:

“Para que la gente se riera nada mds, y la risa me envuelve y me acaricia y los aplausos y
las felicitaciones y las luces (...)” (Donoso, 1998:16) (El subrayado es mio)



El transexual en El lugar sin limites: Monstruosidad, norma y castigo 5

Mas adelante:

“La Manuela, nomads, la que puede bailar hasta la madrugada y hacer reir a una pieza llena
de borrachos (...) mientras ella, una artista, recibe aplausos, y la luz estalla en un sinfin de
estrellas” (Donoso, 1998:106). (El subrayado es mio)

También es esa performance lo que la convierte en mujer:

“(...) a eso vienen, a despreciarla a una, pero en la pista, con una flor detrds de la oreja,
vieja y patuleca como estaba, ella era mds mujer que todas las Lucys y la Clotys y las
Japonesitas de la tierra... curvando hacia atras el dorso y frunciendo los labios y
zapateando con mads furia, refan mds y la ola de risa la llevaba hacia arriba, hacia las
luces.” (Donoso, 1998:106) (El subrayado es mio)

En el relato la dicotomia luz-oscuridad (1) juega un papel determinante. Segiin Gonzélez,
la luz tiene un valor simbdlico asociado con lo positivo, salir adelante, la modernidad (2), al
mismo tiempo se puede asociar con el calor tan anhelado por la Japonesita, que representa de
alguna forma el amor. La Japonesita afiora el calor de su madre, la Japonesa Grande, y resiente el
cuerpo frio de La Manuela, que es incapaz de calentar las sdbanas:

“El calor se identifica con una sensacion placentera, especialmente con la proteccion y el
seno maternal (...). Ese calor simboliza dos deseos: el de resguardo y carifio, y el sexual,
ambos carentes en la Japonesita e imposibles de hallar en la Manuela” (Gonzalez, 2006:19)

La luz y el calor comparten entonces el valor simbdlico del amor. La Manuela tiene frio
todo el tiempo, pero en la performance ve la luz, la siente y la goza. De esta forma, la
performance le permite llegar a la luz, es decir, sentirse amada.

Julieta Vartadebian es sugerente para analizar aqui el proceso del cuerpo en la
performance. Es el cuerpo pues es el lugar que lleva a cabo la transformacién a la que quiere
llegar el transexual (2007:7). Por otra parte esta perspectiva de género, como algo
desnaturalizado y construido a través de la performance, nos permite acercarnos a las identidades
de los transexuales como una alternativa capaz de destruir la construccién dicotémica, binaria,
occidental “del continuo sexo-género-identidad-deseo-placer” (Garcia, 2009:127).

Al mismo tiempo, la performance, responde a una exigencia social sentida por el
transexual, que le demanda una masculinidad o una femineidad “legitimas”, que deben ser
ademds, inscritas sobre los cuerpos (Vartadebian, 2007: 7), ante una sociedad que tiende a
reducir el género a lo genital.



6 Maria Martinez Diaz

II PARTE: CUERPO FiSICO-SEXO- IDENTIDAD

La Manuela, como dijimos anteriormente, ha construido su identidad de género a través del
performance: la transformacién de su cuerpo. Ella se construye como mujer pero no se liberard
de un conflicto muy palpable y claro: este género no coincide con su sexo. Se esboza asi una
contradiccion que se acentuard en el relato cuando ella deja expuesto su miembro:

“Cuando por fin les dieron la mano para que ambos subieran a la orilla todos se
asombraron ante la anatomia de la Manuela.” (Donoso, 1998:78)

Los hombres que segundos antes la estaban ultrajando, se quedan pasmados ahora, en
actitud casi reverencial, ante el tamafio del miembro de la Manuela. El sexo de la Manuela es
masculino, y lo es mds en la cultura patriarcal, falocéntrica, al tratarse de un miembro grande. De
ahi que los hombres ademds de impresionarse, expresan hasta envidia de aquel pene, que en
virtud de su tamafio tendrd el poder de enamorar a las mujeres (Donoso, 1998:78).

Al mismo tiempo, luego de la humillacion a la que someten a la Manuela, la llevan a
despojarse de su vestido (su coraza, su femineidad) y asi la convierten en hombre reducido:

“Flaco, mojado, reducido, revelando la verdad de su estructura mezquina, de sus huesos
enclenques como la revela un péjaro al que se despluma para echarlo a la olla.” (Donoso,
1998:82)

El cuerpo de la Manuela queda plasmado en la imagen de un pdjaro desplumado. La
desnudez es también indefensién y al mismo tiempo, reduccion de su subjetividad en lo corporal
que no la representa. Asimismo, se trata de un cuerpo despojado de su fuerza, pero que queda al
mismo tiempo reducido a un pene. Sin embargo este pene, a pesar de ser grande, es flacido — de
ahi que la Manuela aclare que solo le sirve “para hacer pipi” (Donoso, 1998: 79)- y por lo tanto
es un cuerpo desprotegido, débil: es la imagen del abandono y el desamparo.

Ahora bien, de acuerdo con Connell, la experiencia corporal suele ser determinante en
nuestros recuerdos, en la concepciéon de nuestra identidad (1995: 53). Por lo tanto, la
masculinidad se construye en esa performance del cuerpo, en lo que el cuerpo experimenta. En
este sentido, la experiencia sexual resulta determinante, pues de acuerdo con Connell, ahi se
evidencia la compleja interaccion del cuerpo con un proceso social (1995: 53) que se condensara
en una reafirmacion del cuerpo en torno a lo considerado masculino en la sociedad.

Si reflexionamos este planteamiento con lo que le ocurre a la Manuela, es imaginable su
angustia ante las exigencias de los demads, por asumir un performance que se adecue a su sexo:
copular con una mujer. En este momento, su cuerpo se ve forzado practicamente, a construirse
como hombre.



El transexual en El lugar sin limites: Monstruosidad, norma y castigo 7

De esta forma, la Manuela, no solo queda reducida a su genitalidad porque lleva a término
el acto sexual, sino que ademads, es capaz de embarazar a la Japonesa Grande y con esto cumple
un rol masculino, patriarcal por excelencia: ser capaz de embarazar a la mujer y asi perpetuar su
apellido.

Segin Connell, la experiencia sexual va a producir fantasias acerca del cuerpo, asociadas
con la construccién de la masculinidad patriarcal, es decir, con la virilidad y potencia sexual
(1995: 53). Sin embargo, para la Manuela, esta iniciacién sexual, heterosexual, es motivo de
repugnancia, de asco, en el imaginario de su cuerpo -y también en la construccién en su
imaginario del cuerpo de la mujer- . Su reaccién es de rechazo absoluto y de temor: ella no
quiere volver a someterse a algo asi nunca mas:

“Pero jirame que nunca mas (...) qué asco (...) nunca mas porque ahora ya no existe ese
td, ese yo que ahora estoy necesitando tanto, y que quisiera llamar desde este rincon del
gallinero, mientras los veo bailar alla en el salon...” (Donoso, 1998:105)

La iniciacion sexual en la heterosexualidad es nefasta para la Manuela. Al quedar reducido
su cuerpo al pene, experimentard una disociacion con su “yo” sumamente tormentosa. En efecto,
tal como lo explica Soley-Beltrdn, para los transexuales hay un “doloroso desequilibrio (...)
entre sus cuerpos y la percepcion de sus identidades™ (2009: 80).

El dolor es claro en la Manuela, algunas veces se materializa por el asco, otras veces, por el
llanto que ocurre durante el acto sexual, momento en que no puede ignorar la tremenda
contradiccion entre su cuerpo, convertido en hombre desde lo fisico-genital, y su identidad:

“no, no, tu eres la mujer, Manuela, yo soy la macha, ves como te estoy bajando los
calzones y como te quito el sostén para que tus pechos queden desnudos y yo gozartelos, si
tienes, Manuela, no llores, si tienes pechos, chiquitos como los de una nifia, pero tienes y
por eso te quiero (...) Yo sonaba mis senos acariciados, y algo sucedia mientras ella me
decia si (....) y siento el calor que me engulle, a mi, a un yo que no existe (...) qué importa
que estén mirandonos desde la ventana, mejor asi, més rico, hasta estremecerme y quedar
mutilado, desangrandome dentro de ella (...)”(Donoso, 1998:104).

Ocurre una especie de desdoblamiento de la Manuela: se refiere a un “yo que no existe” y
que aparece precisamente en el momento en que la han despojado de su identidad “verdadera”.
La Manuela, enajenada, estd atrapada en una nueva performance que la quiere destruir, despojar
de si misma.

Si nos detenemos en la interacciéon que ocurre en el acto sexual, surge una reflexion
interesante en cuanto al tema del placer y del deseo. La Manuela vive el acto con angustia, de
tener que jugar un rol a través de una parte de su cuerpo que segun ella no estd ahi. Por eso la
Manuela no logra cumplir con ese papel de hombre, no hay una ereccién y entonces, la Japonesa



8 Maria Martinez Diaz

Grande decide crear una nueva ficcion en la que ella es el hombre, o “la macha” y la Manuela, la
mujer. Es a través de esta fantasia que la Manuela culmina el acto sexual, tiene una ereccién y
embaraza a la Japonesa Grande.

Judith Butler nos da luces para acercarnos a lo que ocurre aqui en cuanto al “caracter
imaginario del deseo”, pues el transexual lo que experimenta es una discontinuidad entre el
placer sexual y el cuerpo. Las partes de su cuerpo no son las que producen placer. El deseo surge
en la transformacién imaginaria del cuerpo que, en la mente, debe ser otro para que sea un

¢

cuerpo deseante. El placer consiste entonces en imaginar en el cuerpo
exageradas o disminuidas” (2007: 159).

‘una serie de partes

Asimismo, la Manuela se convierte a pesar de ella, en un cuerpo deseante en la medida en
que empieza a imaginar su cuerpo de manera distinta. El proceso es doloroso, al final de cuentas
el placer conlleva dolor. La Manuela siente la eyaculacion como una castracion que la desangra.
La han despojado efectivamente de su sexo, el imaginado, al que se asocia su identidad, y la han
dejado desangrada, al hurtarle su femineidad.

La dolorosa disociacion entre el sexo y la identidad de género de la Manuela se pondré de
nuevo en evidencia en la Japonesita, su hija, producto justamente de la castracion de su identidad
de género. Asi la Japonesita lo llama papd, muy a pesar de la Manuela, pero ademés le demanda
cumplir con el rol de padre: defenderla.

“sabes muy bien que soy una loca perdida, nunca nadie traté¢ de ocultartelo. Y tu
pidiéndome que te proteja: si voy a salir corriendo a esconderme como una gallina en
cuanto llegue Pancho.” (Donoso, 1998:48)

Como vemos, la Manuela busca reafirmarse en su femineidad —representada de manera excesiva-
cuando su hija, le exige que cumpla con su masculinidad. Lo cierto es que a la Manuela no le
gusta que su hija le llame “papd” pues en esa palabra, la Manuela no es capaz de entenderse,
ademds, en esa palabra, siente que pierde lo que le da sentido, el ser mujer:

“Porque cuando la Japonesita le decia papa, su vestido de espafiola tendido encima del
lavatorio se ponia mds viejo, la percala gastada, el rojo destefiido, los zurcidos a la vista,
horrible, ineficaz, y la noche oscura y fria y larga extendiéndose por las vifias, apretando y
venciendo esta chispita que habia sido posible fabricar en el despoblado (...)”(Donoso,
1998:49)

El conflicto se evidencia de nuevo. La Manuela en la palabra “papa” ve su cuerpo
masculino, reducido a un sexo que no la representa. Lo que la representa es al contrario, el
vestido, la fiesta, la performance. Como dijimos, lo que estd asociado con ese vestido es la
vitalidad de su existencia y lo que la motiva a seguir viviendo. Es la “chispita” que se va
apagando. Guardar su vestido, ser papd, ser hombre es la muerte.



El transexual en El lugar sin limites: Monstruosidad, norma y castigo 9

Vemos que hay una serie de referencias a la muerte que van de la mano con el abandono de
su identidad de género, asi encontramos en este pasaje una serie de lexemas que apuntan a la
pulsién de muerte (ser hombre) frente a la pulsién de vida a la que ella intenta aferrarse (ser
mujer). Algunos son ‘“viejo”, “gastada”, “destefiiddo”, “horrible”, “ineficaz”, “noche oscura y
fria”. Frente a “vestido de espanola”, “rojo”, “chispita”.

La Manuela ve en la degradacion de su cuerpo un abandono progresivo de su femineidad.
Se empieza a apoderar de ella la pulsién de muerte:

“(...) puso la vela encima de la mesa del lavatorio, debajo del pedazo de espejo. Comenzo
a peinarse. Tan poco pelo. Apenas cuatro mechas que me rayan al casco. No puedo
hacerme ningtin peinado. Ya pasaron esos dias.” (Donoso, 1998:47)

Y su imagen en el espejo le ird recordando la llegada inevitable de la muerte, presente en la
visualizacién de su propio cuerpo, cada vez mas degradado y poco femenino:

“Vio su propia cara en el espejo, sobre la cara de su hija que se miraba extatica- las velas a
cada lado eran las de un velorio (...). Morir aqui, mucho, mucho antes de que muriera esa
hija suya que no sabia bailar, pero era joven y era mujer y cuya esperanza al mirarse al
espejo quebrado no era una mentira grotesca.” (Donoso, 1998:52)

Tiene sentido entonces pensar la muerte de la Manuela como el dltimo abandono de su
femineidad, de su identidad de género. Cuando Pancho y Octavio la estdn apaleando, ella deja de
ser la Manuela, y se convierte en Manuel Gonzdlez Astica.

IIT PARTE: LA MANUELA: OBJETO DE LA VIOLENCIA NORMATIVA

La Manuela representa con su cuerpo una irrupcion simbdlica en la masculinidad
hegemonica. En ese orden social, para algunos ella se convertird en un monstruo, al representar
una “cosa” antinatural que producira terror. Efectivamente, Pancho al descubrir su deseo por la
Manuela la deshumaniza con el fin de marginarla, anularla:

“Pancho de pronto, se ha quedado callado mirando a la Manuela. A eso que baila alli en el
centro, ajado, enloquecido, con la respiracion arritmica, (...) €so que va a morir (...) €so
increiblemente asqueroso (...) eso estd bailando para él, €l sabe que desea tocarlo y
acariciarlo (...)” (Donoso, 1998:121) (el subrayado es mio)

Como vemos, la Manuela es percibida en la mirada masculina como “algo”,
profundamente repugnante, que al mismo tiempo, provoca deseo. Queremos resaltar en este
pasaje, la construccion del personaje como algo inhumano, como “cosa” siempre a partir de la
mirada masculina.



10  Maria Martinez Diaz

Amalia Fischer reflexiona acerca de las razones por las que en la sociedad occidental a los
transexuales e intersexuales se les califica de anormales, antinaturales y concluye que se debe a
nuestra vision de mundo binaria, dicotémica, que tiende a clasificar solamente en la dualidad: lo
anormal y lo normal (2009: 25). El “sexo verdadero” en la propuesta de la autora, es algo que
hemos inventado dentro de esta ldgica binaria y provoca que los transexuales —también los
intersexuales- “sean tratados no unicamente por la biomedicina, sino también por nosotros y
nosotras, como freaks, como monstruos, como aberraciones, como seres humanos defectuosos
que deben ser separados para poder vivir en sociedad y adaptarse a ella”.

La deshumanizacién se hace evidente en el pasaje que citamos y puede relacionarse con
esta propuesta de Fischer, asi como con la de Butler, quien indica que la “marca de género” se
evidencia justamente para que ese cuerpo “definido” por su género, pueda considerarse humano,
de ahi que la autora ejemplifica: “el momento en que un bebé se humaniza es cuando se responde
a la pregunta “;Es nifio o nifia?”’(Butler, 2007: 225). Es coherente en su razonamiento concluir
que aquellos cuerpos que no se inscriben en ningun género estdn “fuera del orden humano”,
conformando asi lo “deshumanizado, lo abyecto contra lo cual se conforma lo humano”. Esta
idea serd compartida también por Vendrell (2009) y Garcia (2009).

La deshumanizacién -que es también monstruosidad- producird temor en los hombres que
estdn cerca de ella, quienes buscardn cémo humillarla, ridiculizarla y someterla. El transexual —
ser marginado- sera el loco o “loca”, que es necesario domar: representa el desorden, el caos, la
enfermedad, pero sobre todo, la amenaza al poder masculino y patriarcal.

En efecto, la Manuela evidenciard en algunas ocasiones que los hombres siempre han
tenido esa forma de reaccionar ante ella, a través del insulto y de la humillacién resuelven
probablemente el temor que les representa:

“Estoy acostumbrada. No sé por qué siempre me hacen esto o algo parecido cuando bailo,
es como si me tuvieran miedo, no sé por qué, siendo que saben que una es loca. Menos mal
que ahora me metieron al agua nomds, otras veces es mucho peor (...)” (Donoso, 1998:
82).

Foucault, en la Historia de la Locura (1972) se interesa por el tratamiento de la locura
entre los siglos XVII y XIX. Es la diferencia entre la razén y la sinrazén -esto es ser humano
saludable y loco- la que constituird uno de los “dispositivos de la aparicion del asilo, del
confinamiento como terapia de la locura” (Ospina, 2006: 305). El demente debe ser silenciado y
traido a la realidad, al orden de la razon.

La locura en la novela estd entonces representada en la Manuela quien, en su cuerpo
conllevard las marcas del alienado que pretende desafiar al patriarcado, aunque al hacerlo su
cuerpo sea castigado, sometido constantemente. Su destino en la marginalidad se perfila desde su
infancia:



El transexual en El lugar sin limites: Monstruosidad, norma y castigo 11

“(...) de una casa a otra, siempre, desde que lo echaron de la escuela cuando lo pillaron
con otro chiquillo y no se atrevid a llegar a su casa porque su papd andaba con un rebenque
enorme, con el que llegaba a sacarle sangre a los caballos cuando los azotaba, y entonces
se fue a la casa de una sefiora que le ensefio a bailar espafiol.” (Donoso, 1998:84)

Al mismo tiempo, la marginalidad se asocia con la violencia normativa que intentard
traerla al orden. Para abarcar este aspecto es necesario remitirnos a Foucault. En Vigilar y
Castigar (2005) asi como en Microfisica del poder (1980), el filésofo francés propone que el
poder se inscribe en los cuerpos a través del disciplinamiento y el orden. Existen en la sociedad
mecanismos de control del cuerpo ejercidos por el poder que tienen que ver con la vigilancia del
cuerpo y con el castigo: el disciplinamiento corporal.

Si la Manuela, por ser transexual, es cercana o pariente de los locos y alienados, su cuerpo
tendrd que ser disciplinado, controlado por el poder:

“Alguien la tocd mientras bailaba, otro le hizo una zancadilla. El vifiatero jefe de un fundo
vecino le arremango la falda y al verlo, los que se agrupaban alrededor para arrebatarse a la
Manuela, ayudaron a subirle la falda por encima de la cabeza, aprisionando sus brazos
como dentro de una camisa de fuerza. Le tocaban las piernas flacas y peludas o el trasero
seco, avergonzados, ahogandose de risa.” (Donoso, 1998:77)

Vemos en la agresion que le hacen a la Manuela, una imagen clara del deseo de atraparla,
aprisionarla. Su vestido -que como planteamos anteriormente es lo que representa su identidad,
su libertad- es transformado en una “camisa de fuerza” que busca someterla. Aquello que le daba
poderes especiales para enfrentar al mundo, sus prejuicios y su rechazo —el vestido- serd
despojado de su cardcter magico para convertirlo en lo opuesto: una cércel.

De esta forma, ella serd objeto de numerosas agresiones y humillaciones que podemos leer
como mecanismos de control, intentos de disciplinar, de traer al orden su cuerpo. Asimismo, ella
experimentard estas agresiones de manera sumisa y en ellas se verd despojada de su femineidad.
Lo vemos claramente en el prostibulo de la Japonesa Grande cuando los hombres deciden que
van a tirar al agua a la Manuela. La llevan a la fuerza y la lanzan “ahogados de risa” (Donoso,
1998:78). La Manuela les gritaba que se atrevieran, que no fueran cobardes, y entonces, uno de
los hombres “tratdé de mear a la Manuela”. Ella, mojada y humillada, se quita el vestido. Queda
desarmada, y en esa desnudez, se percibe que la degradacién y el castigo encuentran su
resultado: traer ese cuerpo al orden, reducirlo a sus genitales, quitarle su femineidad.

Al despojar a la Manuela de su performance —anclado en el vestido de espafiola- ella es
castigada y normalizada. El poder de la sociedad patriarcal la traerd al orden a través de la
exposicion de su cuerpo: sus genitales y las sefales fisicas de masculinidad, que vimos en la cita
anterior: “las piernas flacas y peludas o el trasero seco”.



12 Maria Martinez Diaz

Garcia nos aporta para profundizar sobre esto:

“La coincidencia obligatoria de sexo, género y practicas sexuales, impuesta por una matriz
heterosexual que organiza los cuerpos, define cudles son las identidades legitimas y
legibles y reduce a dos las posibilidades de ser una persona coherente: mujeres, femeninas
con vagina y heterosexuales, y hombres, masculinos con pene y heterosexuales.” (2009:
127).

A la Manuela se le exigira esta “coincidencia obligatoria de sexo, género y practicas
sexuales”. Luego de que los hombres ven el tamafio de su miembro, buscaran que sus “practicas
sexuales” sean coherentes con su sexo. En virtud del tamafio del miembro de la Manuela, la
Japonesa Grande tomara la decision de acostarse con ella y asi normalizarla. En el acto sexual al
que es sometida, veremos igualmente un castigo corporal que buscard someterla y controlarla a
través de una reduccion de su cuerpo a lo genital.

La Japonesa y don Alejo apuestan a que ella es capaz de llevar a la Manuela a la cama. La
Japonesa convence a la Manuela de participar ofreciéndole una parte del premio (compartir la
propiedad), aunque la engafia: ella ignora que la Japonesa esté dispuesta a llegar hasta el final del
acto sexual y no conformarse con un “simulacro” como le hace creer. Ademads, serdn observados
por los demds, en primer lugar, por don Alejo, como presencia del poder. Asi, la mirada que
controla los cuerpos —la de don Alejo- presenciard la “castracion” de la verdadera identidad de
género de la Manuela (esa que le da libertad, y razén: ser mujer):

“Y sus manos blandas me registran, y me dice me gustas, me dice quiero esto, y comienza
a susurrar de nuevo, como el chonch6n, en mi oido y yo 0igo esas risas en la ventana: don
Alejo mirdndome, mirdndonos, nosotros retorciéndonos, anudados y sudorosos para
complacerlo porque él nos mand6 hacerlo para que lo divirtiéramos y sélo asi nos daria
esta casa de adobe (...)” (Donoso, 1998:103).

Don Alejo, si bien es un personaje que se muestra benevolente y protector con respecto a la
Manuela, no se salva de ser, al final de cuentas, el mds cruel: él supo de qué forma controlarla.
La mirada de don Alejo, como una especie de ojo de Dios, es la mirada del poder de lo
heteronormativo, de la cultura patriarcal. Es esa mirada la que la terminard de enajenar y de
anular, aunque en su comportamiento cotidiano, parezca demostrar lo contrario.

La violencia normativa logra hundir a la Manuela en el despojo. Cuando Pancho y Octavio
la matan a golpes, estdn también castigdndola por haber transgredido precisamente un orden
social, besando a Pancho en los labios.

“Una cosa es andar de farra y revolverla, pero otra cosa es que me vengai a besar la cara”
(Donoso, 1998:124)



El transexual en El lugar sin limites: Monstruosidad, norma y castigo 13

Entonces, mientras ambos la golpean, logran someterla al orden pues en medio del castigo,
ella deja de ser quien es y se convierte en Manuel:

“Parada en el barro de la calzada mientras Octavio la paralizaba retorciéndole el brazo, la
Manuela despertd. No era la Manuela. Era él Manuel Gonzélez Astica. Y porque era él
iban a hacerle dafio y Manuel Gonzalez Astica sintio terror.” (Donoso, 1998:124-125).

Es castigada por ser una mujer en el cuerpo de un hombre, porque no coincide su sexo, su
cuerpo, su nombre con lo que es por dentro: una mujer. Es una aberracion, es incomprensible:
debe ser anulada.

REFLEXIONES FINALES

Por un lado, en el relato, la identidad de género se construye a través del performance. Es
el vestido de espafiola el que le da sentido a la Manuela en cuanto a su definiciéon de género, su
construccion de subjetividad. Ella es mujer en su mente y va a construir su femineidad frente al
mundo en el performance. Convierte su cuerpo en un artefacto que la empodera, la define y le da
sentido finalmente a su vida. De esta forma, el elemento fundamental de esta transformacion de
su cuerpo es el vestido de espafiola convertido en un elemento magico que le da fuerza y la
motiva a seguir adelante.

Por otro lado, en las constantes vejaciones sufridas por la Manuela es posible entender la
profunda contradiccién que encierra su vivencia subjetiva. Ella es mujer en su mente, pero su
cuerpo es el de un hombre. Se enfrenta de esta forma ante una visién de mundo occidental y
patriarcal que tiende a reducir la identidad de género al sexo. Su cuerpo fisico no calza con el ser
femenino, y en consecuencia, el conflicto en el que se debate y sufre es doloroso y sera
empeorado por los demds, hombres y mujeres que la quieren reducir a su sexo y asi vejarla.

Finalmente, el cuerpo de la Manuela representa una irrupcion en el orden masculino y
patriarcal. Se convierte asi en un ser monstruoso, que encarna la locura y que serd en
consecuencia castigado y disciplinado para ser traido al orden. Un mecanismo de control serd la
marginacion y otro el castigo fisico. La Manuela sufre ambos hasta que muere en manos de esa
violencia normativa que la despierta y le recuerda que ella es un hombre.

Sin embargo, en este panorama oscuro es valido rescatar lo que representa la Manuela
como irrupcién en el orden, como manifestacion legitima del cuestionamiento del patriarcado.
En la Manuela es posible encontrar un discurso de denuncia ante el patriarcado cuyas
masculinidades s6lo encuentran sentido en una vision de mundo binaria que debe separar
tajantemente lo femenino de lo masculino, y por otro lado, que son terriblemente violentas. Son
masculinidades que se encuentran y tienen sentido en la violencia, y en la biusqueda del poder.
De ahi que Butler (2007) propone que estas irrupciones en el orden -puestas en marcha por la
comunidad gay, lésbica, bisexual y transexual- son vdlidas e incluso necesarias para la



14  Maria Martinez Diaz

resistencia al orden de los cuerpos, pues esa coincidencia entre el sexo, el género, el deseo y la
identidad no son naturales, como nos lo han querido hacer ver, sino construidas, impuestas y
decretadas.

NOTAS

1. La oscuridad se asocia con significados negativos: el atraso, la barbarie, las tinieblas. Al
mismo tiempo, cuando se ve imposibilitado por don Alejo el proyecto de electrificar el
pueblo, se condena a la oscuridad y asi a su aniquilacién. Para Gonzdlez, la oscuridad
representa también “la eliminacion de la felicidad, de la esperanza de un futuro mejor, del
resurgimiento del pueblo” (2006:20)

2. Recordemos que en la novela, la Japonesita anhela la llegada de la luz eléctrica, desea asi
la llegada de la modernidad o del cambio, salir de las tinieblas.

REFERENCIAS

Amicola, José. 2008. “El mozo Donoso”. En: Lectures du genre n° 4: Lecturas queer desde el
Cono Sur. Disponible en:
http://www.lecturesdugenre.fr/Lectures_du_genre_4/Amicola.html Version PDF

Butler, Judith. 2007. El género en disputa. El feminismo y la subversion de la identidad.
Barcelona: Ediciones Paidds Ibérica.

Connell, EXW. 1995. Masculinities: knowledge, power and social change. Berkeley Los Angeles:
University of California Press

Donoso, José. 1998. El lugar sin limites. México: Alfaguara.

Fischer Pfaeffle, Amalia. 2009. “Devenires, cuerpos sin 6rganos, logica difusa e intersexuales”
En Maffia, Diana (Compiladora). Sexualidades migrantes Género y transgénero. Buenos
Aires: Libreria de mujeres editoras.

Foucault, Michel. 1972. Histoire de la folie a I’dge classique. Editions Gallimard.
Foucault, Michel. 1980. Microfisica del poder. Madrid: Las Ediciones de La Piqueta
Foucault, Michel.2005. Vigilar y castigar. Argentina: Siglo XXI Editores.

Garcia, Becerra, Andrés. 2009. “Tacones, siliconas, hormonas y otras criticas al sistema sexo-
género. Feminismos y experiencias transexuales y travestis”. En Revista Colombiana de
Antropologia. Volumen 45 (I), enero-junio, pp. 119-146



El transexual en El lugar sin limites: Monstruosidad, norma y castigo 15

Gonzalez Allende, Iker. 2006. “Rulfo en Donoso: Comala y el Olivo como espacios infernales”.
En Hispandfila: Literatura, N° 148. Pags 13-30

Ospina, Maria Angélica. 2006. “Con notable dafio del buen servicio”: Sobre la locura femenina
en la primera mitad del siglo XX en Bogota” En Antipoda. N° 2 Enero-junio. Pp. 303-314

Soley-Beltran, Patricia. 2009. “;Citaciones perversas? De la distincion sexo-género y sus
apropiaciones”. En Maffia, Diana (Compiladora). Sexualidades migrantes Género y
transgénero. Buenos Aires: Libreria de mujeres editoras.

Vartabedian, Julieta. 2007. “El cuerpo como espejo de las construcciones de género. Una
aproximacion a la transexualidad femenina”. En institu catald d antropologia quaderns-e.
10/2007b

Vendrell Ferré, Joan. “;Corregir el cuerpo o cambiar el sistema? La transexualidad ante el orden
de género”. En Socioldgica, afio 24, nimero 69, enero-abril, pp. 61-78 Disponible en:
http://www .revistasociologica.com.mx/pdf/6904.pdf

oioee

Todos los derechos reservados. Universidad de Costa Rica. Este articulo se encuentra licenciado
con Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-Sin Obra Derivada 3.0 Costa Rica.



