LA RISA HORIZONTAL: APROXIMACIONES AL CUERPO FEMENINO EN
BOCCACCIO Y CHAUCER

TESIS DE MAESTRIA

DAVID STEVEN BASTIDAS CAICEDO

DIRECTORA:

ANDREA LOZANO VASQUEZ

MAESTRIA EN LITERATURA
DEPARTAMENTO DE HUMANIDADES Y LITERATURA
ESCUELA DE POSGRADOS
FACULTAD DE ARTES Y HUMANIDADES
UNIVERSIDAD DE LOS ANDES
BOGOTA, D.C.

2018



indice

INOLAS SODIE 1AS TETEIEINCIAS ... nennnnnnnenens 3
LiSTA 08 @D O VIATUIAS ... vttt nnnsmennnn 4
I OTUCCION ..o et e e e ettt e e e e e e e e et eeeeeeeeee et eeeeeeeeeeaaetrareeeeens 5

Capitulo 1: El cuerpo femenino: sexualidad, deseo y control de la mujer a través del uso de

F= o0 1 1] o T = o USSP 15
1.1 Cuerpo femenino: entre lo abstracto y 10 abyecto ..........cccocvvviiiiiiiiiii e, 15
1.2 Uso de la comicidad: entre lo sacro, lo profano y lo literario ..........cccccceevvvviiniiinenne. 31

Capitulo 2. Lengua y recepcion: dos aspectos intrinsecos a la comicidad ................ccc........ 42
2.1. Boccaccio y Chaucer: guias interpretativas sobre la sexualidad de la mujer ............ 43

2.1.1 El Decameron: un manual de risa para el 1eCtor ..........ccccovvevieivciiiiccece e, 43

2.1.2 Chaucer: variaciones y similitudes en el proceso de guia interpretativa............. 60
2.1.3 La comicidad: la incidencia del proceso fisico en los procesos cognitivos del

1= od (o] OSSR 68

2.2 El vernaculo: una apuesta por la comicidad, la creacién y la recepcion .................... 73

(@] 0 o0 (013 [0TSR 86

BIDHOGIATTA . ...t 91

INAICE T8 AULOTES ... et e et e e e e ee e e et e et e e e e et e s e e et e et e e e e et e er e s eeereerene e 96



Notas sobre las referencias

Para facilitar la labor de busqueda en las fuentes primarias, se han hecho modificaciones en
el sistema de citacion MLA. Para este trabajo, la citacién de las obras de los autores
estudiados se hara de la siguiente manera: abreviatura del autor, abreviatura de la obra,

jornada, cuento, paragrafo (en el caso de Boccaccio), pagina y apellidos del encargado de la

edicion.



Autores clasicos

AC

Arist.

FP

GB

GC

GL

Andrés El Capellan
Aristoteles
Francesco Petrarca
Giovanni Boccaccio
Geoffrey Chaucer

Guillaume de Lorris

Obras cléasicas

DEC

CcC

LAC

LDR

DC

ECC

Decameron

Cuentos de Canterbury
Libro del amor cortés
Libro de la rosa
Disciplina Clericalis

El caballero de la carreta

Lista de abreviaturas

CT

DA

JM

JMC

JR

PA

ECL

LBA

CAN

LDC

CON

DVE

Chrétien de Troyes

Dante Alighieri

Jean de Meun

Juan Manuel Infante de Castilla
Juan Ruiz, Arcipreste de Hita

Petrus Alfonsi

El conde Lucanor
Libro de Buen Amor
Cancionero

La divina comedia
Convivio

De Vulgari Eloquentia



Introduccién
“Sabed que tendria gran deseo
de teneros en el lugar del marido,
con la condicion de que me concedierais

hacer todo lo que yo quisiera”
Beatriz, Comtessa de Dia

La sociedad medieval, influida por las visiones de los padres de la iglesia, ve a la mujer
como un ser inferior y negativo: “Constantemente aparece un primer tema, que domina el
discurso [religioso]: la mujer es mala, tan lubrica como la vibora, tan resbaladiza como la
anguila, ademas de curiosa, indiscreta y desabrida” (Duby, Caballero, 179). Estos similes
resaltan su caracter vicioso y pecaminoso, como es el caso de la vibora y su posible
relacion con la catastrofe del jardin del Edén®. Ademas de estos calificativos, la mujer era
concebida como un ser inferior: “Santo Tomas, por su parte, subraya en varios lugares la
inferioridad de la mujer, que debe estar sometida al hombre desde el momento en que ‘el
vardn estd mejor dotado de razén y es mas fuerte’ y que ‘el discernimiento de la razon es
por naturaleza mas abundante en el hombre?” (Aquino citado por Bertini 18). Debido a
estas concepciones, la Unica opcién para que cualquier mujer pudiera expiar su condicion
inferior y corrupta era a través de la consagracion de su vida y cuerpo al servicio religioso:
“San Antonio, en el De virginibus (pero también en el De viduis), habia teorizado sobre la
liberacion de la mujer precisamente a través de la eleccidn de la virginidad, y su teoria tuvo
gran aceptacién no sélo en la época tardoantigua, sino también durante toda la Edad

Media” (Bertini 20). Asi, el discurso religioso, ademas de establecer un imaginario en la

! “Una linea recta y no muy larga une el temor mégico con que los pueblos, en estado de naturaleza, sienten
aversion por la mujer, en sus funciones mas femeninas, y el odio y el ultraje ascéticos a las mujeres que afea,
desde Tertuliano y San Jerénimo, la literatura cristiana” (Huizinga 311, la cursiva es mia).

2 Esta cita pertenece a la Summa contra gentiles y Summa theologiae (summ. C. gent., I1l, 123 y summ.
Theol., 1g. 92, a. 2).



sociedad, establece formas de control del cuerpo de la mujer, ya fuera por medio del
sometimiento al hombre o a través de la consagracion a la vida monacal®.

Esta subordinacion de la mujer al hombre no corresponde Gnicamente al
pensamiento religioso. En el ambito social, el establecimiento de los roles de hombre y
mujer en el matrimonio era totalmente desequilibrada, por mor de la influencia de la
religion en las leyes y decretos de la época: “Lo encontramos plenamente confirmado [el
rol de subordinacion de la mujer] también en el derecho candnico: en el célebre Decretum
Gratiani, la mayor coleccién de textos juridicos recopilada en la primera mitad del siglo
XII, se lee: ‘Es sabido que la mujer debe estar subordinada al marido y que no tiene
ninguna autoridad; no puede ensefiar, no puede actuar ni como testigo ni como garante, ni
como juez’ (c. XXXIII, q. V, ¢. XVII)” (Bertini 18). Asi, la mujer queda relegada a un
segundo plano en la sociedad y la religion, “dispuesta” a los deseos de la sociedad, la
religion y su esposo.

Esta percepcion permea, asimismo, a la literatura de la época. En primera instancia,
es necesario identificar representacion de la mujer en los géneros literarios del Medioevo.
En el amor cortés, los fabliaux y los exempla, la mujer deambula entre la abstraccion y la
corporeidad. Esta itinerancia esta marcada por la vision que la época tiene de la mujer, asi
como por las intenciones recreativas y didacticas de estos géneros y sus autores. En el

primer género, la necesidad de educar las pasiones de hombres y mujeres de la corte incidid

3 En el Libro de Apolonio (1250-1260), una de las estrofas indica la forma en que se debe cuidar de Luciana,
esposa del rey Apolonio, hasta que él llegue por ella:
[324] Por amor que toviese su castidat mejor,

fiziéronle vn monesterio do visquiese seror

fasta que Dios quisiere que venga su senyor;

con otras duenyas de orden seruié al Criador. (Anénimo, vv.1296-1299)
Esta necesidad de cuidar a Luciana es un indicio de la preocupacién que existia por proteger el cuerpo de
cualquier deseo sexual; en este caso, se resguarda a la mujer en un monasterio, hasta el retorno del rey, para
evitar su perdicion.



en la prelacion del caracter para buscar o elegir el ser amado*; de ahi que las obras retraten
la mujer de la corte como una entidad no corporea, lejana y casi sacra. En el segundo, la
intencién de divertir y distender las reuniones incidié en los temas y representaciones de los
personajes; en el caso de la mujer, fue utilizada para burlarse del hombre. A pesar del
divertimento y buasqueda de distencion de este género, hubo algunos fabliaux que
presentaron, de cierta forma, moralejas, a modo de disticos, en los que se hizo hincapié en
la vision negativa de la mujer. En el Gltimo, la necesidad de educar al hombre en los
asuntos del mundo provocod que, a través de relatos burlescos, situaciones comicas y
disparatadas, se presentara la mujer de los estamentos sociales inferiores como incitadora
del pecado y un peligro constante para la tranquilidad del hombre. Asi, la figura femenina
deambul6, segun el género y el tipo de estamento al que pertenecia, entre la sublimacién y
la abyeccion.

Asimismo, la sexualidad de la mujer es tratada de manera diferente en cada género,
dado que la percepcion de la figura femenina en cada uno de estos es supeditada a las
intenciones y tematicas. En el amor cortés su sexualidad, expresion de la corporeidad, es
limitada, breve, incluso evitada, pues el caracter y nobleza de los personajes, en este caso
de ella, prima sobre los demas elementos de representacion. En los fabliaux y los exempla,
el cuerpo de la mujer y su sexualidad son el punto de partida para el género, puesto que las
intenciones de entretenimiento y aleccionamiento hacen uso de estos elementos en pos de
una reflexion, burlesca en el caso de los fabliaux, sobre el cuidado que debe tener el

hombre con la mujer y el peligro que esta representa. Estas visiones y usos de la mujer y su

4 «“A mediados del siglo XII, en efecto, las mujeres estdn mucho mas presentes en el relato de los narradores
encargados de divertir a la corte de Enrique Plantagenét. Estos, como sus predecesores, sugieren que el
destino de ellas es ser tomadas como objetos del deseo masculino. Sin embargo, insisten en que a partir de
ahora ese deseo debe ser dominado” (Duby, Mujeres, 80).



cuerpo son sintoma, entonces, de una manipulacion de la imagen del cuerpo femenino, que
estd soportada por las concepciones peyorativas, reductivas y discriminadoras de la
sociedad del Medioevo.

Guillermo, IX duque de Aquitania, ejemplifica la supeditacion de la mujer a los
deseos del hombre de esta época. En uno de sus poemas, este noble, caracterizado por
epitetos como jugador, festivo, impio, cinico y mujeriego, muestra las consecuencias que
una mujer, en caso de no amar a un caballero como lo fue este duque, debe asumir:

No peca mortalmente la dama
gue ama a caballero fiel;
pero si ama a monje o clérigo
sinrazon hace:
por derecho se la deberia quemar
con un tizén. (Cuenca, V. w.7-12)
En este caso, el duque expresa una punicion que, de acuerdo con el derecho que aduce

tener, afecta el cuerpo de la mujer. Este brevisimo recuento, junto con este ejemplo, son
muestra de la vision literaria de la mujer: un ser que, en el caso de las cortesanas, es
anhelado por sus virtudes, no por su belleza fisica, de ahi que ella en realidad se convierta
en un premio para el caballero infatigable y virtuoso; asimismo, es un ser que sirve para
entretener, ensefiar y comprender los peligros que representa el mundo, asi como su
sexualidad. Por estas razones, es posible afirmar que la mujer es un objeto subordinado,
tanto en el plano real como en el ficcional.

No obstante, los versos de la Condesa de Dia son la expresion de la necesidad de
obtener control sobre el cuerpo propio, sin importar qué pactos o convenios se establezcan.
El Unico obstaculo es encontrar una forma particular, apropiada, que sea capaz de calar en
las reflexiones méas profundas de la sociedad, al mismo tiempo que evada la censura y evite

cualquier tipo de juicios negativos. Asimismo, el momento es un punto clave para pensar en



esta posibilidad, dado que la moral y las leyes de la época no dan mérgenes de expresion
para una propuesta de tal impacto.

Es aqui donde la Peste Negra surge como elemento propicio para repensar algunos
conceptos aparentemente inamovibles del imaginario colectivo. Con la muerte de gran
nimero de personas, hay problemas para los propietarios y ricos de la época, existe un
cambio notable con la labor del campesino, asi como con los salarios de la clase baja. En el
primer caso, debido a la poca mano de obra que existe disponible, aquellos poseedores de
grandes extensiones de tierra sufrieron grandes pérdidas de ingresos, incluso al punto del
hundimiento econémico; como consecuencia de la poca mano de obra, esta se valoriza
como pocas veces ha ocurrido en la historia; por consiguiente, los salarios aumentaron de
forma considerable, al punto de darles un fuerte impulso al poder adquisitivo de las clases
bajas:

El fuerte crecimiento del nivel de los salarios reales en el caso de la gente
corriente, tanto en la ciudad como en el campo, y un descenso a largo plazo
en las rentas y pechas pagadas por los tenentes consuetudinarios...
significaron un aumento vigoroso del poder adquisitivo entre las clases bajas
que elevo de manera correspondiente el nivel de consumo y cambio las
caracteristicas del mismo abriéndolo a una gama de productos mas amplia.
(Benedictow 516)

Estas condiciones salariales impulsaron a las clases bajas al consumo de mejores productos

y al de nuevos bienes, como ropa, utensilios domésticos, que nunca se habrian pensado en
comprar antes de este auge de salarios. Por estas razones, Benedictow afirma que:

... debe quedar claro que la Peste Negra fue un acontecimiento de gran
importancia historica. Puso su sello en la escena econémica y social, el nivel
de vida de las masas mejoré considerablemente, y las clases altas y las élites
sociales vieron cdmo caian sus ingresos y se desbarataba su fascinante modo
de vida. También dej6 huella en la mentalidad religiosa de la época y en sus
ideas acerca de la vida. (521)



En efecto, la Peste también gener6 impacto en la mentalidad de la sociedad
medieval. Una de las creencias fue que “la enfermedad era un castigo de Dios por sus
pecados” (Benedictow 17). El uso del término "plaga” se remonta a los castigos divinos,
como es el caso de Egipto y las siete plagas; de ahi que varios autores medievales asociaran
la aparicion de esta enfermedad con la “ira de Dios™®. Estos elementos facultan afirmar que
esta peste generd una vision pesimista y negativa de la vida y el mundo. No obstante,
Samuel Cohn sefiala que “parasites in past time transformed the culture and psychology of
the populations they invaded, turning virile, secular, this-worldly mentalities... into
pessimistic, transcendental religiosities... The one contradiction of his book [William
McNeill] was its centrepiece-the Black Death and the Renaissance that followed it. (Cohn
223). Esta contradiccion se debe a que, después de un primer momento de crénicas® y
descripciones alarmantes de la enfermedad, surgié una vision menos patética de la vida’.
Estas ansias de evitar la iteracion de la idea de la muerte, primar la vida y disfrutar del dia
son explicitas en el Decamerdn, puesto que las historias se encuentran enmarcadas en el
deseo de los protagonistas-relatores de huir de la ciudad y la peste. Apoyado en manuales
médicos® para tratar la Peste, se podria decir que el autor florentino utilizd los sucesos y

problemas que la plaga trajo a su ciudad para repensar, en su obra, algunas ideas sobre la

® “Finally, all of the above were manifestations of God’s ire, but some chroniclers were more explicit than
others, such as the chronicler of Ragusa who said the plague of 1348 was not plague at all but the ‘wrath of
God’ and a chronicler of Viterbo who called i: ‘a divine plague from which no doctor could possibly liberate
the stricken’” (Cohn 228).

® Una de las crénicas mas revisadas sobre la Peste es la de Agnolo di Tura, habitante de la ciudad de Siena.

7 Para ampliar més esta informacion, revisar el capitulo “Culture and psychology” en The Black Death
Transformed: Disease and Culture in Early Renaissance Europe, de Samuel K. Cohn.

8 En el estudio que realiza del Decameron, Giuseppe Mazzota indica, a través de sus investigaciones, como el
texto médico de Tommaso del Garbo tiene similitudes con los remedios para el mal de amor de autores como
Avicena, Arnaldo da Villanova, y Constantino el Africano: “What is remarkable, however, is that the
remedies for love melancholy physicians prescribe and Boccaccio echoes are exactly the same as the remedies
that Tommaso del Garbo and Giovanni Dondoli recommend against the plague. Tommaso, for instance,
advises those at risk to flee the place where the pestilence is rampant and to take shelter in a spot where their
thoughts can be delightful and pleasant and they can indulge in songs and entertainment™ (32)



mujer enamorada, su sexualidad y el control sobre su cuerpo. Como punto particular, este
mismo tratado se usaba para tratar el amor hereos, similar a la intencion de Boccaccio en su
proemio del Decameron. Por consiguiente, se podria afirmar que en su texto, ademas de la
intencién de entretenimiento, subyace una propuesta terapéutica.

Esta situacion de la plaga también afecta el contexto de Chaucer, solo que de forma
opuesta. Debido al recrudecimiento de las condiciones precarias de los campesinos y las
clases trabajadoras, surgié en 1381 la Revuelta Campesina, que, a pesar de no generar
cambios significativos en su situacion, demostro la fragilidad del sistema feudal. Esta
situacion podria haber influido en la construccion de sus personajes-narradores, dado que se
presentan la mayoria de los estamentos sociales del Medioevo. Asimismo, su visita a
territorio italico en 1372 marcé una impronta en su propuesta literaria, pues el contacto con
las obras de Dante, Petrarca y Boccaccio es palpable a lo largo de sus obras®. Asi como este
autor florentino utilizd la Peste como leitmotiv de su obra, el autor inglés se valié de la
peregrinacion al santo de Canterbury para darle un contexto a su coleccion de relatos. Si
algo comparten ambos escritores, es el uso de un elemento de su época, un contexto para
ambientar sus textos; igualmente, existe una vision de lo terapéutico, pues, en el caso de
Chaucer, los peregrinos visitaban la tumba de Tomas Beckett en Canterbury para buscar la
curacion de sus males y enfermedades. Asimismo, la pluralidad de visiones de la mujer y la
presencia de la sexualidad y la comicidad son indicios de la influencia de Boccaccio en su
obra.

Asi, Boccaccio y Chaucer, autores coetaneos de diferentes latitudes, logran en el
Decamerdn y los Cuentos de Canterbury presentar a la mujer de forma tangible, corpérea,

diferente a las visiones tradicionales de la literatura de la época, aunque también replican

%Esta influencia italiana es analizada por K. P. Clarke en “Chaucer and Italy: Context and/of Sources”.



varios de estos modelos, dado que son parte de la influencia. Asimismo, la sexualidad de la
mujer se aborda de manera diferente: ya no existe una vision peyorativa y condenatoria del
ejercicio de la sexualidad por parte de la mujer; por el contrario, se resalta esta capacidad,
se evitan los castigos o reflexiones morales condenatorias o simplemente no se hace ningun
juicio negativo. Ademas del uso de la lengua vulgar, el punto vital que conecta la propuesta
de ambos autores es el uso de la comicidad, el papel que juega en la recepcion de sus textos
y los efectos de esta en la comprension e interpretacion de las intenciones de los autores.
Por eso, se puede aseverar que Boccaccio y Chaucer usan motivos comicos para anestesiar
el aparato ideoldgico de los lectores en la construccién y presentacion de innovaciones en la
concepcion literaria de la mujer y su cuerpo.

Para identificar el uso de la comicidad y las innovaciones de la mujer y su cuerpo en
los dos autores mencionados, se plantea, en primera instancia, un analisis comparativo de la
vision de la mujer en la literatura medieval, en especial entre el amor cortes, los exempla y
los fabliaux. Se eligieron estos generos debido a sus influencias en los autores, la
representacion de la figura femenina y su papel en las propuestas de cada autor; asimismo,
se hace una comparacion entre Dante, Petrarca y Boccaccio, dado que estos tres autores
comparten el mismo registro linglistico en sus propuestas literarias, asi como el marco
temporal y espacial de produccion.

En segunda instancia, se identifica el uso de la comicidad en algunos géneros
literarios de la Edad Media que tuvieron influencia en la produccién de Boccaccio y
Chaucer. Igualmente, se analiza el papel de la comicidad y el vinculo que posee con la
moral en textos literarios con intenciones didacticas, como es el caso de El conde Lucanor
y Disciplina clericalis. A partir de este contraste, se indican algunos motivos comicos que

los autores estudiados utilizan en sus obras, la forma en que operan en sus relatos y las



intenciones de uso. Este recorrido, a través de contrastes, permite identificar el rol que la
comicidad funge para pensar el cuerpo de la mujer y sus posibilidades en el desarrollo de su
sexualidad.

En tercer lugar, se indaga por el papel que tuvo la difusion del texto, los tipos de
lectura y las estructuras narrativas en la comprension, reflexion e interpretacion de las
propuestas de Boccaccio y Chaucer. En este apartado, se analiza cémo los procesos
vinculados a los tipos de lectura aportan a la reflexion y difusion de las obras; luego, a
partir de los marcos narrativos de las obras, se establecen las estrategias de recepcion que
los autores plasman en sus textos, sea a través de elementos visuales, textuales o de reflejo
en la obra, como es, en el caso de Chaucer, la representacion de varios estamentos sociales
en sus cuentos. Estos elementos permiten, finalmente, ver qué papel desempefia la risa en
dicha recepcion. Para ello, se parte de las concepciones sociales y religiosas de la risa, asi
como algunos ejemplos literarios sobre el control de esta, para indicar la forma en que el
descontrol fisico de la risa incide en el descentramiento del receptor en el proceso de
reflexion de la obra, situacion que, a través de la guia de los autores, conduce a una vision
mas amplia, sin invectivas o predisposiciones hacia la sexualidad femenina.

En cuarto lugar, se examina el papel de la lengua vulgar en ambas propuestas
literarias. Primero, se contrastan las visiones del vulgar y el latin en su época, los temas que
se manejaban en estas y las posibilidades que cada una permite al escritor; luego, se analiza
la ambiguedad del vulgar, su conexion con el registro lingiistico del lector y las
posibilidades cémicas que este brinda; asimismo, se plantea la relacion que existe entre la
lengua vulgar y la mujer real, su corporeidad y sexualidad, en oposicion a la abstraccion e
idealizacion que posee la mujer en la lengua latina. Por ultimo, se indaga por la intencién

politica del uso de la lengua vulgar, pues esta va mas alla de la revalidacion de un elemento



identitario; en realidad, pareciera que su uso esta supeditado a un gesto de democratizacion
de sus ideas, a la ampliacion del publico receptor de la obra, a la omision de sesgos y
limitaciones de lectores y evitar tener un receptor Unico, de un estamento social especifico
y privilegiado.

Finalmente, se indica como las propuestas de cada autor buscan presentar, a través
del uso de la comicidad, una vision més amplia, menos punitiva y misogina de la
sexualidad de la mujer; asimismo, estos autores ven en este ejercicio de la sexualidad un
primer gesto de liberacion del cuerpo femenino del discurso medieval, dado que no se
representa como un objeto de intercambio econdmico ajeno a la mujer y sus intereses, sino

como algo propio y en el que la mujer es capaz de vivir sus propios deseos.



Capitulo 1: El cuerpo femenino: sexualidad, deseo y control de la mujer a través del

uso de la comicidad

En varios textos literarios de la Edad Media, la mujer y su cuerpo son utilizados para
representar los ideales del amor de la corte; por el contrario, en otros géneros son referente
de deshonestidad, misoginia y aversion por los efectos de la mujer en la vida del hombre.
Estas visiones generan diversos tipos de representaciones, en los que la lejania, la
abstraccion, la cercania y la corporeidad son la base de la concepcién de la mujer y su
cuerpo. Asimismo, el uso de la comicidad en la literatura, ademas del entretenimiento de
algunos géneros, esta enfocado en sefialar los vicios y peligros que tiene la mujer para que
el hombre los evite y pueda vivir una vida ejemplar y tranquila. En la primera parte de este
capitulo, se presenta un contraste entre dichas representaciones para identificar como las
representaciones de Boccaccio y Chaucer evidencian un cambio en el uso del cuerpo
femenino en su narrativa. En el segundo apartado, se identifican como los procedimientos o
uso de los motivos cdmicos en estos autores permiten los cambios en las representaciones

de la mujer y su cuerpo.

1.1 Cuerpo femenino: entre lo abstracto y lo abyecto

De acuerdo con Andrés el Capellan, en su Libro del amor cortés (1174-1186), el amor es
sufrimiento, que parte de la vision hacia la meditacion excesiva sobre la belleza del sexo
opuesto. Es interesante ver como, a partir del ejercicio de los sentidos, se llega a la
meditacion sobre la belleza del ser amado. ElI Capellan, quien escribe este texto para su

amigo Gualterio, le aconseja sobre qué debe buscar cuando este se enamore:



Lo mismo que acabamos de decir del vardn, estamos convencidos de que en
la mujer no se ha de buscar tanto su hermosura como la honestidad de sus
costumbres. Cuida, pues, Gualterio, de que no te seduzca el hechizo falso de
la mujer, pues su astucia es tanta que, una vez que hubieras empezado a
disfrutar de sus favores, no te seria facil desandar el camino que te ha
Ilevado a su amor. (AC, Lib. I, Cap. 6, 40, la cursiva es mia)

Esta division entre cuerpo y caracter se ve acentuada cuando explica las formas en que el
hombre debe buscar y cortejar a las mujeres y el papel que le otorga a la belleza corporal:
“La belleza tira del amor sin gran esfuerzo, sobre todo si busca el amor de un amante necio.
El necio cree que lo Unico que se ha de buscar en el amante es una cara bonita y un cuerpo
elegante” (AC, Lib. I, Cap. 6, 39). Después de esta afirmacion, el Capellan ejemplifica
cémo un hombre debe cortejar a una mujer que es menor, igual o mejor en virtudes. Por
esta razén, cuando un hombre solo desea lujuria y pasién carnal, este autor lo tipifica como
alguien que no posee amor, sino que es un amante falso, alguien que no tiene cualidades de
hombre enamorado: “Quien esta bajo el aguijon de un deseo carnal tan irrefrenable que no
puede mantenerse unido afectivamente por los abrazos de una mujer sino que desea
lascivamente a toda mujer que ve, no merece llamarse enamorado sino adultero y simulador
de amor. Y sera peor que un perro lascivo” (AC, Lib. I, Cap. 10, 176). Esta declaracion del
Capellan permite concluir que el enamorado, mas alld de la atraccion fisica por su
enamorada, debe ser un hombre que sufra los miedos y temores que el amor genera, dado
que resistir estas pruebas es sefial del buen caracter que el hombre posee, que lo distingue
entre otros hombres y es prueba de su clase®®. En cuanto a este Gltimo punto, el Capellan

afirma que “Pues, asi como todos los hombres descendemos de un mismo tronco y por

10 para ver mas el rol que el caracter ejerce para el Capellan, se pueden revisar los didlogos del capitulo V y el
capitulo IX, dado que establece una diferencia notoria entre el amor entre personas nobles, de clase, y los
campesinos.



naturaleza tenemos un comun origen, no fue la belleza, ni el culto al cuerpo ni tampoco la
riqueza, sino solamente la integridad de las costumbres, la que desde un principio marcé la
diferencia de los hombres con la nobleza y produjo la diferencia de linaje” (Lib. I, Cap. 6,
41).

Sin embargo, esta reflexion sobre el caracter y las virtudes es relativa, dado que el
cuerpo de la mujer que no pertenece a la nobleza o no tiene clase, como es la campesina, no
requiere el galanteo y devocion que las otras merecen. Por el contrario, ellas deben ser
tratadas de una manera menos galante y mas enérgica:

Pues bien, si el amor de estas mujeres llegara a seducirte, acuérdate de no
colmarlas de alabanzas. Y si hallas un lugar oportuno, aprovecha la
ocasion para tomar lo que deseas fundiéndote con ellas en un impetuoso
abrazo. Porque, si no va por delante el oportuno remedio de su pudor con
una pequefa coaccion, dificilmente podras mitigar su resistencia aparente
hasta llegar a confesar que estan dispuestas a entregarsete en dulces abrazos
0 a permitirte gozar de los placeres que de ellas esperas. (Lib. I, Cap. 11,
177)

En este caso, actuar con violencia para poseer el cuerpo de la mujer campesina es valido
debido a la timidez que esta tiene. Entonces, es posible afirmar que, en el caso de la mujer
noble, su cuerpo no es mirado como un espacio para ser invadido; ella es un ser que genera
la meditacion amorosa en el amante. En el caso de la mujer campesina, este es un cuerpo
que, a pesar de no ser la mujer a la que se aspire a conquistar, debe ser usado para calmar el
“amor” del hombre.

Esta presentacion de las mujeres en el libro del Capellan tiene incidencia en la
literatura de la época, en especial el amor cortés. En El libro de la rosa (S. XIII), la primera
parte, escrita por Guillaume de Lorris, hace las descripciones de las virtudes y los vicios

que se encuentran en el jardin que visita en sus suefios. Si bien las caracterizaciones de las



mujeres que representan los vicios son simples y generales, cuando repara en mujeres bellas
es mas extendida:

Tenia cuerpo elegante y esbelto: era indtil buscar en otras tierras un cuerpo
femenino mas bello. Llevaba un hermoso nimbo de seda y oro. Nunca hubo
una doncella tan elegante ni que se vistiera mejor, bien la vi y la contemplé.
Sobre el nimbo de seda y oro llevaba una guirnalda de rosas frescas; tenia en
la mano un espejo, y en la cabeza un rico pasador le mantenia el pelo
trenzado. Para mayor elegancia, las dos mangas de su vestido estaban
cosidas, y para evitar que se estropearan sus blancas manos, llevaba guantes
blancos. Vestia una cota de rica tela verde de Gante, con un cordoncillo
bordado alrededor: por su aspecto bien se veia que tenia poco quehacer. (GL,
vv.548-567, 70)

Es llamativo que, en este caso, se haga referencia al vestido, los adornos que le acompafian
y los guantes, pues estas prendas son referencia de un cuerpo fisico, tangible y especifico;
sin embargo, es importante recordar que no es la mujer amada. Esta, en el caso de las
descripciones, es referida por medio de la alegoria de la rosa:

Elegi un brote bellisimo, y a su lado me parecieron poco los demas que vi:
tenia el color rojo mas perfecto que Naturaleza pudo crear; estaba rodeado
por cuatro pares de hojas, puestas por Naturaleza con habilidad unas a
continuacién de las otras; el tallo era recto como un junco y sobre él se
asentaba la flor sin colgar ni inclinarse. Su aroma se esparcia alrededor y el
perfume que producia llenaba todo el lugar. Al olerlo, se me fueron las ganas
de abandonar aquel sitio y me acerqué para cogerlo, pero no me atrevi a
tender las manos: me lo impidieron los cardos afilados y agudas espinas; y
no me dejaban avanzar -por miedo a hacerme dafio- espinos cortantes y
sutiles, ortigas y zarzas de puntas finas como cuernos. (GL, vv.1672-1697,
129)

Esta descripcion refleja la concepcion del cuerpo femenino en el amor cortés: es
desconocido, lejano, bello, peligroso y rodeado de obstaculos. A pesar de hacer énfasis en

la belleza y esheltez de la rosa, el autor no se refiere directamente al cuerpo de la mujer



amada, dado que este, segun el libro del Capellan, no debe primar en el amor, sino la
excelencia de caracter de la mujer amada.

En Lancelot, el caballero de la carreta (1176-1181), la reina es descrita
corporalmente en comparacion con un cuerpo santo: “Ante ella se postra, y la adora: en
ningin cuerpo santo creyd tanto como en el cuerpo de su amada” (CT 96). Esta metafora
del cuerpo santo representa la virtud de la reina, pues su corporalidad es superior a la de un
santo. Asimismo, las acciones de postracion y adoracion refuerzan la idea de estar en
presencia de un ser superior. En un segundo momento, Lancelot entra en contacto con ella:
“La reina le encuentra en seguida con sus brazos, le besa, le estrecha fuertemente contra su
corazdn y le atrae a su lecho, junto a ella” (CT 96). Este momento es particular en el relato,
dado que es el encuentro entre el caballero y su reina amada. A pesar de ser una relacion
adultera, esta no es, de acuerdo con los principios cortesanos, de caracter innoble, pues las
pruebas y humillaciones que ha soportado el caballero encuentran su premio en este
momento. Por eso, la recompensa del caballero va més alla del placer corporal, que puede
considerarse como alcanzar un estado de éxtasis inigualable: “Tan tiernos y agradables son
sus juegos, tanto han besado y han sentido, que les sobreviene en verdad un prodigio de
alegria: nadie oyo hablar jamas de maravilla semejante”. Este estado, como la relacion
corporal de Lancelot y Ginebra, es corto, pues debe dejar a su amada y esto genera un
dolor: “Tanto le satisface su duefia que no desea abandonarla. El cuerpo parte, permanece el
corazéon” (CT 96).

La clave en esta relacion entre el caballero y la dama es la devocion del primero por
ella, la lejania que social y fisicamente existe entre uno y otro, puesto que ella, en las
descripciones, se presenta como un ser no corpdreo, excepto en el momento de yacer con su

amado. Esta misma concepcion de una mujer distante, sin presencia o referencia fisica se



encuentra de manera mas vehemente en Dante y Petrarca. En el primer autor, Beatriz se
presenta a si misma como un ser inalcanzable, tanto fisica como espiritualmente: “Dios me
ha hecho por su gracia tal, que no me alcanza vuestra miseria, ni una llama de este incendio
me puede asaltar” (DA, Inf. Il. vv. 91-93). Ella ha alcanzado un grado de gracia que la hace
un ser incorruptible y de virtudes incomparables, tanto que, cuando se revela a Dante, las
ninfas que los acompafian le indican al poeta que ha contemplado en exceso a Beatriz:
“Pero forzosamente tuve que volver el rostro hacia mi izquierda, porque oi decir a aquellas
diosas: ‘jMiras demasiado fijamente!’, y el deslumbramiento que se advierte en los ojos
cuando son heridos por el sol, me dejo algiin tiempo sin vista” (DA, Purg. XXXII. wv. 7-
12). Esta dama, muerta hace tiempo, muestra su belleza por las virtudes alcanzadas, que la
presentan casi como una figura sacra que, en definitiva, es un reflejo de la moral encarnada.
En el caso de Petrarca, Laura (Laureta en el original), quien también ha fallecido y motiva
la escritura poética, es descrita a través de metaforas que establecen distancia entre ella 'y el
poeta, a su vez que la representa como una entidad bella y superior: “y ahora un sol no ha
dado en una aldea, / y dan gracias el sitio y la natura / donde mujer tan bella vino al
mundo” (FP, CAN, IV. vv. 12-14). Esta metafora del sol que resalta las virtudes y belleza
de Laura permite establecer, méas alla de la excelsa belleza que irradia, las distancias que
existen entre Petrarca y ella. Asimismo, sus cualidades son tan superiores que el mismo
poeta no tiene fuerzas suficientes para contemplar este ser iluminado: “Que yo no tengo
fuerzas que resistan / la luz de esta mujer, ni me protejo” (FP, CAN, XIX. vv. 9-10). Esta
distancia de cualidades se acentla, a pesar del ofrecimiento que hace el poeta de su
corazon:

Oh mi dulce guerrera, por mil veces,
para paz obtener de vuestros 0jos



el pecho os ofreci; mas no os agrada
mirar tan bajo con la mente altiva. (FP, CAN, XXI, vv. 1-4, la cursiva es
mia)

Esta distancia entre el poeta y su amada, recurrente en las otras referencias mencionadas,
responde a una condicion social (en los textos cortesanos), moral (en el caso de Dante) y de
tension entre el amor y la espiritualidad (Laura en Petrarca). Estas damas, si bien resaltan
por su belleza, hay una visibn més meditativa y contemplativa que las presenta
generalmente como seres inalcanzables y sin corporeidad especifica. A pesar de que el
ejemplo de Lancelot presente un momento de contacto fisico, este se ve ennoblecido por el
caracter de los personajes y por satisfacer, mas alla de la experiencia carnal, un vinculo de
nobleza moral.

En oposicion a estas mujeres sublimadas, existe una vision peyorativa de la mujer y
su cuerpo. En la segunda parte del Libro de la rosa, Jean de Meun utiliza la figura del
Amigo para expresar una vision general negativa de las mujeres: “Todas sois, seréis y
fuisteis putas de hecho o de voluntad, pues, aunque se logre evitar la accion, nadie puede
evitar la voluntad” (GL y JM, Libro, 176) !, Esta afirmacion establece un comportamiento
inmoral que la mujer no puede controlar, a pesar de contenerse o0 evitar situaciones
pecaminosas, pues esta en su condicion tener la inclinacién para ser promiscua. Este
consejo se refuerza a través de la citacion de autores de la Antigliedad: “Como atestigua

Valerio, quedan menos mujeres honestas, por San Dionisio, que aves fénix. Nadie puede

11 En el texto original aparece as:

Toutes estes, seres o fustes

De fait ou de volonté, pustes!

Car, qui que puist le fait estaindre,

Volenté ne puet nus contraindre” (GL y JM, vv.9159-9162).
Notese el uso del epiteto pustes, pues su uso, en este tipo de literatura, permite ver que el estilo del lenguaje
del escritor tenia la intencionalidad de calificar con vehemencia a las mujeres. Asi se califica también a la
anciana.



amar sin que la mujer le atormente con atroces miedos aflicciones y otros graves
infortunios” (GL y JM, Libro, 169). A traves de este tipo de argumentacion, el personaje
Amigo establece una condicion femenina dispar a la que Lorris establece en la primera
parte del poema. Esta vision de la mujer como tormento y suplicio del hombre tiene utilidad
en otros géneros medievales.

En El conde Lucanor (1335), el cuento XXVII presenta como la necedad de una
emperatriz y las criticas que hace de los mandatos de su esposo se castigan con su muerte
por su desobediencia. Por esta razon, don Juan escribe los siguientes versos: “En el
prim[er]o dia que omne casare debe mostrar / qué vida a de fazer o cobmmo a de pasar”
(IMC, I, XXVII, 168). En el Disciplina clericalis (s. XII), el discipulo interpela a su
maestro, al final del “Ejemplo de la perrilla que lloraba”, de la siguiente manera:

«-Espero que si existe algiin hombre tan sabio que siempre esté alerta ante el
temor de poder ser engafiado por las mujeres, tal vez éste sea el Unico que
pueda guardarse de las astucias de ellas.» EI maestro: «-Me consta de cierto
hombre que puso todo cuidado en guardar a su mujer, pero que no adelantd
en nada.» El discipulo: «-Maestro, dime qué hizo, para saber guardar mejor
yo la mia, si es que alguna vez la tomo.» (PA, 129, la cursiva es mia)

Las ganas del aprendiz por saber como evitar ser engafiado por las mujeres es el distintivo
de esta coleccion de exempla®?, pues Pedro Alfonso busca dar instruccion, a través de
proverbios, ejemplos y fabulas de diverso origen, a todo lector u oyente. Esta necesidad de
ensefiar a través de proverbios y ejemplos también ocurre en el Libro de buen amor (1330-
1343). Pitas Payas, pintor de Bretafia, debe viajar a Flandes; antes de partir, dibuja un

pequetio cordero para “que seais guardada de toda altra locura” (JR, 82, 476¢). Mientras el

12 Ademés del “Ejemplo de la perrilla...”, también se puede ver el uso de la figura femenina negativa como
oportunidad de aprendizaje del hombre en el “Ejemplo de la espada” y el “Ejemplo del pozo”. En este tltimo,
hay una aclaracion por parte del maestro para indicar que no todas las mujeres son engafiosas, sino que
también hay castas y bondadosas. No obstante, prima el carécter negativo de la mujer en otro de los ejemplos,
“La XIII de la muger del mercader e su suegra vieja” y “La XII del ciego e del adolescente adultero”.



esposo estd ausente, la moza busca un amante para solazarse. Al enterarse que viene su
esposo, la mujer le pide al amante que pinte nuevamente el cordero, aungue, debido a la
prisa, le termina pintando un carnero adulto. Después de una explicacién graciosa de la
esposa, don Amor termina el exemplum con los siguientes versos:

»Por ende te aconsejo, no dejes lo que pides,

no seas Pitas Payas, para otro no enrides.

Con palabras hermosas a la mujer convides

y si ella acepta, recuérdalo, no lo olvides. (JR, LBA, 485)

En estos textos de la tradicion literaria espafiola es evidente que la mujer, su cuerpo,
pensamientos y acciones, son considerados deshonestos, que convierten al hombre en
objeto de burla y que le pueden ocasionar una mala vida. Por eso, el uso de la figura
femenina y sus actitudes en los exempla son vitales para que el hombre y la sociedad
aprendan a evitar sus engafios y sepan como convivir con ellas.

Otro ejemplo de produccion literaria que tiene algunos ejemplos de la vision
negativa de la mujer es el fabliau. Si bien estas producciones se caracterizan por presentar
contenidos, lenguaje y personajes grotescos, existen algunos casos que, pese a las anteriores
objeciones, presentan un tipo de didactismo moralizante. En “Auberee, la vieja alcahueta”,
una mujer mayor logra, con sus artimafas, que dos jovenes puedan yacer juntos sin que el
marido de la joven esposa desconfie o tenga indicios de que algo ocurre. Como “moraleja”
que el narrador plantea al final del fabliau se encuentra que “Por este fabliau quiero
mostraros que hay pocas mujeres que obren mal con su cuerpo si no hay otra que las lleve a
hacerlo. Muchas seguirian el buen camino, si no hubiese mujer que las desviase, honestas,
puras y honradas” (229). Este final del cuento es llamativo, puesto que, a pesar de la
salvedad que se hace sobre la virtud de las mujeres, es en definitiva la mujer quien

perjudica a sus congéneres. Por eso, la intencion inicial de afirmar la posibilidad de



honestidad en la mujer queda desdibujada, dado que el fabliau reafirma el papel negativo
que tiene esta en la sociedad®®.

Estas dos visiones opuestas de la mujer (sublime y grotesca, virtuosa y vulgar)
representan el estereotipo medieval de la mujer. De acuerdo con Georges Duby, la funcién
social del amor cortés “fue la de promulgar un codigo de comportamiento cuyas
prescripciones apuntaban a limitar en la aristocracia militar los deseos de un desenfreno
sexual irreprimible” (Mujeres 330). Esta pedagogia del comportamiento se pens6 en un
primer momento para refrenar la animosidad sexual de los caballeros solteros; no obstante,
también cumplia una funcién moralizante sobre las mujeres, puesto que este codigo
amoroso cortés requeria que la mujer reprimiera “sus impulsos, corregir sus defectos de
mujer, la ligereza, la duplicidad, la codicia excesiva” (333). Al mismo tiempo que la
literatura buscaba “educar” a la mujer en su comportamiento, esta debia cumplir una de las
funciones principales que fue “dar hijos al grupo de hombres que la acoge [la familia del
esposo], que la domina y que la vigila” (Duby Amor 18). En el campo juridico, el control
del cuerpo femenino era ain mas acérrimo, dado que ellas estaban supeditadas al
acompafiamiento masculino para cualquier acto judicial: “Los derechos gentilicos, por
ejemplo, excluian a las mujeres libres de todos los asuntos publicos. No estaban autorizadas
a acudir solas a un juicio, sino que debian dejarse representar por un hombre, ‘su mentor’”’
(Opitz, 344). Esta exclusion y condicionamiento de la mujer tenia alcances excesivos, pues

dicho mentor (que podia ser miembro de su ndcleo familiar original, su esposo u hombre de

13 Junto a este fabliau se podria mencionar “Las perdices” y “Los cuatro deseos de San Martin”. A pesar de
que el primero no relacione a la mujer con la sexualidad, si establece una vision de esta a modo de exemplum:
“Cuento este fabliau como ejemplo: la mujer esta hecha para engafar, de la mentira hace verdad y de la
verdad mentira” (181, la cursiva es mia). El segundo fabliau relaciona a la mujer y su sexualidad con la
insensatez del hombre al confiar en esta: “Por este fabliau podéis aprender que actiia como un insensato el
que confia mas en su mujer que en si mismo: con frecuencia se vera avergonzado y tendra problemas” (411, la
cursiva es mia).



la familia paterna en caso de no existir ninguno de los anteriores) podia disponer de su
protegida de acuerdo con sus intereses, responsabilidades o caprichos: “Dicho mentor,
ademas de hacerse cargo de la representacion judicial de su protegida, ejercia el derecho de
disposicion y disfrute de su patrimonio, asi como el poder de castigarla, pudiendo llegar en
caso extremo a matarla. También le correspondia la decision sobre su matrimonio, e
incluso el derecho a venderlas” (344, la cursiva es mia). Estas funciones y restricciones que
la sociedad feudal prescribia para la mujer permiten comprender el porqué de las
representaciones misoginas, inferiores y moralistas de esta, pues, como ser inferior, debe
ser educado, restringido en sus pasiones para cumplir su funcién social o, como ocurre con
los exempla, es una figura negativa que sirve para que el hombre aprenda a cuidarse de los
males de este mundo. Por eso, aunque existan visiones que defiendan el amor cortés como
un género de cardcter especificamente femenino “no solo en cuanto que las mujeres
intervienen en la vida intelectual de la corte y orientan la creacion poética, sino también
porque en muchos aspectos los hombres piensan y sienten de manera femenina” (Hauser
55), es necesario recordar que la mujer no es un sujeto propio de sus acciones, sino que se
encuentra supeditado a las o6rdenes y necesidades de una sociedad de caracter enteramente
masculino, pues la dama de la literatura cortesana, sin importar su rango social, sigue
siendo un trofeo que el caballero consigue como recompensa de sus pruebas y desafios:
“sin embargo, este juego [amoroso cortesano], que era una escuela, también incitaba a la
competencia. Se trataba, superando a los contrarios, de ganar lo que estaba en juego, la
dama” (Duby Amor 72).

En contraste con estas visiones de la mujer, Boccaccio y Chaucer presentan un

personaje femenino que es fisico, tangible y que, a diferencia de los anteriores, en varios



relatos'* no es utilizado como premio u objeto de invectivas misdginas, sino que despierta
empatia y aprobacion por parte de los narradores por su determinacion e independencia
para actuar. En el Decamerdn®®, bella y joven son los adjetivos mas recurrentes para los
personajes femeninos. Los narradores de los cuentos, en sintesis, no abordan mas aspectos
fisicos de estos, excepto para realizar alguna referencia directa, como en I, 10, cuando el
autor quiere mostrar su enemistad con la ciudad de Pisa a través de la comparacion de la
mujer de esta ciudad con un animal: “una delle piu belle e delle piu vaghe giovani di Pisa,
come che poche ve n’abbiano che lucertole verminare non paiano” (GB, DEC, II, 10, 154,
Ottolini, la cursiva es mia). Si bien la comparacion con la lagartija podria ser vista como
una concepcion miségina, es necesario resaltar nuevamente la enemistad que los
ciudadanos de Florencia y Pisa sentian entre si, razdn que permite entender la
caracterizacion de la mujer por parte del autor. No obstante, la caracteristica de estas
mujeres radica en sus dialogos, acciones y deseos. En 11, 2, Filostrato cuenta la historia de
Rinaldo, su desgracia y posterior encuentro con una viuda que le alberga durante la noche.
Ella, al haber sido plantada por el marqués Azzo, ve en el joven la oportunidad para saciar
su goce:

El era corpulento y apuesto y agradable de rostro y de modales muy loables
y gentiles, y joven de mediana edad; y la sefiora, habiéndole puesto los 0jos
encima varias veces y apreciandole mucho, se fijé en él al tener despierta en
su mente la concupiscencia porque el marqués debia haber ido a acostarse
con ella. Después de la cena, levantandose de la mesa, se aconsejo con su
criada si le parecia bien a ella que, como el marqués la habia plantado,
utilizase ese bien que la fortuna le habia puesto delante.

14 Es necesario recordar que ambos textos, debido a la cantidad de cuentos, presentan personajes femeninos
multifacéticos y que pueden ser vistos como negativos o ejemplarizantes moralmente. No obstante, los
cuentos comicos sin castigo a la mujer se caracterizan por evitar juicios peyorativos 0 caracterizaciones
oprobiosas hacia la mujer.

15 |as descripciones referenciadas se encuentran en 11, 10; VII, 2y 4; y VIII, 1.



La criada, que conocia el deseo, la anim6 cuanto pudo y supo seguirlo; por
lo que la sefiora, volviendo junto al fuego donde habia dejado a Rinaldo,
comenzando a mirarlo amorosamente, dijo... (GB, DEC, II, 2, 35, 223,
Hernandez Esteban)

En esta parte del fragmento, es importante resaltar la manera en que la viuda aborda al
joven, pues ella comienza el cortejo y lo hace con cautela. La corporalidad de la mujer en la
obra de Boccaccio, en especial de los cuentos cémicos tratados en este trabajo, es percibida
a través de la interaccién con otros personajes y su condicion social: en este caso, sus
interacciones con la criada y Rinaldo, el lugar donde vive y la omision de comparaciones
que el amor cortés utiliza constantemente para indicar la lejania de ambos seres
enamorados. Este autor italiano, a partir de la referencia de didlogos y acciones de los
personajes femeninos, muestra al lector una version diferente de la mujer, dado que es un
rol activo el que ejerce cuando hay oportunidad de tener sexo con algiin hombre: “Después
de éstas no fueron necesarias mas palabras. La sefiora, que ardia toda en amoroso deseo, se
le arrojé prestamente a los brazos” (GB, DEC, VII, 5, 39, 224, Hernandez Esteban, la
cursiva es mia). En este caso, la mujer pasa de un estado activo discursivo a uno
enteramente fisico, que corresponde con sus deseos y la posibilidad de yacer con Rinaldo
sin tener inconvenientes®®,

En el caso de Chaucer, hay otros recursos que presentan una mujer diferente a la
referida de la tradicidn literaria cortesana. En “El cuento del molinero”, el narrador presenta
una mujer terrenal a partir de la serie de comparaciones que establece entre ella y algunos
animales y objetos:

Her body slim and supple as a weasel.

16 A pesar del cambio de personajes y situacion, en 111, 3 se presenta una historia que juega con el modelo del
amor cortés para mostrar la inconformidad de la mujer con su casamiento; a partir de esta situacion, ella
decide buscar yacer con un gentilhombre de buenas maneras. Para lograrlo, manipula a un fraile para que este,
sin darse cuenta, facilite su acercamiento y posterior encuentro.



Her mouth was sweet as mead, or ale and honey,

Or store of apples laid in heather or hay.

She was as skittish as a frisky colt,

Tall as a mast, straight as a crossbow-bolt (GC, CC, 85, Wright, la cursiva es
mia)

Ademas de estas caracteristicas, comparte con los casos sefialados en el Decameron la
referencia continua a la belleza y la juventud de las mujeres protagonistas de estos relatos®’:
“Young, comely was this wife; a lovely girl; (GC, CC,, 84, Wright, la cursiva es mia). Estas
comparaciones, a su vez, estan acompafiadas por algunos adjetivos bastante particulares
como wild, skittish y frisky. En un primer momento, se podria pensar que, a partir de la
comparacion con animales, el autor desea reafirmar un tipo de personaje femenino que es
indémito, asustadizo y juguetdn o retozon, como en la version espafiola de Guardia Masso,
caracteristicas de elementos salvajes que podrian ser domados. No obstante, también podria
pensarse que Chaucer presenta una mujer que, si bien esta ligada al matrimonio y por ende
a unas normas sociales establecidas, es independiente en cierta medida. La miel, las frutas y
la misma nutria crecen libremente sin la intervencion del hombre; asimismo, la mujer
tendria esta cualidad de independencia hasta cierto punto, por lo menos en lo que respecta a
su sexualidad. Esta vision sexual del personaje femenino surge a partir de una de las
descripciones que hace el molinero: “And certainly she’d a come-hither eye./ .../ She was
as skittish as a frisky colt” (GC, CC, 85, Wright). Adicionalmente, la mujer se presenta
como ser tangible y cercano a partir de las descripciones de sus vestidos:

She wore a cross-striped sash, all made of silk;
An apron also, white as morning milk,

She wore about her loins, gored to flare.

White was her smock; its collar, front and back,

17 También en “El cuento del mercader”.



Embroidered with black silk inside and out.
She’d a broad silken headband set back high.
The shoes upon her legs were laced up high. (GC, CC, 84, Wright)

En comparacion con la literatura cortesana, en la que las vestiduras de la dama no tenian
tanto detalle, excepto para referenciar algun tipo de material o color llamativo que
simbolizaban su estatus noble, de riqueza y poder, la mujer que se presenta en este cuento
es de un estamento social tipico de la Edad Media, facil de referenciar y que no es necesario
imaginarlo, con ropas sencillas que reflejan su condicion humilde. De esta manera, el
personaje femenino se desliga de la esfera de la idealizacion para presentarse en el atuendo
de la cotidianidad del lector. Eco sefiala que:

Aunque no se trata de una caracteristica exclusiva de la sociedad medieval,
en las sociedades antiguas y en concreto en la Edad Media la diferencia entre
ricos y pobres es méas acusada que en las sociedades occidentales y
democréaticas modernas, porque, ademas, en un mundo de escasos recursos y
con un comercio basado en el intercambio en especies, devastado por pestes
y hambrunas endémicas, el poder halla su manifestacion ejemplar en las
armas y en la suntuosidad de las vestiduras. Para manifestar su poder, los
sefiores se adornan con oro...y se cubren con ropas tefiidas con los colores
mas preciosos, como el pdrpura. (105)

Asi, los ropajes y los colores de estos (blanco y negro) evidencian una mujer de un
estamento social bajo, que no posee recursos suficientes, que es cercana a la experiencia del
lector y que, por lo tanto, no esta alejada de su cotidianidad®®.

Si bien los actos de las mujeres de Boccaccio y sus interlocuciones son mas

profusas y elaboradas, los personajes femeninos de Chaucer presentan su corporeidad a

18 Isidoro de Sevilla indica que “una tela tefiida adquiere otro colorido que la hace mas hermosa” (XIX, 28, 1,
1309). Esto significa que las telas de colores tienen mayor estima entre las personas que las telas rusticas.
Asimismo, los colores tienen algunas connotaciones de acuerdo con el rastreo etimoldgico que realiza este
arzobispo: “El nombre «purpuray, entre los latinos, proviene de la palabra pureza (puritas) de su color” (XIX,
28, 5, 1311).



partir de las decisiones, acciones y usos del cuerpo que se presentan en algunos relatos, en
especial el cuento que se ha analizado hasta el momento. Un primer referente corporal se
presenta cuando Nicolas aborda a Alison por primera vez:

Now sir, and again sir! It so fell out

That this Fly Nicholas began one day

To flirt and play about with this young wife,
Her husband having gone off to Osney
(These scholars are so artful, and so sly?!)
And on the quiet caught her by the cunt,
And said to her, (GC, CC, 85, Wright)

Este avance de Nicolas es frenado por la joven esposa, quien demanda un comportamiento
apropiado para que ella acepte su amor:

She bucked and shied like a colt being shod,

And quickly wrenched away from him her head,
Saying, ‘I’ll not kiss you, on my word!

Let go,’ she cried, ‘now stop it, Nicholas!

I’1l scream for help, I’ll rouse the neighborhood!
Take your hands off! It’s no way to behave!’

But Nicholas began to plead; (GC, CC, 85, Wright)

Es importante resaltar esta objecion que Alison presenta frente al comportamiento de
Nicolas, pues ella, a pesar de acceder posteriormente a sus ruegos, no acepta el brutal
cortejo inicial que, si se revisa nuevamente las ideas cortesanas de Andrés el Capellan, es
un ejemplo del acceso forzoso que este autor propone para las mujeres campesinas. Esta
forma de establecer un comportamiento y maneras para aceptar una propuesta sexual,
permite ver rasgos de autoridad de la mujer sobre su propio cuerpo, puesto que ella decide
los términos, conductas y maneras del enamorado para acceder a sus suplicas. El Gltimo

ejemplo que este cuento aporta, para ver el ejercicio de la corporeidad por parte de Alison,



es el momento de la burla de Absalén. Es ella quien decide burlarse de este enamorado
utilizando su cuerpo:

The night was dark as pitch, as black as coal;

Out of the window she put her arse-hole,

And Absolon, as luck would have it, kissed

Her with his mouth smack on her naked arse

Relishingly, not knowing what it was. (GC, CC, 96, Wright)

Utilizar su trasero para ejecutar la burla del sacristan prueba cémo la mujer dispone de su
Cuerpo para conseguir sus propasitos, en este caso, la humillacion de Absalén.

Un elemento que une estos relatos y no se ha mencionado es la comicidad. Este
factor, que en un primer momento parece cumplir un papel de entretenimiento, es en
realidad un factor clave para la representacion de la sexualidad y el cuerpo de la mujer,
pues existen motivos, juegos, recursos retdricos y estrategias que dejan a la mujer lejos de
cualquier punicién que el autor, los narradores de cada texto y de alguna forma los lectores

quieran o puedan ejecutar.

1.2 Uso de la comicidad: entre lo sacro, lo profano vy lo literario

“Quamaquam ridentem dicere verum quid vetat?"
Horacio, Sermones, libro primero, poema 1, versos 24-25.

Uno de los géneros con mayor difusion y produccién en la época medieval fueron los
exempla. Uno de los textos mencionados en este trabajo, Disciplina clericalis, utiliza
motivos comicos para educar a las personas o, como lo dice el autor, “para utilidad de
muchos” (PA, 91). En el “Ejemplo de la espada”, se cuenta la historia de un mercader que
le pide a su suegra que cuide a su esposa; no obstante, la esposa aprovecha, en complicidad

con su mama, este momento para invitar a su enamorado a la casa. El problema surge



cuando el mercader llega temprano y se da cuenta de que hay un hombre en su casa. La
suegra, al ver la situacion, actGa rapidamente y elabora una treta para que el joven y la
muchacha salgan bien librados. Finalmente, el mercader es engafiado y todo se resuelve
favorablemente para los enamorados. En este cuento, como en otros del libro, la figura de la
mujer mayor que realiza engafios es utilizada para ensefiar al discipulo del narrador como
cuidarse del engafio, la mentira y las mujeres, como bien se establece con el comienzo del
cuento: “Que los engafios de las mujeres sean sin nimero se prueua destas fabulas
siguientes” (122). Podria decirse que la mujer mayor y la mentira o engafio son dos motivos
que este cuento utiliza para ensefiar al hombre a no confiar en las mujeres®®.

En el caso de EI conde Lucanor, la comicidad sirve para mostrar como actuar frente
a mujeres fuertes y bravas. En el ejemplo XXXV, Petronio cuenta la historia de un buen
joven que, debido a la falta de dinero, le propone a su padre casarse con la hija del amigo
de este. Esta mujer es presentada como aquella que “omne del mundo non queria casar con
aquel diablo” (JMC, ECL, Primera parte, XXXV, 188, la cursiva es mia). Esta
caracterizacion predispone al lector para encontrar un personaje femenino violento, brutal y
sanguinario, dado que el mismo padre reconoce la mala vida y peligro que el muchacho
tendria si la desposa: “et so ¢ierto que, si con mi fija casase, que o seria muerto o le valdria
mas la muerte que la vida” (JMC, ECL, Primera parte, XXXV, 189). A pesar de esta
salvedad, se concreta el matrimonio entre los jovenes. El narrador establece un ambiente
tenso después del casamiento, dado que “estavan los padres et 1as madres et parientes del
novio et de la novia con grand recelo, cuydando que otro dia fallarian el novio muerto o

muy maltrecho” (JMC, ECL, I, XXXV, 189). Ante esta expectativa sombria y macabra

19 También aplica para algunos de los cuentos presentados en la nota al pie de pagina 3 y el pasaje de Pitas
Payas en el Libro de buen amor.



sobre el desenlace y el futuro infortunado del joven, Petronio muestra las maneras en que el
mancebo cambia la situacion y logra domar a esta mujer: realiza demandas incoherentes a
los animales (pide que le laven las manos) y, al no conseguir que ellos cumplan lo que él
les solicita, deglella a cada uno de estos. Esta situacion atemoriza tanto a la esposa, que
piensa que ella seréd la proxima victima si no cumple con las 6rdenes de su nuevo esposo:
“La muger, que non esperava otra cosa sinon que la despedacaria toda, levantose muy
apriessa et diol agua a las manos” (JMC, ECL, I, XXXV, 191). Este cambio de situacion es
el motor comico del cuento, dado que la figura monstruosa, en este caso la mujer, pierde su
poder y termina convirtiéndose en una esposa mansa y temerosa.

De esta manera, las obras presentadas utilizan los recursos cémicos con fines
enteramente moralistas y didacticos: “Es la risa disciplinaria, la que surge divertida y a la
vez es capaz de enmendar —por via del escarnio— conductas perniciosas producidas por
automatismos fisicos o psiquicos. Ya que la sociedad no puede reprimir oficialmente a los
inhabiles, abstraidos o cuadriculados, la risa se transforma en un gesto social orientado a
perturbar, cuando menos, al personaje irrisorio” (Candano, Personajes 56). Asimismo,
podria pensarse que la risa, en el sentido de estos textos, no tiene una vision sacrilega y no
es vista de forma diabolica; por el contrario, seria una forma académica, si se quiere, del
risus paschalis, solo que con un enfoque y justificacion que no parten de los ayunos y
penitencias de pascua, sino que se establece como medio de ensefianza y equilibrio de la

sociedad para evitar el pecado. Por eso, a pesar de que Bajtin afirme que la risa, en la Edad



Media, fue separada de “los medios oficiales de la vida y de las ideas™ (69), es notorio que
esta fue asimilada con otros fines distintos a los del carnaval®.

En el nadir del uso moral y didéctico de la comicidad se encuentran los fabliaux.
Estos, segiin Gustave Cohen, “servian para distraer una reunion turbulenta, harta de
manjares sazonados con demasiada pimienta... y que ya no estaba en condiciones de
prestar atencion bastante” (134); basicamente, “divertir al publico” (de Casas 21). Se
caracterizan por temas amorosos: seduccion, triangulos amorosos, romances adulteros,
entre otros; su lenguaje es coloquial, no elevado, por eso recurre a expresiones
escatoldgicas, carnales y obscenas. En este sentido, los fabliaux “can be read as a parody of
the amorous verbal fencing and occasional sophistry of courtly speeches” (Colish 203).
Este género emplea, como ejercicio pardédico, mujeres y hombres de estamentos sociales
tipicos de la clase més baja, campesinos, aunque también suele utilizar a los burgueses o
comerciantes como personajes de los relatos. Los caballeros y nobles no aparecen a
menudo, si no es para presentar una vision exterior del campesino, “porque no era posible
que el auditorio se riese de las costumbres de la nobleza” (de Casas 24). Este impedimento
de la risa refleja una verdad de los fabliaux: existe un orden social (nobleza, clero,
campesinado) que no cambia, ni siquiera en una produccion grotesca, carnavalesca, que
podria jugar a invertir el orden del mundo. Bajo esta consigna, es claro que varios cuentos
presentan tretas de mujeres a hombres; sin embargo, hay varios de estos fabliaux que son
“morales, edificantes y conmovedores, de los cuales pueden las doncellas sacar provecho y
emocion” (Cohen 134). Entonces, la comicidad es utilizada, a pesar del publico al que se

dirige, el tipo de personajes que representa y el lenguaje que utiliza, con un fin més elevado

20 “Una importante cualidad de la risa en la fiesta popular es que escarnece a los mismos burladores” (Bajtin
17). En los exempla es posible refutar dicha afirmacion, pues los personajes, en especial los femeninos, no
pueden cambiar su lugar discursivo, mucho menos burlarse del orden social.



que el simple entretenimiento, pues algunos versos (en francés su produccion es
versificada) tienen el mismo espiritu que los disticos de los exempla.

La comicidad en Boccaccio opera de varias maneras, desde el uso de los motivos
cémicos clasicos hasta el giro personal que utiliza para introducir una nueva forma de
pensar el cuerpo femenino. En primer lugar, utiliza el motivo del senex amans, la esposa
joven y los celos en varios relatos para indicar la imposibilidad de la mujer para elegir a su
esposo, asi como las consecuencias que esto trae. Esto se ve ejemplificado en 11, 10%, dado
que el juez Riccardo, ya hombre mayor, se casa con la joven Bartolomea. Después de la
noche de bodas, €l se da cuenta de la vitalidad que su esposa posee, tanto que “por la
mafiana, como estaba flaco y seco y con poco espiritu, hubo que devolverle al mundo con
garnacha y dulces restauradores y otros remedios” (GB, DEC, Il, 10, 7, 341, Hernandez
Esteban, la cursiva es mia). A partir de esta situacion, el juez decide inventar un calendario
con fechas de ayunos y fiestas para yacer con su esposa una sola vez al mes, hecho que le
genera melancolia a la esposa. Para cambiar la situacion, aparece el corsario Paganino,
quien rapta a Bartolomea y ve en ella a una joven bella y futura esposa. Al comienzo ella
llora y no atiende a los cuidados del corsario, pero “al llegar la noche, habiéndosele caido el
calendario del cinto y olvidandose de cualquier fiesta o feria, comenzé a consolarla con
hechos...de tal manera la consold que antes de llegar a Monaco, tanto el juez como sus
leyes se le habian borrado de la mente” (GB, DEC, 11, 10, 16, 343, Hernandez Esteban). En
este punto, la comicidad se genera a partir de la facilidad con que el arduo trabajo del juez
de refrenar la vitalidad sexual de su esposa cae sin mayor obstaculo, tanto asi que ella

decide abandonarlo para casarse con Paganino:

21 Tambiénen 111, 4; VII, 2y 9.



...porque si erais sabio, o lo sois, como pretendéis, deberiais haber tenido el
conocimiento de haber visto que yo era joven y fresca y vigorosa y haber
sabido, por consiguiente, lo que a las mujeres jovenes les hace falta, ademas
de vestido y comer, aunque por vergiienza no lo digan; y vos sabéis como lo
haciais. Y si os agradaba mas el estudio de las leyes que la esposa, no
deberiais haberla tomado; aunque a mi nunca me parecio que fueseis juez,
sino que me pareciais un pregonero de ferias y de fiestas, tan bien os las
sabiais, y los ayunos y las vigilias. Y os digo que si les hubieseis hecho
guardar tantas fiestas a los labradores que labraban en wvuestras fincas,
cuantas le haciais guardar al que tenia que labrar mi pequefio campito, nunca
habriais recogido un solo grano de trigo. (GB, DEC, Il, 10, 31, 345,
Hernandez Esteban)

Otro motivo comico que se encuentra en Boccaccio es el equivoco de situaciones o
elementos. El juez piensa manejar los asuntos maritales como los asuntos de estudio v, tal
como sefala Dioneo, ahi estriba el error de Riccardo: “Ricciardo di Chinzica il qual, forse
credendosi con quelle medesime opere sodisfare alla moglie, che egli faceva agli studi...
con non piccola sollicitudine cerco d’avere bella e giovane donna per moglie; dove e [ 'uno
e laltro, se cosi avesse saputo consigliar sé come altrui faceva, doveva fuggire” (GB,
DEC, 11, 10, 154, Ottolini, la cursiva es mia). Este equivoco se magnifica con la creacion
del calendario para no yacer con Bartolomea, hecho que, debido a la forma de manejar sus
asuntos, causa risa en el publico. Finalmente, uno de los elementos que termina de
configurar la comicidad de este cuento es el de la falsa expectativa, pues el juez cree que su
esposa “si me llevas a donde esta, lo veras en seguida; ella se me echara inmediatamente al
cuello” (GB, DEC, 11, 10, 21, 344, Hernandez Esteban, la cursiva es mia). En realidad, ella
reacciona opuestamente a la expectativa de Riccardo y lo sorprende con el desconocimiento
de este: “Micer, ;me decis a mi? Mirad que no me hayais tomado por otra, pues, por lo que
a mi respecta, no recuerdo haberos visto nunca” (GB, DEC, I, 10, 25, 344, Hernandez

Esteban). Al final, la unién entre Bartolomea y Paganino es aplaudida por los presentes,



pues ella se libra de un matrimonio que no tenia en cuenta sus necesidades y termina con un
hombre que la ama. Esta aprobacion no solo existe por el desenlace de la mujer, sino que
reafirma la necesidad de la mujer para vivir su sexualidad de forma independiente, sin
menosprecio o juicios morales. Esto se ve a partir de la risa con la que el publico recibe el
cuento: “Este cuento hizo reir tanto a todo el grupo que a todas les dolian las mandibulas”
(GB, DEC, IlI, Concl, 1, 349, Hernandez Esteban); y el comienzo que Dioneo establece para
la narracion: “...ellos, yendo por el mundo solazandose ahora con ésta y luego con aquélla,
se imaginan que las sefioras que se han quedado en casa estdn mano sobre mano, como Si
los que nacemos, crecemos Yy estamos entre ellas no supiésemos de qué estan deseosas. Y al
contarlo [el relato] os mostraré de qué grado es la necedad de esos tales” (GB, DEC, Il, 10,
3, 339, Hernandez Esteban). De esta manera, el autor presenta una realidad que la sociedad
pretende ignorar, y utiliza el vehiculo de la comicidad para mostrar la inequidad y ridiculez
que existe al limitar y juzgar sus decisiones sexuales.

En el caso de Chaucer, podria tomarse como punto de partida la vision de Heffernan
al decir que “The comic novellas of Boccaccio's Decameron along with French (some times
Flemish) fabliaux provided Chaucer with material that he could rework” (321). Esta
afirmacion se ve sustentada al realizar la comparacion de “El cuento del marinero” y el
relato VIII, 1: ambos presentan a un hombre que aborda a una mujer casada; esta accede a
sus deseos, pero establece el pago de una cantidad de dinero para poder cubrir una urgencia
econdémica. Ambos personajes que han sido demandados por dinero piden un préstamo al
esposo de la enamorada, solo que el personaje de Boccaccio tiene deseos explicitos de
venganza. En el cuento del autor italiano, la mujer termina sin dinero, humillada y con
sefialamientos sobre su conducta por parte del narrador: “Al marcharse Gulfardo y quedarse

escarnecida la sefiora, le dio a su marido el deshonesto precio de su maldad; y asi el sagaz



amante goz0 sin costo de su avara sefiora” (GB, DEC, VIII, 1, 18, 837, Hernandez Esteban,
la cursiva es mia). Por el contrario, en el cuento de Chaucer se presenta un giro que, ademas
de evitar la humillacion y juicio del narrador, presenta el cuerpo de la mujer como campo
propio de decisiones y acciones. El esposo del cuento del marinero recrimina a su esposa
por no contarle de la deuda que fue pagada:

-Realmente, muy a pesar mio, estoy un poco molesto contigo, mujer. ;Sabes
por qué? Pues te lo diré: me parece que td has sido la causa de cierto
enfriamiento entre mi primo y yo. Tenias que haberme advertido, antes de
mi partida, que €l te habia pagado cien francos en metalico, por la cara que
puso cuando le comenté algo sobre préstamos y reconocimiento de deudas, o
al menos asi me lo parecié. (GC, CC, 395, Guardia Mass0)

La mujer, para salir del apuro, decide actuar rapidamente (hablar) para no prolongar la
humillacion sufrida y evitar el pago del dinero al marido: “jAqui tienes mi hermoso cuerpo
como prenda! No pienso pagarte si no es en la cama. Por lo que, querido maridito,
perdéname, acércate y vuelve a sonreir! EI comerciante vio que aquello no tenia remedio:
era inatil rediirla por algo irremediable” (GC, CC, 396, Guardia Masso, la cursiva es mia).
A pesar de que pueda objetarse el uso que la mujer hace del cuerpo, en el caso de Chaucer
parece que existe mayor flexibilidad en la concepcién de amor y el uso del dinero en este,
dado que la narradora de Boccaccio y los espectadores condenan este acto: “Tanto los
jévenes como las sefioras alababan por igual lo que Gulfardo le habia hecho a la codiciosa
milanesa” (GB, DEC, VIII, 2, 2, 838, Hernandez Esteban), mientras que en el autor inglés
surge una nueva posibilidad de juego cémico en la narrativa, que termina en la omisién de
invectivas y castigos a la mujer avara a costa de la ingenuidad y poco caracter del marido.
Otros motivos comicos utilizados en Canterbury son el retruécano y el humor
escatologico. El primero surge cuando Nicolas, en “El cuento del molinero”, coge a Alison

de sus partes intimas:



Now sir, and again sir! It so fell out

That this Fly Nicholas began one day

To flirt and play about with this young wife,
Her husband having gone off to Osney
(These scholars are so artful, and so sly?!)
And on the quiet caught her by the cunt,
And said to her, (GC, CC, 85, Wright)

Si bien las ediciones espafiolas omiten la palabra coloquial: “la palp6 en sus partes” (GC,
CC, 138, Guardia Mass0), en las versiones inglesas los autores utilizan términos
coloquiales para indicar el contacto entre la mano de Nicolas y la vagina de Alison (cunt en
la version de Wright y quim en la versién de Coghill). No obstante, Chaucer utiliza el
término queynte que, ademas de mantener la rima con el anterior verso??, permite realizar
un retruecano fonético que remplace la palabra cunte, mucho mas directa esta y que,
probablemente para Chaucer, no mantenia la sutileza poética de su obra, a pesar de ser
claro de sus alcances de obscenidad en el “Prologo general”?. Esta palabra tiene un gran
juego comico en su uso, dado que en un primer momento se utiliza como un adjetivo para
indicar el ingenio, astucia e intelecto de los eruditos como Nicolas, y después se erige como
referencia de la vagina de Alison. A pesar de que se pueda arguir que esta palabra tiene
simplemente una conexion fonética con el 6rgano de la mujer, es innegable que la

posibilidad del juego semantico que propone Chaucer entre una persona astuta y, de otra

22 «“As clerkes been / ful subtil and ful queynte/And pryuely / he caughte hilre| by the queynte” (The Miller’s
Prologue and Tale from the Hengwrt Manuscript of the Canterbury Tales | Representative Poetry Online,
vv.89-90). Estos versos, con algunas omisiones de vocales y consonantes en algunas palabras, se mantienen
igual en los manuscritos que se han usado para las ediciones aqui tratadas (en especial los manuscritos
Ellesmere y el Hengwrt) y en general, por ser las que han sido objeto de estudio para modernizaciones de la
obra.

2 “Pero, en primer lugar, debo rogar a ustedes indulgencia en no atribuirme falta de refinamiento si utilizo
aqui un lenguaje sencillo al dar cuenta de su conversacion y conducta, y reproduzco las palabras exactas que
utilizaron. Pues ya saben ustedes, tan bien como yo, que quien repite una historia 0 un cuento que ha
explicado otro, debe hacerlo reproduciendo con la maxima fidelidad posible los términos utilizados, por
grosero o descuidado que sea su lenguaje”, (GC, CC, 84, Guardia Mass6, 84, la cursiva es mia). Esta nota
aclaratoria del narrador prepara al lector sobre el contenido del libro y, al mismo tiempo, genera curiosidad
por encontrar dichos términos groseros o inadecuados.



parte, la corporeidad femenina genital, logran multiples conexiones hilarantes que
indudablemente se direccionan a un mismo objetivo: hablar del cuerpo femenino como algo
ajeno, no propio por posesion, extension o por conocimiento del hombre. De ahi que se
utilicen eufemismos o circunloquios para tratar un tema ajeno a cualquier miembro del
género masculino.

En cuanto al humor escatoldgico, habria que afiadir también el uso de partes
privadas, como es el caso de las nalgas de Alison, para la generacién de risa en los
espectadores. Ella se burla de este a través de la complicidad de la noche y la imposibilidad
de que él pueda saber qué esta besando:

The night was dark as pitch, as black as coal,

Out of the window she put her arse-hole,

And Absolon, as luck would have it, kissed

Her with his mouth smack on her naked arse

Relishingly, not knowing what it was. (GC, CC, 96, Wright, la cursiva es
mia)

Este motivo se refuerza a partir de la mencion del pedo de Nicolas y como este deja ciego a

Absalon:

Upon this Nicholas let fly a fart,

So great it sounded like a thunderclap.

But Absolon, half-blinded by the blast,

Had got his iron ready, smoking hot;

Smack in the middle of the arse he smote

Nicholas. From his rump the skin flew off (GC, CC, 98, Wright)

Aqui el hierro candente en las nalgas de Nicolas, el beso en las posaderas de Alison y la
ventosidad que deja ciego a Absalon son suficientes elementos para desatar la risa en el
publico, una audiencia que estaba acostumbrada a este tipo de humor: “The fact is,
awkward as it may seem to us, that deliberate farting was an established part of public

entertainment in English and Irish courts in the medieval period (and even much later).



(Morgan 496). Adicionalmente, es importante ver cobmo el uso del humor escatolégico tiene
otra significacion. Valerie Allen analiza la manera en que las manifestaciones fisicas tienen
conexiones con procesos de pensamiento y comprension: “Farts, speech, and laughter break
open bodies, and acts of the mind such as anagnoresis can themselves be ‘broken’ down
into bodily acts: intention to stretching, inspiration to breathing in, ideation to seeing” (5).
Entonces, la propuesta de Chaucer no es un simple ejercicio de humor hilarante y vulgar; es
un proyecto estético-literario que toma en consideracion la tradicion (“El cuento del
caballero” y su relacion con el amor cortés) para darle un giro en pos de pensar el cuerpo de
la mujer a partir de la anestesia del aparato moral y religioso a través de la risa, para asi
repensar, desde el detrito de la ventosidad de Nicolas, si en realidad el sujeto al que
llamamos mujer tiene la posibilidad, como el personaje de Alison y la dama de “El cuento
del marino”, de vivir su sexualidad sin miramientos impuestos o sin ser sojuzgada
Entonces, Boccaccio y Chaucer, a través de las descripciones, acciones y decisiones
de sus personajes femeninos, establecen una mujer real, activa y reivindicada, diferente a la
vision del amor cortés, de los exempla y los fabliaux, pues su cuerpo no es utilizado para
referir los peligros que el hombre debe enfrentar ni su abstraccion tiene funciones
pedagdgicas. Por el contrario, el ejercicio de su sexualidad y la capacidad de actuar sobre
su cuerpo generan simpatia en el lector, dado que la risa que propician los cuentos permite
que el lector omita juicios morales sobre dicho comportamiento. Asi, estos autores abren un
espacio discursivo diferente, uno en el que la posibilidad de agencia de la mujer existe, sin

que la misoginia, las invectivas y la ideologia de la época surjan como limitantes.



Capitulo 2. Lengua y recepcion: dos aspectos intrinsecos a la comicidad

A pesar de estar implicitos en el anélisis de textos literarios, el registro linglistico y la
conexion con el espectador cobran notoriedad y relevancia en la propuesta de ambos
autores estudiados, dado que la forma en que el receptor interpreta el texto y la posibilidad
de acceso a un publico mas amplio estan interconectadas en tanto que permiten la
asimilacion de sus propuestas de una manera mas efectiva, libre de censuras y prejuicios, en
un numero mayor de receptores. De esta manera, la produccién de Boccaccio y de Chaucer
refleja una cuidadosa atencion en el uso del vernaculo y la difusién que sus obras tendran
en el pablico a partir de las estrategias de narracion y su atencion a la forma en que los
lectores pueden acceder a la obra. Por esta razén, es necesario analizar de manera
independiente el ejercicio de recepcién y el uso de la lengua; de hecho, los procesos de
lectura asi como las posibilidades que brinda el uso de la lengua vernacula posibilitan
estrategias diversas y especificas que, a su vez, permiten identificar la intencién de
comicidad en relacién con el cuerpo femenino. En primera instancia, se analizara la
difusion de las obras, los procesos de lectura, las formas de direccionamiento de dicho
proceso en la recepcion de las obras de Boccaccio y Chaucer, el manejo de la comicidad y
su efecto en la representacion de la sexualidad de la mujer; después, se presentaran las
implicaciones del vernédculo en la época, sus posibilidades de creacion y de divulgacion,
para asi indagar sobre las intenciones que podria tener su uso en las propuestas de ambos

escritores.



2.1. Boccaccio y Chaucer: guias interpretativas sobre la sexualidad de la mujer

2.1.1 El Decamero6n: un manual de risa para el lector

La difusion del Decameron se dio gracias a las conexiones con la aristocracia, la burguesia
y los circulos literarios de la época. Es importante recordar que la familia de Boccaccio era
parte de la sociedad mercantil de Florencia, a tal punto que el mismo autor trabajé en su
juventud en la banca. Esta relacion con la élite florentina facilité la divulgacion de sus
obras y la circulacién de copias:
...the Buondelmonti, the Acciaiuoli, the Bardi, the Cavalcanti (Boccaccio’s
epistle XXI) immediately spread the news of the Decameron, which became
popular with the middle class because it clearly reflects the enthusiasm and
the activity of that society...As the descriptions of the codices reveal, copies
of the Decameron were owned by the most eminent merchant families of
Florence. (Branca, 199)
Ademas de esta adquisicion fisica del texto, hubo un ejercicio de apropiacion oral del
mismo por parte de juglares y narradores: “There is evidence of this in the increased
number of copies of the Decameron, the ever-more diligent imitation of Boccaccio by
others, the repetition of the tales from the lips of the jugglers and the story-tellers in the
public squares, to which the public listened eagerly” (201). De acuerdo con esta afirmacion
de Branca, se puede inferir que las plazas publicas fueron el escenario propicio para la
recepcion de la obra por parte de la gente que no tenia acceso al manuscrito hecho por
copistas 0 amanuenses, asi como aquellos que no sabian leer. Por consiguiente, la recepcién
de la obra del escritor florentino tuvo un doble ejercicio, a través de la lectura pablica

(lectura en voz alta) y los manuscritos que la burguesia y la sociedad mercantil poseian

(lectura silenciosa). Ambos ejercicios de lectura, por consiguiente, requieren un analisis



detallado de sus précticas, su connotacion y la forma en que los autores elaboran su obra
para ser comprendida de acuerdo con sus motivos.

La lectura en voz alta predominé durante la Antigliedad y en parte del Medioevo;
producto de las actividades de produccion y ensefianza de los monasterios aparecen dos
tipos de lecturas diferentes, la ruminatio y la silenciosa (estas serdn explicadas mas
adelante). La lectura en voz alta implicaba una serie de comportamientos por parte del
lector y del receptor, pues el primero debia utilizar una técnica particular, parecida a la
recitacion de cantos litdrgicos, y el segundo estaba obligado a mantener una concentracion
constante. Su funcién principal fue la difusion de ideas, textos y ejemplos moralmente
edificantes (Saenger, 161-197). Por esto, no era extrafio que se hicieran lecturas de textos
literarios como hagiografias en lugares publicos, puesto que eran otro espacio de ensefianza
que se desmarcaba de los limites de los templos y los monasterios para que los fieles de
estamentos sociales bajos, pudieran acceder a este contenido didactico-religioso?,

A pesar de las informaciones sobre la produccion de copias del Decamerdn, es
posible pensar que un grupo amplio de lectores no podria acceder a este debido a la escaza
0 nula alfabetizacion de gran parte de la sociedad florentina. Por ello, quiza, el autor elige
el género del cuento y, para poder generar el impacto deseado en un lector que no posee el
manuscrito, establece una serie de marcos narrativos que determinan modelos de critica y
recepcion de las narraciones, a partir de las expresiones, discrepancias o consensos de los

personajes-relatores del texto.

24 para ver como fue el uso de la lectura oral en la difusion de las hagiografias, véase “La hagiografia
castellana a finales de la Edad Media: historia, devocion y literatura” de Fernando Baiios Vallejo.



J. H. Potter divide el Decamerdn en cinco marcos: el primero es el marco del lector
(M1), que comprende a cualquier persona y los detractores de la obra®; el segundo es el
marco de las mujeres (M2) enamoradas, referente especifico de Boccaccio®®; el marco del
mundo de la plaga (M3), que es el marco temporal de la obra; el marco de los narradores
(M4), personajes y relatores dentro del texto; finalmente, el marco de las narraciones (M5),
cada cuento del libro. Una representacion grafica de esta propuesta es elaborada por el

mismo autor (Fig. 1):

I. DE(aMEROM AS EXPEREMCED BY THE READER
IT TwiE TolD BY BoooACiio ABOUT THE DESAMEROH.

L. TALE TOLD BY BOCCMIZIO ABouT SOCIETY PURING PLAGUE.,
I, TALE TOLD BY Bowroclo aBouT GqRoLT

3= TALES ToLD BY GEoUR

. WORLD OF THE GROUF

I, IDPTLLIC woRLD OF THE QROUFR
IC. WoRLD OF & SOCETY DEVASTRTED BY PLAGUE,

IL. WERLD OF LADIES WHBM BOrcaccio CoNSOLES WITH HS THLES.

I wWoRLD OUTSIDE OF BorACc 105 WRITTEM 'wWolD, INHRSMTED BY BaccAdio
AtD HIS READERS

Fig. 1. Joy Potter. Five frames for the Decameron. Pagina 122. 1982.

% Boccaccio prefiguraba una recepciéon negativa de su obra en parte del publico: “Pues ha habido algunos,
discretas sefioras, que leyendo estos cuentecillos han dicho que vosotras de agradais demasiado y que no es
honesto que me deleite tanto en agradaros y consolaros, y lo que es peor, en alabaros, como yo hago”
(Decameron, 1V, 5, 470, Hernandez Esteban). El autor lista mas razones que esgrimen sus detractores, no sin
contraargumentar después la inutilidad de estas. EI termina esta introduccion reafirmando su compromiso con
su audiencia escogida: “Y si alguna vez me propuse con toda mi fuerza complaceros en algo, ahora me lo
propondré mas que nunca...” (Decameron, 1V, 41, 479, Herndndez Esteban).

% En el Proemio, Boccaccio hace explicito su grupo primario de recepcion: “Por consiguiente, para enmendar
al menos por mi parte en algo el error de la fortuna que fue méas parca de ayuda donde menos debia, tal como
vemos en las delicadas sefioras, para socorro y refugio de las que aman, pues a las otras les basta la aguja, el
huso y la devanadera, pretendo narrar ciento cuentos o fabulas...” (Proemio, 13, 108, Hernandez, la cursiva
es mia).



Esta propuesta?’ es mas minuciosa de lo necesario para el presente analisis, por ello se
sintetizaran los dos primeros marcos en uno solo, puesto que, a pesar de la especificidad de
la audiencia a la que se dirige el texto, ambos son parte del mundo exterior al escrito?® (M1’
de ahora en adelante).

Para ver como los distintos marcos ejercen influencia en la recepcion del texto,
partamos de un cuento en el que la risa esta marcada en los personajes de la narracion (M5).
En 111, 10, Alibech desea entregar su vida a la obra de Dios. Para esto, se aleja de su casa 'y
termina con un joven monje ermitafio Illamado Rastico. Este, a pesar de sus votos y entrega,
es “victima” de sus deseos sexuales y plantea una situacion hilarante para que ella yazca
con él: le explica que el diablo es enemigo de Dios y que, por lo tanto, el mejor servicio es
“meter” al diablo en el infierno, su lugar de condena. La parte hilarantes surge cuando el
joven monje le indica cual es el “diablo” y en donde esta el “infierno”:

—Rdstico, ¢qué es esa cosa que te veo que se te sale asi hacia afuera, y que
yo no tengo?

—jOh, hija mia! -dijo Rastico-, esto es el diablo del que te he hablado; y mira
como ahora me produce una molestia tan grande que apenas puedo
soportarla.

Entonces dijo la joven: -jOh. Alabado sea Dios, pues veo que estoy mejor
que tu, porque no tengo ese diablo!

Dijo Rdstico:

27 Hernandez Esteban, en la introduccion que hace de su edicion del Decameron, propone tres marcos: el del
autor, que funciona para presentar la reflexion tedrica del mismo, defender su propuesta, dialogar con sus
lectoras y dar alternativas de lectura para evitar la censura; el marco de los narradores, que sirve para
contextualizar el desarrollo de la historia de los diez relatores, la presentacion de estos y la simbologia que
encarnan (el namero de hombres y mujeres y el significado de sus nombres), asi como la trama argumental (el
escape de la ciudad a causa de la peste) y la presentacion de las valoraciones de cada cuento; por ultimo, el
marco de los cuentos, historias basadas en relatos populares, fabliaux franceses, crénicas ciudadanas y de
diversos origenes. Esta propuesta, mas concreta que la de Potter, no incluye al receptor del cuento como un
marco importante para la consecucion del ejercicio de recepcion de Boccaccio; por esta razén, se dejara de
lado para continuar con el esquema del primer autor.

2 Para Hernandez Esteban, la eleccion de receptor femenino, por parte de Boccaccio, “viene a ser una
metafora para referirse al lector consumidor de literatura para el ocio, pero un ocio inteligente y licido, donde
mande la razon” (Boccaccio Decamerén, 52)



—Tienes razdn, pero td tienes otra cosa que yo no tengo Y la tienes en lugar
de esto.

Dijo Alibech:

-.El qué?

A lo que Rustico dijo:

-El infierno, y te digo que creo que Dios te ha enviado aqui para la salvacion
de mi alma, porque si este diablo sigue molestindome asi, si quieres
apiadarte de mi y soportar que le meta en el infierno, me proporcionaras un
grandisimo consuelo y le haras a Dios un enorme placer y servicio, si como
dices, has venido a estos lugares para hacer eso. (GB, DEC, Ill, 10, 13, 458,
Hernandez Esteban, la cursiva es mia)

Después de que el monje logra su cometido, sigue varios dias disfrutando de su treta, hasta
que llega a un punto en el que el ritmo de Alibech se hace inalcanzable. Afortunadamente
para Rastico, aparece Neerbale, quien desea los bienes de la familia de la joven, puesto que
el padre de ella y el resto de sus hermanos perecieron. Este logra ubicarla para desposarla,
hecho que le alegra bastante al joven monje. Al llegar a su pueblo, la joven se lamenta de la
imposibilidad de continuar “encerrando al diablo” como lo hacia con el monje. Las
mujeres, al escuchar la forma en que combatia las fuerzas del demonio, reaccionan de la
siguiente manera: “Las sefioras le preguntaron como se mete el diablo en el infierno. La
joven, entre palabras y gestos se lo mostrd; por lo que ellas se rieron tanto, que aun se
estan riendo” (GB, DEC, Il1, 10, 34, 461, Hernandez Esteban, la cursiva es mia). Al incluir
la risa en M5, Boccaccio presenta un nivel mas de recepcion, pues los personajes femeninos
de este relato son receptores de la historia de Alibech y, al indicar la risa de las mujeres del
cuento, el autor sefiala el momento, el motivo comico y su efecto. Ademas, los narradores,
después de finalizado el relato, rien nuevamente, accion que refuerza la guia de recepcion
del texto, sus efectos y valoraciones: “El cuento de Dioneo habia hecho reir mil veces o
mas a las honestas sefioras, tales y de tal indole les parecian sus palabras” (III, Concl. 1;

462, Hernandez Esteban, la cursiva es mia). De esta manera, Boccaccio indica la forma de



recepcion de este cuento (la risa), la intensidad que esta tendrad (mil veces o mas), el tipo de
publico que se rie (honestas sefioras) y, por ultimo, la valoracion que este grupo hace del
cuento (de tal indole [honesta] les parecian sus palabras). Esta estrategia expresa la vision
de los narradores —y quizé del propio autor— acerca de las acciones y los personajes del
cuento, y establece una guia de recepcion, el tipo de publico y como es la valoracion que
este amerita.

La aparicion de carcajadas en los personajes-relatores, después de escuchar alguno
de los cuentos, tiene como funcion la generacién de simpatia por parte de estos, asi como
del mismo lector del marco M1°. En VII, 1 se narran las aventuras amorosas de dofia Tessa
con su amante Federigo, mientras su esposo Gianni esta fuera de casa. Luego de sortear el
posible desvelamiento de su amorio, los personajes-relatores reaccionan al cuento de Emilia
de la siguiente manera: “Con enormes risas todos escucharon el cuento de Emilia y
elogiaron la oracion como buena y santa” (GB, DEC, VII, 2, 2, 752, Hernandez Esteban, la
cursiva es mia). En este caso, la recepcion del cuento, marcada nuevamente por la risa del
publico M4, tiene ademas otro elemento en la valoracion, el elogio de la treta de Tessa.
Ella, para evitar el descubrimiento de su romance, inventa una oracion para “espantar” el
fantasma que golpea la puerta, que en realidad es Federigo en busca de su encuentro
amoroso. Al usar esta oracion, Tessa demuestra su ingenio, evita un probable castigo y se
burla de su esposo, no solo por ocultar a su amante, sino por utilizar un talento que es la
caracteristica principal de su esposo, la oracion®. Este elogio que hacen todos los
personajes que escuchan el relato de Emilia, no solo estd determinado por la astucia e

inteligencia que ella posee para salir avante de una situacion comprometedora. En realidad,

29 “hombre mas afortunado en su oficio que sabio en otras cosas, ya que, como era bastante simplén, muy a
menudo le elegian capitan de los laudeses de Santa Maria Novella” (GB, DEC, VII, 1, 4, 746, Hernandez
Esteban, la cursiva es mia)



sus elogios abarcan la capacidad que tiene ella de burlar a su marido para satisfacer su
sexualidad y no ser sojuzgada por ello. De esta manera, el autor propende por generar en el
lector del relato, en este caso oyente del cuento, la capacidad de comprension de la
situacion, el riesgo que existia para ella ser descubierta y, a partir de la risa, reconocer su
capacidad para sortear los peligros que acarrearian sus actos y el desenlace positivo que se
presenta.

Como se menciond al inicio del capitulo, el otro caso de recepcion es la lectura
silenciosa. Ademas de la lectura en voz alta, en la Edad Media surgen dos tipos adicionales
de lectura: la lectura en voz baja o ruminatio, que servia de soporte a la meditacién y de
técnica de memoria; la lectura mental, in silentio, que estaba ligada a la meditacion
(Saenger, 161-197). Esta ultima, a pesar de tener conexiones con la meditacion y el
aprendizaje, caracteristicas similares a la ruminatio, tuvo un impacto notable en los juicios
y concepciones del lector, asi como en sus procesos de comprension. Si bien la lectura en
voz alta siguié existiendo en la época sefialada, dado que tenia como funcién la difusion de
ideas, textos y ejemplos moralmente edificantes, la lectura meditativa o in silentio tuvo un
impacto significativo en los lectores medievales, porque la ausencia de censura, omision o
reparos que podian hacer a un texto en la lectura oral, permitié la reflexion y desarrollo del
pensamiento libre de los lectores: “La lectura visual y la composicion en privado
fomentaron el pensamiento critico individual, contribuyendo en ultima instancia al
desarrollo del escepticismo y la herejia intelectual” (Saenger 215). Por eso, el ejercicio de
este tipo de lectura tuvo oposiciones y sefialamientos dado el proceso individual de
aprendizaje que esta conllevaba:

La lectura confiada s6lo a los ojos y la composicion escrita sustrajeron los

pensamientos individuales a las sanciones del grupo y promovieron la
formacion del ambiente cultural en el que se desarrollarian la nueva



universidad y las herejias laicas durante los siglos XIIl y XIV... En
Inglaterra, el simple hecho de poseer escritos de Lollard bastaba para ser
acusado de herejia... Pero, ;como controlar individualmente a las personas
cuando leian en silencio? En 1473, Luis Xl ofrecid una respuesta,
prohibiendo la ensefianza de las doctrinas nominalistas y ordenando poner
bajo llave todos los libros nominalistas que habia en las bibliotecas de la
Universidad de Paris. (Saenger, 214)
Ademas, cabe mencionar que los dominicos, para evitar cualquier tipo de comparacion
entre el contenido de los textos que leian en silencio en clase con las opiniones ortodoxas
de los profesores, prohibieron llevar a clase cualquier libro que no fuera el que el profesor
utilizaba en la leccion (Saenger, 215). Como se puede inferir, el peligro que la reflexion,
comparacion y critica que generaba la lectura silenciosa radicaba en el contraste, valoracién
y descreimiento de la autoridad ortodoxa escolastica; asimismo, el silencio, la lectura libre
y la posibilidad de pensar sin regulaciones de cualquier tipo fueron factores que incidieron
en los ejercicios de interpretacidn y apropiacion de informacion por parte de la comunidad
letrada medieval, en este caso el clero, las érdenes monasticas y varias personas de la
nobleza®.

Boccaccio reescribe el Decamerdn entre 1370 y 1371, pues las correspondencias
con Petrarca® dan indicios de esta labor, en especial una de comienzos de 1373 (Branca
172-73). En este ejercicio de reescritura, el escritor florentino decide utilizar capitulares de
distintos tamafios y colores en las entradas de cada marco. A continuacion, se encuentra un

ejemplo de una de las paginas del autografo de Boccaccio, conocido como el codice o

manuscrito Hamilton 90 (ver Fig. 2):

30 A pesar de la vision que se puede establecer de la nobleza como el grupo social mas poderoso y acaudalado
de esta época, es importante acotar que algunos miembros de este estamento tenian una preparacion
insuficiente en la lectura autbnoma, cuando no inexistente en algunos casos: “Hasta el siglo XIV, los reyes y
nobles franceses raramente sabian leer, pero escuchaban la lectura de manuscritos especialmente preparados
al efecto” (Saenger, 216).

31 Gracias a la relectura por parte del poeta y sus epistolas, el Decamerdn fue adquiriendo mayor interés en
toda Europa (Branca 173).



Bastidas 51

Fig. 2 Ms. Hamilton 90. Decamerdn. Folio 29. Biblioteca estatal de Berlin en linea (Staatsbibliothek zu
Berlin)

Este gesto de explicitar el cambio de marcos en el manuscrito permite aseverar que
Boccaccio reconoce la importancia de sus marcos narrativos, las entradas y salidas de los
mismos, dado que su estrategia ornamental, mas que una guia de lectura, se convierte en un

recurso que incide en la interpretacion del texto y la intencion del autor. Este autografo



tiene marcadas las divisiones de cada nivel narrativo por un capitular de un tamafio y color
especifico; asimismo, las letras en rojo son las rubricas, que funcionan como los titulos de
cada cuento y presentan el tema de este®2.
Este proceso, que en primera instancia concerniera Unicamente a una division

estructural, también tiene una funcion semantica:

The identification of semantically complete sections of a discourse that are

separated within the story by graphic elements actually dates back to ancient

prose. The rules of medieval syntax indeed define these logical syntactic

periods, complete in terms of their constructio and sententia, as clausulae. In

the usus scribendi of XIV century prose, these units were usually marked

with the use of a capital letter and, in the majority of cases, this was

preceded by a punctuation mark. (Nocita 4)
Estas sententiae, en la época medieval, tienen la funcién de presentar la moraleja del relato,
de carécter edificante y con un juicio sobre el asunto tratado. En el caso de Boccaccio, hay
un giro en el uso de estas sententiae, dado que se distancia de las formas y contenidos
moralizantes que buscan ejemplarizar y educar a la sociedad. Es cierto que mantiene la
esencia de expresar una forma de pensar, un juicio, una nocién sobre la sexualidad de la
mujer, pero de una manera propia e innovadora®,

Boccaccio tiene consciencia de que el lector o escucha de su texto tiene un rol

determinante y activo en la interpretacion de su obra. Pero este rol no es al azar; la

respuesta del lector puede estar “controlada” por el texto mismo, en este caso, por su

disposicion de marcos narrativos y el uso de colores y capitulares. Iser afirma que,

32 “Las maytsculas miniadas se emplearon en el siglo XIV para facilitar la comprensiéon de la nueva
argumentacion secuencial del tipo ad primum, ad secundum, etc. Una nueva forma de puntuacion, la marca de
parrafo de color, se hizo habitual desde comienzos del siglo XIIl para aislar unidades de contenido
conceptual” (Marichal citado en Saenger 207).

33« _.almost every tale is begun by a brief comment on the group's reaction to the previous tale, followed, in
most cases, by a moral pointed out by the teller before he or she plunges in medias res, often via the framing
formula ‘so I say that. . .” and thus the tales bring in frame four as well as frame five” (Potter 122, la cursiva
es mia)



Si la extrafieza gradual de aquel mundo, proyectado por el texto, debe ser
captada, para ello resulta necesaria una estructura que posibilite al lector
realizar las perspectivas propuestas...En este sentido, se le propone al lector
una determinada estructura del texto, que le obliga a tomar un punto de mira,
que a su vez permite producir la integracion solicitada de las perspectivas del
texto. Sin embargo, el lector no se halla libre en la eleccion de este punto de
vision, pues éste se deduce de la forma de presentacion del texto, provista de
perspectiva. (Iser 65, la cursiva es mia)

Por consiguiente, es posible afirmar que Boccaccio, consciente de la necesidad de guiar la
recepcion de su texto e intenciones, elabora una serie de niveles, marcos de narracion, que
sirven como pautas de lectura para que el receptor pueda captar plenamente el mensaje, asi
como los pasos o formas en que este debe ser asimilado. Asimismo, el uso de capitulares,
colores y elementos sintacticos medievales le permiten controlar, en la lectura meditativa,
las maneras de recepcion del contenido, asi como su intencion. Por eso, Teresa Nocita
concluye que:
Boccaccio defines a privileged method of use in the collection of short
stories and attempts to emphasise this when copying the work, using formal
expedients which appear as a true set of reading instructions. This was his
last wish, a desire stubbornly confirmed and defended in the last years of his
illness, entrusted to the narrative message of the great collection of short
stories which he wrote in the vernacular and penned with a quill manu
propria, on the parchment of the Hamilton 90 codex. (7)
Entonces, los procedimientos graficos que Boccaccio utilizé en el codice Hamilton 90
sirven para reafirmar su objetivo de dirigir los procesos de recepcion de cada cuento del
DEC, dado que el patron que establece de niveles narrativos, entradas y salidas de marcos,
asi como la presentacion de procesos de recepcion de los narradores de la obra, le permiten

al lector externo (M1”) comprender sin intermediarios una vision de la mujer mas alla del

control ideoldgico de la época.



No obstante, esta vision de la sexualidad de la mujer del Decamerén, a pesar de la
variedad de relatos y visiones de la mujer que existen en la obra, no propende por el
ejercicio de la sexualidad cuando esta se encuentra condicionada por el dinero o afecta
directamente la integridad corporal de otra persona.

En VIII, 1, Gulfardo corteja a la esposa de su amigo Guasparruolo, Ambruogia. No
obstante, ella decide acceder a sus deseos amorosos con la condicion de que le dé
doscientos florines a cambio. La reaccion de Gulfardo indica, en primera instancia, una
valoracion que se daré al finalizar el relato: “Gulfardo, al oir la codicia de ella, indignado
por la vileza de quien él creia que era una gran sefiora, convirtié casi en odio su ferviente
amor y penso que debia burlarse de ella” (GB, DEC, VIII, 1, 8, 835, Hernandez Esteban, la
cursiva es mia). Este relato tiene, al comienzo y al final de este, valoraciones radicales
sobre las mujeres que se entregan por dinero. Cuando Neifilia va a comenzar su narracion,
presenta su vision de la relacion entre sexo y dinero, asi como qué deberia pasar con las
mujeres que se entreguen por dinero:

Pero sucede que, si se quisiese hablar con més propiedad, lo que voy a decir
no se llamaria burla, sino que se diria algo merecido; pues, como quiera que
debe ser muy honesta, y conservar su castidad como a su vida y no llegar por
ninguna razén a empafarla (y como, no obstante, esto no se logra
plenamente como se deberia, por nuestra fragilidad) afirmo que aquella que
Ilega a ello por dinero es digna de la hoguera; mientras que quien llega por
amor, conociendo sus fuerzas extraordinarias, se merece el perdén de un
juez no demasiado severo. (GB, DEC, VIII, 1, 3, 834, Hernandez Esteban, la
cursiva es mia)

Al final del relato, los personajes-relatores reaccionan de manera undnime frente a los
comportamientos de Gulfardo y Ambruogia: “Tanto los jovenes como las sefioras alababan
por igual lo que Gulfardo le habia hecho a la codiciosa milanesa” (GB, DEC, VIII, 2, 2,

838, Hernandez Esteban, la cursiva es mia). La venganza de Gulfardo se reduce a burlar a



la mujer y evitar que se quede con el dinero. De acuerdo con esta valoracion y simpatia por
el personaje masculino, es evidente que el ejercicio de la sexualidad por parte de la mujer,
para el autor, no debe estar condicionada, supeditada o reducida a un asunto monetario®*.
Causar dolor fisico intencionado es una accién negativa, no avalada por ninguno de
los personajes-relatores —y probablemente tampoco por el autor— en el Decamerdn. En VI,
7, un escolar llamado Rinieri se enamora de una mujer noble y altanera llamada Elena. Ella,
después de quedar viuda, consigue un amante para solazarse. A pesar de tener compafiia,
gusta de ser observada para ver el impacto de su belleza: “La joven sefiora, que no tenia los
ojos clavados en el suelo, sino que vanagloriandose mas de lo que le correspondia miraba a
su alrededor moviéndolos con astucia, y sabia de inmediato quién la miraba con deleite”
(GB, DEC, VIII, 7, 8, 884, Hernandez Esteban). La vanidad de Elena la conduce a avivar el
amor que siente Rinieri por ella, a tal punto de concertar una cita en su casa para estar
juntos. No obstante, este encuentro es una treta que ella realiza para que su amante, hombre
celoso, se dé cuenta de su fidelidad. Por eso, el dia que el escolar llega, ella manda a su
criada a decirle que su hermano esta en casa y no puede atenderlo en ese momento, que
debe esperar en el patio en medio de la nieve que cae. Mientras €l camina en la nieve, ella
se acuesta con su amante, se burla del escolar y busca nuevas formas de torturar al pobre
enamorado. De esta manera, ella demuestra su fidelidad a su amante a expensas del
congelamiento de Rinieri: “[Elena] quiero que vayamos hasta debajo de la puerta; ta te
estaras callado y yo le hablaré; y oiremos lo que dice y por ventura tendremos con ello no

menos diversion que la que hemos tenido con verle” (GB, DEC, VIII, 7, 31, 888,

34 La relacion de amor y dinero ya habia sido analizada y tipificada por EI Capellan como una conducta
menospreciable: “Pero, si alguna mujer es victima de la pasion de la avaricia hasta el punto de entregarse a un
amante por dinero, que nadie la tenga por enamorada, sino por falsificadora del amor y digna compafiera de
las inmundas mujeres de los prostibulos” (AC, Lib. 1, Cap. 9, 169, la cursiva es mia)



Hernandez Esteban). Después de soportar estas pruebas, el escolar descubre la farsa a la
que ha sido sometido por Elena. Luego de reponerse, surge la oportunidad de cobrar
venganza, situacién que Rinieri no desaprovecha y logra que Elena sufra, en carne propia,
el dolor y frustracion del escolar, al ser expuesto su cuerpo a la inclemencia del sol: “Y
sintiendo que se quemaba y moviéndose algo, al moverse le parecié que toda la piel
guemada se le abriese y resquebrajase, como vemos que sucede con un pergamino
chamuscado si alguien lo estira” (GB, DEC, VIII, 7, 114, 904, Herndndez Esteban). Esta
crueldad excesiva, de parte de ambos personajes, no tiene la aprobacién del publico; por el
contrario, son enfaticos al sefialar la dureza de ambos castigos, aunque reconocen como
justo el escarmiento que Elena recibe: “Triste y doloroso les habia sido a las sefioras
escuchar los sucesos de Elena, pero como pensaban que le habian ocurrido justamente, los
habian ido soportando con mas moderada compasion, aungue considerasen al escolar muy
duro y ferozmente constante, es mas, cruel” (GB, DEC, VIII, 8, 2, 911, Hernandez
Esteban). Por eso, a través de la voz de las mujeres, se reconoce la crueldad de ambos
personajes, la justicia que existe en la venganza y el dolor que sufre Elena. Igualmente, se
enfatiza en la pérdida de simpatia que existe con Elena, pues las burlas y el dolor que causa
a Rinieri son motivos para reconocer que su sexualidad, si bien puede ser ejercida
libremente, no puede ser usada para causar dolor en otro amante. De esta manera, pese a la
punicion cruel y exagerada del personaje de Elena, es claro que el autor, a través de la
valoracion de su publico femenino, concibe la sexualidad como un acto libre de intenciones
de castigo o de infligir dolor en los demas. Esto se debe a que, en el caso de Boccaccio, el
placer de su consumacion es de caracter superior, y las acciones de sevicia tienen una

connotacion inferior, deplorable.



Marilyn Migiel plantea que Boccaccio, a pesar de ser considerado como proto-
feminista por parte de la critica®, en realidad mantiene una vision poco favorable de la
mujer, prototipica del Medioevo. Ella afirma que:

Although acknowledging that the stories use multiple strategies in order to
both assert and temper the possibility of change (so that it is not always so
clear whether a story functions in favour of the status quo or in resistance to
it), 1 argue that ultimately the stories of the Decameron appear to close off
the possibilities available to women. They appear to open up the possibility
of the expression of female desire at the same time that they describe severe
limits placed on the way in which women can speak out. (Rethoric 15)

Su argumento radica en que el autor controla la audiencia femenina y, a través de recursos
retoricos, establece una posicion de inferioridad de esta frente a €l y su grupo de personajes:
“[Boccaccio] creates, internal to his text, a female audience that he can control and with
respect to whom he and his cohort are superior” (Rethoric 12). Este control incluso
dictamina qué deberia 0 no hacer la mujer con su sexualidad a traves de la voz de sus
narradores masculinos: “the male narrators of the Decameron hasten to speak for women by
suggesting that women will be freed if only they would give free reign to their sexual
desires” (Rethoric 12). Por ultimo, el ejercicio de recepcion y vision de la mujer son
limitados “At critical junctures, its narrators defame certain women and defend others,
encouraging readers to take sides in the debate about woman. But even more important, the
Decameron delimits and shapes the questions the reader is permitted to ask about woman”

(Rethoric 14).

% Para mayor comprension de la recepcion de Boccaccio como proto-feminista, ver The Sign of Reason in
Boccaccio’s Fiction (1993) de Victoria Kirkham; la introduccién de Thomas G. Bergin en la traduccion del
Decameron de Mark Musa (1982); y el articulo “A Note to Decameron VI 7: The Wit o f Madonna Filippa”
Speculum, 52 (1977): 902-5 de Kenneth Pennington.



En primer lugar, el Decamerdn, debido a su amplio nimero de influencias, tiene
asimismo una variedad de visiones de la mujer, desde la misdgina y peyorativa, hasta la
maés liberal y laxa. Si bien el autor sigue en el juego de utilizar la sexualidad femenina,
varias veces como objeto de castigos y ensefianzas, la diferencia que se establece entre él y
sus antecesores es que el deseo de la mujer, asi como el del hombre, merecen ser
satisfechos sin ningan reproche. Para ello, el autor establece un pablico masculino dentro
de la obra que esta a favor de dichas practicas, e incluso desea escuchar mas historias de
este tipo, como es el caso de Dioneo. Asimismo, el papel de mujer subordinada del hombre
tiene reprobaciones en la obra. La entrega total de Griselda, en X, 10, no es bien vista por
todos los narradores, en especial por las mujeres: “El cuento de Dioneo habia acabado, y
mucho las sefioras lo habian comentado, tirando quien de una parte y quien de otra, quien
reprobando una cosa, quien alabandola” (GB, DEC, X, Concl, 1, 1136, Hernandez
Esteban). Asimismo, hay relatos hechos por personajes masculinos en los que se presenta la
necesidad de equilibrar la ley para no castigar tan duramente a las mujeres®.

Asimismo, el control que el autor establece en la obra no es solo del publico
femenino, aunque cabe resaltar su intencion directa de produccion hacia este publico.
Marilyn Migiel sefiala que,

As far as we know, medieval and early modern women were not usually the
owners, copiers, and readers of the Decameron. As Victoria Kirkham notes,
‘History ... informs us that the Decameron’s most avid early readers
belonged to the very group whom [Boccaccio] is least concerned about
reaching: powerful men of business. Marginal account records in the oldest
manuscripts attest to the profession of their owners, who bore such
distinguished names as Buondelmonti, Acciaiuoli, Bonaccorsi, Cavalcanti,
and Verazzano. Indeed, it appears Boccaccio might not have meant women
to read his book at all. (Migiel, Rhetoric 4, la cursiva es mia)

% Filgstrato narra VI, 7, relato que trata de las declaraciones de Filippade Prato y su elocuencia para evadir la
ley, a tal punto que logra cambiarla para no ser castigada por tener un amante.



Migiel, en este caso, pareciera tener una falencia en su postulado, dado que, si no escribe
directamente para ser leido por mujeres y si su audiencia en realidad estd compuesta de
hombres, Boccaccio entonces establece un control sobre una audiencia masculina que, de
acuerdo con los marcos narrativos y las valoraciones de los mismos personajes, estaria
siendo influenciada para ver de una forma mas probable y aceptable el control de la mujer
sobre su sexualidad.

Finalmente, es cierto que el autor guia la interpretacion de la obra a través de
recursos narrativos, retéricos y graficos. Algo que sefiala Migiel es la capacidad —
probablemente negativa— que tiene el Decamerdn para delimitar y dar forma a las preguntas
que el receptor puede hacer de la mujer. Esto es cierto en tanto que el tema recurrente es la
sexualidad femenina y deja de lado otras aristas que la mujer posee en la constitucion de su
identidad. No obstante, hablar del cuerpo femenino de esta manera es necesario para el
autor, pues este ha sido objeto de ejemplos, ensefianzas y decisiones de la sociedad
medieval. Su utilidad yacia en ser representacion de los peligros que acechan al hombre, en
ser castigado de forma diferente a este a pesar de cometer el mismo pecado, de no tener
derechos en una sociedad en la que su futuro dependia de la eleccién de la familia. Por eso,
pensar en la libertad de decision que la mujer tiene sobre su cuerpo es un primer paso para
pensar a la mujer como ser autonomo; que busca, a partir de pequefias acciones, el
reconocimiento de autoridad y agencia sobre su cuerpo que, paradojicamente, no era suyo a

los ojos de la ley, las costumbres y la literatura.



2.1.2 Chaucer: variaciones y similitudes en el proceso de guia interpretativa

En el caso de Chaucer, el ejercicio de produccién de la obra, ademas de la atencion a los
marcos narrativos, tiene como epicentro la posibilidad de realizar una conexion mas directa,
empatica —si se quiere— de la recepcion de la obra. Strohm afirma que “We may assume at
least a modest degree of social mixing within his actual audience, and several of his works
do indeed appear to have been directed toward social superiors” (Strohm 9). Esta mezcla
responde a que, en Canterbury, este autor presenta narradores-receptores que provienen de
diversos estamentos sociales (el clérigo, la priora, el molinero, el universitario, el alguacil,
etc.). Dentro de estos estamentos, algunos personajes, como el clérigo y el universitario,
son representantes de personas letradas, capaces de leer cualquier manuscrito®; de otra
parte, el molinero, el mesonero y el marino representan personas sin cultura letrada,
analfabetas. Comprender que su audiencia real estaba compuesta por personas letradas y
analfabetas requiere que, en algunos apartes, Chaucer (el narrador) se dirija al lector-
receptor externo y vincule su proceso de recepcion con el término “escuchar”, como
referencia al acto de recepcién del cuento por parte de una audiencia externa a la narracion:
“A continuacion empez06 a reirse [el cocinero] y a bromear y cont6 lo que a renglon seguido
escucharéis” (Chaucer, Canterbury, 164, Guardia Masso, la cursiva es mia). Igualmente, es
claro que el autor también tenia claro que su publico era capaz de leer, como se demuestra
en “La despedida del autor” o en inglés “Chaucer’s retractions”: “Ahora ruego a todos

aquellos que oigan o lean este pequefio tratado...3” (Chaucer, Canterbury, 632, Guardia

%7 Hay citas especificas en que dichos personajes dan cuenta de su capacidad de leer, como la Comadre de
Bath: “La reina de los Elfos y su alegre cortejo danzaban frecuentemente por las verdes praderas. Segin he
leido, ésta es la vieja creencia” (Chaucer, Canterbury, 221, Guardia Masso, la cursiva es mia).

3 En inglés se mantienen los mismos verbos: “Now I pray all those who hear or read this little treatise...”
(Chaucer, Canterbury, 481, Wright, la cursiva es mia). En el manuscrito Hengwrt es igual el uso de ambos
verbos: “Now preye I to hem alle that herkne this / Litel tretys or rede, that if ther be any thynge” (1082).



Massd, la cursiva es mia). Es importante ver como la vision de un publico especifico®® es
crucial tanto para este autor como para Boccaccio, pues el impacto de su propuesta seria
diferente si no estableciera un receptor y, por ende, unas formas de composicion que
facilitaran la interpretacion de sus cuentos. La diferencia radica en que Boccaccio no
plantea personajes-relatores de diversidad de estamentos; estos forman parte de la
burguesia debido a las comodidades que disfrutan mientras estan lejos de Florencia. En el
caso de Chaucer, la creacion de un publico diverso socialmente facilita la generacion de
empatia en el receptor, puesto que, a causa de la cercania social, de oficio o de conexiones
sociales con alguno de estos personajes, acerca a este receptor a generar un vinculo mas
directo, que incide en la facilidad de aceptacién de la narraciéon. Otro aspecto fundamental
es el uso de la lengua, pero este tema sera tratado mas adelante.
Un punto en comudn de ambos autores es el establecimiento de marcos narrativos en
la obra. Esta estructura, segun David Weisberg, esta conformada de la siguiente manera:
It [la estrategia estructural que domina los Cuentos de Canterbury] consists
of an extended and complete narrative introduced by a head link which leads
directly from the pilgrimage narrative to a prologue given in the specific
narrator’s voice to a series of narrated events unfolding in a world and time
distinct from that of the pilgrimage, all of which is followed by an epilogue
which returns to the pilgrimage narrative. Furthermore, it offers a
commentary on the pilgrim-teller’s performance, and leads to another
narrative told by another pilgrim (that the epilogue in this case has some

textual uncertainties in no way invalidates its structural normativity).
(Weisberg 49)

39 Seglin Strohm, “A progressive enlargement of his readership is suggested by the evidence of manuscript
dissemination: the absence or near-absence of manuscripts from Chaucer’s life time suggests that he prepared
only a limited number of copies and used them mainly as texts for oral delivery” (Strohm 14). Esta evidencia
indicaria una predileccién por un publico sin posibilidades de conseguir copias, iletrado o de estamentos
sociales bajos.



Podria decirse que Canterbury se puede estructurar de la siguiente manera: hay un marco
del narrador principal (P1)* que nos introduce en una situacion (peregrinacion a
Canterbury) y presenta los personajes que lo acompafiaran en dicha empresa (P2). Gracias a
la intromision del mesonero, surge la oportunidad de contar una serie de cuentos (P3) para,
al final, premiar al mejor con un banquete en la posada del mesonero. A medida que viajan,
se introducen las historias con una serie de explicaciones, motivos o historias que han
llevado a cada narrador a elegir su relato; cada uno de estos, al inicio del prélogo del
siguiente cuento o al final de este si hay un cambio de seccion, tiene una sucinta
evaluacién, critica o discusion de su tema o personajes. Como ocurre en Boccaccio, el
narrador es consciente de un publico externo a la obra; por lo tanto, el mundo exterior (P0)
hace parte de la estructura en marcos de la obra.

En el caso de “El cuento del molinero”, se presenta previamente una situacion que
desembocaréd en la narracion de este personaje; luego, narra el cuento de su eleccion;
finalmente, en el “Prologo al cuento del administrador”, hay una referencia a la forma en
que los peregrinos evaltian el cuento: “El grupo aceptdé complacido el divertido relato de
Absalén y Nicolas el Espabilado; y aunque hubo diversidad de opiniones, la mayoria lo
acogio con risas y chanzas. Nadie se enfadd, si exceptuamos al Administrador, Oswold,
pues era carpintero de profesion” (Chaucer, Canterbury, 151, la cursiva es mia, excepto en
el caso de Nicolas). Esta evaluacion de los narradores sigue el mismo modelo de
Boccaccio, pues indica la manera en que fue recibido el cuento (risas y chanzas)*, al

mismo tiempo que plantea una evaluacién critica (hubo diversidad de opiniones) vy, en el

40 | a propuesta de James Dean es dividir la obra en pasos ficcionales. Debido a la relacion que realiza este
autor con los términos verdad y ficcion, solo se ha tomado el sistema de convenciones para estructurar mejor
la propuesta de Weisberg.

41 “The pilgrims express approval of the story through their laughter and then offer comment as each sees fit”
(Arner 157).



caso de una molestia especifica, indica las razones de esta (Oswold se enfada porque el
carpintero, colega de profesion, es burlado en el relato). A pesar de no existir castigo fisico
0 juicios condenatorios hacia las acciones y actitudes de Alison, Gerald Morgan afirma que
“Alison is not spared. She is not the true object of love or devotion as any woman would
surely wish to be, save in so far as such love is ridiculed in the figure of Absolon. Instead
she is the object of an old husband’s possessive jealousy and a lodger’s lust. She is not
loved, but fucked” (516). Esta posicion, a pesar de indicar la posicion de objeto de Alison,
no tiene en cuenta que ella es quien decide aceptar a Nicolas, burla a Absalon y no es
victima de consecuencias o juicios por parte del publico. En este caso, se cumple la
recepcion guiada de Chaucer, dado que se evita la justicia poética en el relato y cualquier
tipo de invectiva sobre su comportamiento®?. De esta forma, la vision del ejercicio de la
sexualidad, por parte de Alison, no tienen ningun tipo de condena, juicios peyorativos o
consecuencias, puesto que la ausencia de castigos en el cuento, asi como la omision de
valoraciones negativas por parte de la audiencia del cuento, son gestos indicadores de
aceptacion de dicho comportamiento.

En contraste, “El cuento del mercader” ofrece, en principio, una guia de recepcion
poco favorable hacia la mujer. EI mesonero, después del final del cuento, indica lo
siguiente:

— jBueno! jLoado sea Dios! jDios me libre de semejante esposa! Ved qué
trucos y afiagazas utilizan las mujeres. Siempre, como abejas, laborando para
engafarnos, jpobres de nosotros!; siempre retorciendo la verdad, como el
cuento del Mercader nos ha demostrado claramente. Tengo una esposa. Es
indudablemente cierto que, aunque pobre, es fiel; pero es una furia y una
matraca con su lengua.

» Ademas, tiene muchos otros defectos; pero no importa, dejémoslo. Pero

¢sabéis qué?, aqui, entre nosotros, ojald no estuviese unido a ella. Sin
embargo, seria un estlpido si os relatase sus defectos. ;Sabéis por quée?

42 Esta misma estrategia de recepcion funciona en “El cuento del marino”.



Llegaria a sus oidos; alguien de nuestro grupo se sentiria impulsado a

contarlo; quién, no hace falta indicarlo. Las mujeres saben muy bien como

propalar estos asuntos; (Chaucer, Canterbury, 315, Guardia Masso)
La extensa invectiva hacia las mujeres por parte del mesonero, a pesar de su caracter
draconiano, debe ser analizada con cuidado para encontrar el juego cémico chauceriano. En
primer lugar, su discurso es totalmente irénico, pues afirma en un momento que “seria un
estupido si os relatase sus defectos”, a pesar de ya haber dicho que su esposa “es una furia 'y
una matraca con su lengua”; esta tipificacion, para aumentar el grado de ironia, seria
perfectamente ajustable a su actitud y perorata en este epilogo. Adicionalmente, es posible
identificar sus actitudes con el personaje comico del fanfarron. Graciela Candano describe
este personaje como alguien que ‘“alardea de lo que, muy posiblemente, carece... y que
queda frecuentemente en evidencia. Son fanfarronas las personas jactanciosas que se creen
mas fuertes, valientes, guapas, seductoras, inteligentes, talentosas, sabias, etc., etc., de lo
que en realidad son” (Seriedad, 215). En un momento, el mesonero afirma que “ojala no
estuviese unido a ella”, pero después, bajo la premisa de que las mujeres cuentan cualquier
cosa que escuchan, y por ende esto llegaria a sus oidos, €l decide abstenerse de decir los
defectos de su mujer. En definitiva, aquello que oculta el mesonero en realidad es el temor
de que su mujer conozca cuéles son los pensamientos que él tiene de ella. Por esto, hay un
tercer motivo comico que resalta dicho caracter pueril y cobarde, la alusion graciosa.
Céandano la presenta de la siguiente manera: “Para ser graciosa, la alusion debe contener la
astucia sonriente a que se refiere Ménard y un rebajamiento en términos de la cobardia,
codicia, hipocresia, defecto fisico, etc., en los que se ven involucrados el destinador y/o el
destinatario de la indirecta” (Seriedad, 163). En este caso, el rebajamiento, que pareciera en
un principio hacia el destinatario (la esposa y todas las mujeres), funciona para mostrar a un

esposo cobarde y temeroso de la reaccion de su mujer. Esta reaccion cobarde es similar a la



que tiene Enero con Mayo, dado que él no puede discutir o afirmar algo diferente a la
argumentacion que hace su joven esposa sobre la ceguera y la posibilidad de volver a ver®,
Como se ha visto, tanto el cuento como el epilogo del mesonero presentan a dos hombres
rebajados por sus mujeres: en el caso de Enero, por la astucia de Mayo, y en cuanto al
mesonero, por el miedo que él tiene de su esposa. A pesar de que estos motivos existen en
la obra de Boccaccio, el uso que da Chaucer a esta figura es diferente, pues establece un
interlocutor directo (el Mesonero y Enero) que, a pesar de querer generar en el publico
simpatia por sus “desgracias” o expresar su indignacion hacia su esposa, queda ridiculizado
por su incapacidad de afrontar sus problemas, las contradicciones que existen entre sus
actos y sus palabras, asi como su falta de astucia.

En el caso de la presentacion grafica de los manuscritos, la produccion de Chaucer
no presenta el detalle de sefialar cada marco y sus correspondientes cambios, como es el
caso de Boccaccio. Hasta la fecha, los manuscritos que han servido como fuentes para las
traducciones de Canterbury (Ellesmere y Hengwrt) no han sido catalogados como escritos
hechos por el propio autor inglés. A pesar de la inexistencia de autografos, la intencion y
guia de interpretacion de los cuentos es evidente por parte de Chaucer. Segun Pearsall, hay
claves suficientes en los cuentos del autor, y si no existiera ninguna convencion, aun asi, es
posible comprender las reglas de narracion del texto:

Anticipatory indications of the nature of a particular tale are often given by
what we know or suspect of the character of the pilgrim who tells it, and the

43 Para evitar vacios en el cuento, se podria resumir de la siguiente forma: un hombre viejo (Enero) se casa
con una mujer joven (Mayo). Este decide cuando y como debe ser el coito entre ambos, situacion que no le
agrada a la joven esposa. Al mismo tiempo, un joven sirviente (Damian) se enamora de la sefiora y ella decide
aceptar su amor. Después de que Enero pierde la vista, Mayo consigue una copia de la llave del jardin para
estar con su enamorado, mientras su marido pasea. Debido a la intervencion de los dioses, Enero recupera la
vista y se da cuenta de la infidelidad de su mujer; no obstante, ella logra engafiarlo y le explica que aun tiene
problemas de vision, pues “Antes de que vuestra vista haya tenido tiempo de asentarse, es posible que os
equivoqueis frecuentemente sobre lo que creais ver” (Chaucer, Canterbury, 314, Guardia Mass6). De esta
manera, ella burla a su esposo, evita el castigo y Damian satisface sus deseos.



comic or satirically abusive prologues to five of these tales are important in
creating expectation; but even without such clues we should know, from
elements built into the narrative structure, the rules of the narrative game we
were being invited to play. (160)
Sin deformar este argumento, también podria decirse que la guia de interpretacion del texto
y sus intenciones, debido al juego interno de elementos cémicos, su disposicion y uso de/en
los narradores, esta presente a lo largo de los relatos. Por eso, este juego interno plantea, al
igual que en el caso de Boccaccio, una serie de comparaciones, analogias y conexiones con
la experiencia de cada receptor de los cuentos, que se encauzaran en una interpretacion o
reflexion descentrada del aparato ideoldgico que rige su sociedad. Asimismo, el
establecimiento de un nivel de narradores/receptores en ambos casos plantea una vision
sobre un ejercicio de recepcion que, sumado a las pautas que cada autor utiliza para orientar
la reflexion del lector y sus convenciones sociales en los personajes/narradores, generan un
acto de reflejo que el lector asimilara como propio, en tanto que él, mas alld del
personaje/narrador/receptor y su contexto social, se identifica en cuanto la interaccion, los
juicios, la experiencia de recepcién y la valoracion de dichos relatos.

Esta identificacion del publico con los personajes/narradores de Canterbury esta
relacionada con la representacion de un miembro de su estamento social en el texto. Este
reconocimiento no solo estd vinculado con la profesion, la lengua que se utiliza o las
expresiones coloquiales; en realidad, la identificacién que el pablico externo realiza con el
publico de la obra se logra a partir de identificar las formas en que los personajes
interpretan, analizan y valoran los relatos. Stanley Fish afirma que las formas de leer,

interpretar o escribir textos en realidad son compartidas y, al mismo tiempo, diferentes,

dado que esto depende de la comunidad interpretativa a la que cada persona pertenece:



Interpretive communities are made up of those who share interpretive
strategies not for Reading (in the conventional sense) but for writing texts,
for constituting their properties and assigning their intentions. In other
words, these strategies exist prior to the act of Reading and therefore
determine the shape of what is read rather tan, as is usually assumed, the
other way around. (Fish, 171)

A partir de la representacion de comunidades interpretativas, similares a los estamentos
sociales a los que pertenece cada receptor, Chaucer utiliza las experiencias compartidas, las
costumbres y tradiciones para que el publico se sienta identificado con los personajes-
narradores del texto. Asimismo, el autor desea moldear la vision o interpretacion que el
publico tiene, dado que cada valoracion, omision o risa que acontece en las valoraciones del
texto, son elementos que perfilan o dan forma a la vision de la sexualidad de la mujer. Fish
indica que “interpretive communities are no more stable than texts because interpretive
strategies are not natural or universal, but learned” (Fish, 172, la cursiva es mia). Por
consiguiente, el autor inglés, a partir de las guias de interpretacion que establece, se incide
directamente en el ejercicio de recepcion y contraste por parte del receptor de la obra para
presentar una vision diferente, mas amplia y menos invectiva de la mujer, su cuerpo y su
sexualidad, dado que el receptor ha sido perfilado, ha aprendido estrategias interpretativas
que le permiten reflexionar de forma alterna sobre los comportamientos, necesidades y

justificaciones que tiene la mujer para disponer de su cuerpo.



2.1.3 La comicidad: la incidencia del proceso fisico en los procesos cognitivos del
lector

“Examiné aquellas paginas dividido entre la admiracion sin palabras y la risa, porque,
aungue comentasen textos sagrados, las figuras movian necesariamente a la hilaridad”
Umberto Eco, El nombre de la rosa

Ahora bien, en ambos autores la primera respuesta del publico es la risa o carcajada, una
actividad fisica que, por ser precisamente cadtica y desproporcionada, no tenia visiones
positivas desde la religion catdlica, a pesar del uso del risus paschalis y el uso moralizante
que ya se ha visto en los exempla. Sin embargo, este proceso fisico descontrolado es
sintoma de una reflexion expedita a partir de la conexion que el espectador realiza entre las
acciones de los personajes y los giros que la historia toma. Podria decirse que, en un primer
momento, la recepcién es rauda y somera, de ahi que la risa tenga una connotacion poco
respetable y por extensién los relatos que la provocan. No obstante, a medida que la risa se
prolonga, los procesos de conexidn y comprension se vuelven mas profundos y profusos,
pues los vinculos entre elementos de la narracion con la experiencia del receptor (vida,
historias escuchadas, paralelismos entre situaciones o tradicion popular) lo llevan a plantear
reflexiones mas inquietantes y criticas de la situacion presentada y los puntos de conexion
con su realidad, costumbres y tradicidn. Por consiguiente, el efecto comico en el espectador
produce un movimiento de pensamiento-cuerpo-reflexion, dado que, a partir de una
conexion primaria, surge la respuesta fisica de dicha conexion, para luego reflexionar
detenida y profusamente en las implicaciones y relaciones que el motivo comico plantea en
el texto, asi como con sus experiencias, costumbres, normas y tradiciones.

Aristételes, en Partes de los animales, explica el proceso fisico de la risa y como

este se conecta con el pensamiento:



En efecto, si a uno se le hacen cosquillas, se echa a reir inmediatamente, por
llegar el movimiento rapidamente a esta zona, Yy, aun calentandola
ligeramente, el hecho es, sin embargo, evidente y mueve el pensamiento en
contra de su voluntad. La causa de que solo el ser humano tenga cosquillas
es no solo la finura de su piel, sino también que el hombre es el Gnico de los
animales que rie. (Arist. PA 673a 2-10, 166)

Al hacer esta conexion entre un acto fisico y el pensamiento, Aristoteles es consciente de la
incidencia que tiene el movimiento de la risa en el pensamiento. Podria decirse, incluso,
que esta generacion de movimiento incide en los procesos de pensamiento, dado que
aquello que es risible genera una comunicacion entre el movimiento fisico y la capacidad
de pensamiento, que también produce una reflexion en el sujeto que rie.

En la Edad Media, se hacen distinciones del tipo de risa fisica, dado que los
movimientos que esta genera tenian un caracter negativo en el mundo cristiano:

En la alta Edad Media, y siguiendo en ello la doctrina de los Padres, el
cristianismo hizo de la risa una cualidad demoniaca, pecaminosa y propia de
dementes y soberbios, aun cuando se seguia considerando, al modo
aristotélico, especificamente humana. No obstante, se distinguia entre una
risa moderada, oportuna y aceptable, cristiana, y una risa excesiva,
condenable de todo punto. Y, asimismo, se contemplaba legitimo el uso de la
risa burlona y sarcastica como defensa ante el mal, algo asi como un
combate al enemigo con sus propias armas (vigente en la religion popular,
pero también por ejemplo en la hagiografia, con no pocos episodios de suma
comicidad). (Gonzalez Manjarrés, 318)

Esta risa excesiva estaba conectada con lo demoniaco, lo perverso, el mal y la locura. La
vision maligna de la risa proviene de algunos pasajes biblicos del Antiguo Testamento, que
a su vez sirvieron como fuente para que las érdenes monasticas y los padres de la iglesia la
relacionaran con eventos desastrosos: “Inspired by several books of the Old and New
Testament, particularly Ecclesiastes 2:2, 7:4, 7:6, Luke 6:21-25, and James 4:9-10,

patristic and early monastic writings connect laughter to eschatological and apocalyptic



discourse and debate its place within the ideal of virtuous Christian behavior” (253, la
cursiva es mia); igualmente, Hildegarda de Bingen plantea la posibilidad de conectar la risa
con el pecado original*. La conexion con la locura se establece en varios tratados de la
época, pues se tenia a la risa como sintoma de enfermedades mentales*. También es
posible encontrar una conexién con la demencia a partir de las explicaciones de los tratados
de la Escuela de Salerno. En estos, la risa estd conectada con un acercamiento al espiritu
animal: “En Salerno la risa se relaciona otra vez con el temperamento sanguineo, y en las
célebres Quaestiones Salernitanae se vuelve a plantear y matizar su origen: la sangre pura
del corazdn se transforma en espiritu vital que llega al cerebro, donde a su vez se sublima
en espiritu animal” (Gonzalez Manjarres 320). Asi, la risa que suscita un movimiento
cadtico y descontrolado del cuerpo no es aceptada por la religién, hasta el punto de verla
como una expresion maligna o de cercania con comportamientos animales*®.

Por esta razén, hubo una serie de normas y escritos que buscaban regular, controlar
o indicar cual debia ser la forma de reir. Francesco da Barberino, en su Reggimento e
costumi di donne (1318-1320), presenta una vision de la mujer similar a la de Lorris en
LDR, aunque su prescripcion de conductas, en especial la risa, hace que su texto deambule
entre lo literario y lo prescriptivo®’:

Esse d' alchun solazzo

Ridere le convengnia,

Non gridi: a! a! né consimili voci,
Pero checcio faria mostrar li denti,

44 Para ver la conexion entre la risa y el pecado original, ver Causa et cure (s. XII), partes 311 a 313.

4 “Entre tales obras destaca el Canon de Avicena (siglos X-XI) que traduce en Toledo Gerardo de Cremona
( 1187): no hay alli un tratamiento fisioldgico de la risa, pero se remite a ella como sintoma de enfermedades
mentales e incluso se propone una curacion especifica para la risa sardénica, provocada por el tétanos”
(Gonzalez Manjarrés 320, la cursiva es mia).

46 \er Causa et cure de Hildegarda, parte 313.

47 Este texto de da Barberino es calificado por Domenico Chiodo como “Galateo”. Cabe precisar que esta
denominacion italiana es utilizada para los libros que presentan ensefianzas sobre las formas de conversar,
vestir y relacionarse, como el texto de Giovanni Della Casa llamado Galateo ovvero de’ costumi (5. XV1).



Che non é cosa conta;

Massanza alchun remore,

Senbranza faccia d' alchuna allegrezza: (22, 22-28, 32, di Vesme)
[Si algo agradable la hace reir, ella no debe gritar: jAh, jaja!, o cosas similares, porque al
hacer esto, mostraria sus dientes, cosa que no es propia; mas bien, sin ningun sonido, debe
ofrecer un semblante alegre]
En Chastoiement des dames (s. XIIl), Robert de Blois indica la forma en que una mujer
debe reaccionar en caso de que vaya a reir:

Et devant totes genz de pris

Se vos avez maul plaisant ris,

Sanz blasme vostre main poez

Metre devant quant vos riez. (Citado en Trokhimenko, 251)
[Y delante de la gente, si tienes una risa desagradable, harias bien en cubrir tus dientes con
tus manos]

Estos textos establecen un tipo de comportamiento femenino en caso de que ocurra la risa.
Debe esta ser sometida, oculta, regulada para evitar mostrar los dientes y, por ende, perder
la compostura, la rigidez que la sociedad espera en el comportamiento de las mujeres. Esta
rigidez corporal esta relacionada con la mesura, actitud esperada por la sociedad, pues los
movimientos convulsos de la risa o0 carcajada son sintoma de una reaccion maligna,
irregular, que es excesiva en sus expresiones. Por lo tanto, reir sin restricciones es una
manifestacion de rechazo de la normatividad; es un comportamiento que expresa un
descentramiento del cuerpo de su rigidez social. Por lo tanto, todo proceso que se lleve a
cabo durante la risa tendré las mismas connotaciones.

En la conclusion de la sexta jornada del Decamerodn, las mujeres discuten con
Dioneo sobre el tema de la siguiente jornada y la incomodidad que sienten, pues creen que
no hay decoro en hablar sobre las burlas que las mujeres han hecho a los hombres para
disfrutar del amor. Este indica las razones para hablar del tema, sin que esto afecte su

honra. Finalmente, les insiste en obedecer sus érdenes, pues él ha obedecido a los anteriores



reyes y reinas de cada jornada; por lo tanto, como rey del siguiente dia, todos deben seguir
sus mandatos. Para cambiar un poco de ambiente las mujeres deciden visitar, por invitacion
de Elissa, un lugar apartado que se llama el Valle de las Damas. Alli, libres de la compafiia
masculina, las narradoras de la obra se sumergen en el lago, se bafian desnudas y se
divierten con la belleza y armonia del lugar. Cuando vuelven al lugar de reunion, Pampinea
sefiala la burla que han hecho a sus acompafiantes masculinos, de una forma bastante
particular: “Pampinea, riendo, dijo: -Pues hoy os hemos engafiado. —;Pero cémo? - dijo
Dioneo- ;Comenzais vosotras con los hechos antes que con las palabras? Dijo Pampinea: -
Si, nuestro sefior” (GB, DEC, VI, Concl, 33, 737, Hernadndez Esteban, la cursiva es mia).
En este caso, el gerundio riendo, que actliia como adverbio de decir, es un ejemplo de cémo
la risa estructura el resto de relatos que se han analizado, pues es a través de la accion
autonoma, descontrolada y no censurada de reir que puede comenzar a pensarse en formas
diferentes, descentradas y autonomas del ejercicio de la sexualidad por parte de la mujer.
No obstante, la accion en este caso es suscitada por la reflexion que hace Dioneo sobre las
burlas que hace la mujer al hombre para vivir su sexualidad sin problemas. Esta explicacion
establece el marco de influjo del relato en la performatividad de las mujeres, en el engafio
que realizan a sus comparieros. Por consiguiente, la libertad de accidn esta sugerida por la
palabra, que a su vez esta conectada con la risa, como forma de acceso y respuesta al
mensaje.

Entonces, la risa, establecida como forma de recepcién, permite pensar en otras
posibilidades de accién de la mujer, puesto que su movimiento y conexiones con el
pensamiento hacen que haya una dislocacion entre las reflexiones del destinatario de los
relatos y las visiones tradicionales de la sexualidad de la mujer. Parece, entonces, que la

risa expresa algunas ideas que no pueden ser dichas directamente. Lisa Perfetti indica que



“the Decameron shows that women, too, can use joking as a way to say indirectly what they
cannot say openly” (98). Por eso, controlar la expresion corporal de la risa va més alla de la
simple etiqueta, porque establece una normatividad de la expresion y concepcién de esta,
un cddigo de expresion; dicho control se debe a la vision negativa y cadtica que la risa
posee. En este caso, la convulsién que genera la risa en el cuerpo es una forma de expresion
del desplazamiento fuera de la normatividad; asimismo, este acto fisico suscita un
descentramiento en la reflexion que dicho espectador realiza del cuento, es decir, generar
conexiones, plantear hipétesis y conclusiones que se salen de la normatividad de la época.
De esta manera, la risa, debido al efecto corporal en el receptor, tendria un efecto similar en
el pensamiento, que se podria entender como un efecto de anestesia que inhibe el aparato
moral y de costumbres, para que el espectador piense de una forma descentrada, alterna,
capaz de comprender que el cuerpo femenino y su sexualidad no dependen de los demas,

sino de la mujer misma.

2.2 El vernaculo: una apuesta por la comicidad, la creacion y la recepcion

“Ut nullus credatur quod nonnisi in tribus linguis [Hebreo, latin y griego] Deus orandus sit;
quia in omni lingua Deus adoratur, et homo exauditur, si iusta petierit.”

Carolus Magnus, Patrologiae Latinae. Tomus XCVII. Operum Pars Prima, Sectio I, Capitularia Caroli Magni
Capitulare Francofurten AN 794, D 52, Cap. 54

El latin tuvo un lugar de privilegio en el periodo medieval, puesto que la difusion de ideas y
las leyes de los reinos eran escritos en esta lengua: “Latin continued as the language of
administration and learning until the Renaissance, and in some cases into the present
century” (Fisher 3). La produccion de los amanuenses, los florilegios y los textos de

disertacion teologica siempre estaban escritos en esta lengua, debido a su posicion



dominante en el imperio romano, y luego como vehiculo de transmisién y difusion de la
informacion en toda Europa. En el &mbito literario, el latin es referido como una lengua
pura®® y soberana: “Por su nobleza, porque la lengua latina es perpetua e incorruptible, y la
lengua vulgar es inestable y corruptible” (DA, Convivio, Trat. 1; V. 7, 577). Estas razones
le permiten a Dante concluir que “el latin expresa muchos conceptos mentales que la lengua
vulgar no puede expresar, como saben los que dominan uno y otro lenguaje, es mayor la
virtud del latin que la del habla vulgar” (Convivio, Trat. 1; V. 12, 577). Dicha vision de la
lengua vernacula plantearia, entonces, un reto para el escritor o el poeta, pues la vision de
esta impide una relacion armoénica con el arte®®. El grado de superioridad es tal, que habia
versiones en latin de obras escritas en vulgar (Curtius 48). A pesar de las creaciones en
vulgar desde el siglo XIl, el latin siguié siendo la lengua del arte, pues parte de la
produccion literaria de Dante, Petrarca y Boccaccio también esta escrita en esta lengua, sin
dejar de mencionar que hubo producciones poéticas en latin hasta el siglo XV1 (Curtius 49).
Por eso, a pesar del aumento de la produccion de obras en vernaculo, el latin mantuvo su
estatus durante largo tiempo, no solo como lengua administrativa y juridica, sino como
emblema de la produccion literaria.

No obstante, el mismo Dante es consciente de la potencia y capacidad de la lengua
vernacula. Mas adelante, el poeta indica que “La pronta liberalidad [las posibilidades que
brinda el vernaculo] se puede advertir en tres cosas que acompafian al comentario vulgar y

no habrian acompafiado al comentario latino. Es la primera dar a muchos; la segunda, dar

48 |a pureza del latin podria asociarse con su caracter religioso. Isidoro de Sevilla indica el caracter sagrado
del latin al relacionarlo con otras lenguas de prestigio: “Tres son las lenguas sagradas: la hebrea, la griega y la
latina, que de alguna manera especial destacan en todo el mundo... El conocimiento de estas tres lenguas es
necesario debido a la oscuridad que presentan las sagradas escrituras: cuando alguna palabra de estas lenguas
entrafie una duda gramatical o de significado, podra recurrirse a alguna de las otras dos” (IX, 1, 3, 729).

49 En este mismo apartado, Dante califica al latin como la lengua del arte: “porque el vulgar obedece al uso y
el latin obedece al arte” (Convivio, Trat. 1; V. 14, 577)



cosas utiles; la tercera, dar la dadiva sin que la pidan” (Convivio, Trat. 1; VIII. 2, 579).
Dicha liberalidad para el poeta tiene que ver con el beneficio que da la lengua y la
posibilidad de dar a varias personas sus contenidos, pues el mismo Dante es consciente de
la poca posibilidad de acceso de las personas al contenido en latin. Asimismo, para este
autor escribir en vulgar es un asunto de compromiso, que va mas alla del &nimo de lucro:
“De aqui para que en la dadiva haya pronta liberalidad y ésta se pueda notar en aquélla, es
imprescindible que esté limpia también de todo aspecto mercantil y que la dadiva no haya
sido pedida” (DA, Convivio, Trat. 1; VIII, 17, 581). Parece, entonces, que la apuesta de
Dante por el vernaculo esta ligada a un compromiso de divulgacion de ideas, que, por su
compromiso con los demas, no debe estar mancillado con la avaricia: “Y como reproche de
ellos afirmo que no deben ser llamados letrados, porque no adquieren la letra [el latin] para
su uso, sino para ganar dineros o dignidades con ella; ...digo que puede verse
manifiestamente como el latin habria beneficiado a pocos, mientras que el vulgar servira en
realidad a muchos” (Convivio, Trat. 1; IX. 3, 581). Estas citas permiten ver que, a pesar de
la vision pristina y elogiosa del latin, Dante identifica en el uso del vulgar la posibilidad de
acceder a un publico mayoritario®, que se beneficie de esta apuesta en cuanto accede a
ideas o contenidos antes lejanos —la dadiva dantesca—, debido a su compromiso de estar
desligada del aspecto mercantil.

Por altimo, un aspecto relevante para el poeta florentino es la atencion del receptor

frente al uso de la lengua. El indica que:

50 “Que no habria sido el latin cumplidor del mandato de su sefior y que lo habria propasado, puede
demostrarse con facilidad. Este sefior, es decir, estas canciones, a las cuales el comentario esta ordenado como
siervo, mandan y quieren ser preparadas para todos aquellos que pueden comprenderlas, de tal forma que
cuando ellas hablen sean entendidas; ... Ahora bien, el latin no las habria expuesto si no es a los letrados, pues
los demas no las hubiesen entendido” (Dante, Convivio, Trat. 1; VII. 11, 579)



Pues por este comentario [se verd] la gran bondad de la lengua vulgar en si
misma, porque se verd su virtud para expresar, casi al igual que la lengua
latina altisimos y novisimos conceptos de manera conveniente, adecuada y
suficiente; [virtud que no se podia expresar] bien en las composiciones
rimadas por los adornos accidentales que en ellas estan permitidos, como la
rima, el ritmo y el ndmero regulado; de la misma manera que no se puede
manifestar bien la belleza de una dama cuando los adornos del tocado y de
los vestidos hacen que se admire mas a estos que a ella misma...asi es como
estard este comentario, en el cual se podra ver la agilidad de sus silabas, la
propiedad de sus construcciones y las suaves oraciones que con él se hacen;
(Convivio, Trat. 1; X. 12, 583)

Esta explicacion permite reflexionar sobre dos elementos: la posibilidad de creacion poética
y la recepcién de las ideas mas que de la lengua. En el primer caso, Dante indica coémo su
comentario ilustra las posibilidades de creacidn: agilidad de las silabas, la propiedad de las
construcciones y suavidad de las oraciones. Estas caracteristicas podrian asimilarse como
un estilo sencillo, fluido y claro. Dichas caracteristicas serian importantes para evitar
distracciones que el ornato de la lengua produce en el significante, hecho que impide una
recepcion atenta del significado o contenido del mensaje. Por eso, Dante ve en el vernaculo
una posibilidad de iluminar, clarificar ideas:

En primer lugar expliguemos qué queremos decir cuando hablamos del
vulgar ilustre y por qué nos expresamos asi. Con el adjetivo ilustre
entendemos algo que brilla iluminando y que es a su vez iluminado. Asi,
Ilamamos ilustres a los hombres o porque, iluminados con el poder, iluminan
a los demas con la justicia y la claridad, o porque, ensefiados por maestros
excelentes, son ellos, a su vez, excelentes maestros, como, por ejemplo,
Séneca y Numa Pompilio. (DA, DVE, Lib. 1; XVII. 1, 760)

En el anélisis de De Vulgari, Joseph Zompetti indica la relacion que existe entre ilustre y
poder, asi como la connotacion que tiene este caracter ilustre en el uso del vernaculo:

Here, Dante equivocates “illustrious” with “power”. When the every-talk of
the common person is used in a way that is empowering, then it can be said
that such vernacular is “illustrious”. Dante used the term “illustrious”
because the vernacular language can be illuminating; it helps us to literally



see views and perspectives that would otherwise go unnoticed if we did not
consider the vernacular. (Zompetti parr. 16)

Por consiguiente, el uso del vernaculo permite ampliar el espectro de audiencia y permite, a
través de un estilo sobrio, abrir el espectro de pensamiento a temas que, sin el uso del
vulgar, habrian sido dificiles de percibir. Asimismo, da poder al receptor, pues ser capaz de
ver cosas antes no contempladas y comprender producciones literarias, lo convierte en un
ser capaz de comprender el mundo discursivo, antes ajeno a sus capacidades.

Por tal razon no es extrafio que la Commedia y el Cancionero estén escritos en
vulgar, pues las posibilidades de composicion, la intencion comunicativa y las posibilidades
de difusién hacian més asequible la obra al pablico. En De Vulgari (s. XIV), Dante indica
qué tipo de escritores deberian usar la lengua vulgar: “Después de haber afirmado que no
todos, sino solamente los mas excelentes poetas, deben emplear la lengua vulgar ilustre, es
logico que nos preguntemos si todos los asuntos pueden ser tratados en lengua vulgar o no”
(DVE, Lib. 2; 11. 1, 763). Esta catalogacion de excelentes poetas y temas apropiados es
crucial para este autor, dado que él considera que la literatura escrita en esta lengua debe
cumplir ciertas exigencias en las composiciones vernaculas. En esta clasificacion, el género
coémico no amerita este tipo de lengua excelsa; por el contrario, “Si tenemos que tratar un
tema comico, entonces convendra unas veces el estilo vulgar medio, y otras, el vulgar
inferior” (DVE, Lib. 2; IV. 5, 766). De acuerdo con esta afirmacion, la obra de Boccaccio
tendria una connotacion baja, inferior frente a otros géneros. No obstante, cabe recordar que
Dante indica cudles son las maximas para el uso de la ilustre lengua vulgar: “En primer
lugar, lo que es util...que ésta no es otra cosa que la salud. En segundo lugar, lo deleitable;
en esta linea diremos que lo maximamente deleitoso es lo que da mayor deleite al apetito, y

éste es el gozo amoroso” (DVE, Lib. 2; Il. 8, 764). La segunda méxima permite identificar



la obra de Boccaccio como algo digno, ilustre desde el punto de vista linguistico dantesco,
pues su Proemio es claro con respecto al deleite y el amor: “de los que las mencionadas
sefioras [que aman] que los lean podrén tener tanto deleite de las cosas placenteras
mostradas en ellos como Util consejo para poder distinguir lo que hay que rehuir y lo que
igualmente hay que seguir” (GB, DEC, Proemio, 14, 108, Hernandez, la cursiva es mia).
De esta manera, Boccaccio se libera de cualquier tipo de vision negativa, dado que su
interés y publico cumplen con los preceptos que Dante establece para el uso del vernaculo.

Ahora bien, el uso de la lengua, como se refiri6 antes, permite que un grupo amplio
de receptores, letrados y no letrados, puedan acceder al contenido de la obra del autor
florentino. Las posibilidades de uso en la prosa le permiten a este autor establecer el juego
de marcos narrativos que ya se ha explicado previamente. Asimismo, la difusion oral que
tuvo el Decameron y Canterbury sirve como evidencia para vislumbrar el alcance que estas
obras tuvieron, pues no solo aquellos que no tenian recursos para las copias tuvieron
contacto con la obra, también aquellos que no tenian formacion en latin, los iletrados.
Podria afirmarse, entonces, que ambos escritores fueron conscientes en las necesidades de
sus receptores (lectores y oyentes), sus limitaciones y la efectividad que el uso del
vernaculo tendria en la comprensién del contenido de sus textos. Esta apuesta del uso del
vernaculo para llegar a un publico fuera de su circulo literario y social es significativo,
puesto que las intenciones de produccidn, en este caso reconfigurar la vision de la mujer y
su cuerpo, requieren la recepcion de un grupo mayoritario de personas, diferente a los
grupos letrados, como los clérigos y monjes, que durante siglos produjeron contenidos con
una vision misogina y draconiana de la mujer y su cuerpo.

Ademas de la ampliacion del espectro de recepcion, el juego de creacién literaria

fue fundamental para que los escritores se decantaran por el uso del vernaculo. Uno de los



elementos que se podria tomar como referente para la eleccién, en pos de su intencion
comunicativa, es utilizar los registros de cada variante social para generar multiples
significados, es decir, la ambigiedad que posee la lengua verndcula para generar
interpretaciones en cada grupo social que es receptor del texto. En la reconstruccion de la
Poética perdida de Aristoteles, Richard Janko reconstruye la vision del filésofo acerca del
uso del vernaculo en la comicidad y sus razones: “Comic diction is common and popular,
and uses current words rather than glosses from dialect...the poet must endue his caracter
with their own native idiom, and use the local idiom himself” (Janko 97). De acuerdo con
esta reconstruccion, la diccion cédmica tiene una conexion directa con la forma de hablar
popular, compartida por un grupo significativo, numéricamente, de personas. Por eso, dotar
a los personajes con el dialecto propio establece un contexto propicio para el juego comico
linglistico, porque la ambigiedad de las construcciones comicas abre la posibilidad de
interpretacion con diferentes lectores.

Después de contar la historia de Peronella, su amante y como una tinaja grande le
permite a ella ocultar su infidelidad, el narrador presenta una reflexion sobre la
interpretacion de su publico femenino: “Filéstrato no supo hablar tan veladamente de las
yeguas partas que las sagaces seforas no se rieran de ello, fingiendo reirse de otra cosa”
(GB, DEC, VII, 3, 2, 759, Hernandez Esteban). Hablar de las yeguas partas es este cuento
se relaciona con la pasion desenfrenada con que Peronella y su amante Giannello tienen
coito, una imagen bastante grotesca para un publico femenino como el de las narradoras del
Decamerdn. En este caso, omitir la descripcion directa por esta alusion natural y social
enriquece la comprension del cuento, al mismo tiempo que revela un grado de inteligencia
notable por parte de las relatoras, pues ellas comprenden a profundidad el mensaje, aunque

fingen “reirse de otra cosa”. Este fragmento no solo presenta la capacidad de ambigiiedad



que la lengua vulgar posee para los efectos comicos, gracias a las diversidades de
connotaciones segun el registro linglistico de cada receptor, sino que resalta la inteligencia
de las mujeres para comprender la escena completamente, a pesar de los niveles de
codificacion que dicha expresion tiene. En 11,10, Boccaccio no se refiere directamente a la
dificultad que tiene el juez para estar con su esposa, sino que utiliza una referencia popular
del juego de ajedrez®!: “atin la primera noche para consumar el matrimonio acert6 a tocarla
una vez y poco le faltd esa vez para quedar en tablas” (GB, DEC, I, 10, 7, 341, Hernandez
Esteban); asimismo, Bartolomea, esposa del juez, realiza una metafora para referirse a la
sexualidad y su sexo: “Y os digo que si les hubieseis hecho guardar tantas fiestas a los
labradores que labraban en vuestras fincas, cuantas le haciais guardar al que tenia que
labrar mi pequefio campito, nunca habriais recogido un solo grano de trigo” (GB, DEC, I,
10, 32, 345, Hernandez Esteban, la cursiva es mia). Estas imagenes erdticas, segun Carlos
Bousofio, establecen un término segundo que “oculta el origen real, mitigdndolo y
poetizandolo, pero contribuye por afiadidura a aludir, en tercer lugar, siquiera
rudimentariamente, a un marco envolvente..., un entorno significativo mas amplio, una
forma de estar y vivir en el mundo. La metafora sugiere esta connotacion tercera” (citado
en Guillén 247). Estas metaforas eroticas cobran sentido y valor a través del vernaculo,
pues el ocultamiento del significado y el descubrimiento de este solo es posible si el
receptor puede comprender la lengua, sus connotaciones y conexiones con algunos
referentes de la sociedad.

Es importante resaltar esta multiplicidad de significacion y plasticidad que la lengua

vulgar tiene, dado que, a pesar de las reflexiones de Dante sobre el uso del vernaculo en la

51 En el texto en italiano se mantiene la misma referencia al ajedrez: “e di poco falld che egli quella una non
fece tavola” (Boccaccio, Decamerdén, 11, 10, 264, Ginguené).



escritura, la vision del vernaculo en el siglo XIV aln era peyorativa®2. Estas caracteristicas
que aporta la lengua vulgar son esenciales para Chaucer, puesto que la comicidad y
conexion con el receptor dependen de esta. En “El cuento del molinero”, los equivocos que
tiene Jhon, el esposo de Alison, son elementos cémicos que, gracias al uso de la lengua
vulgar, tienen cabida en el relato. EI primero de estos es el solecismo de este personaje al
referirse a uno de los instrumentos de Nicolas: “A este individuo le ha sobrevenido una
especie de ataque de locura con este astrobolio” (GC, CC, 142, Guardia Masso, la cursiva
es mia). Este error se convierte en un elemento comico, pues deforma la idea o referencia
del objeto, y su fuerza cdmica se sustenta en el uso del vulgar, puesto que la ignorancia de
términos o vocabulario del latin impedirian el contraste y anagnérisis del error de parte del
carpintero®®. Igualmente, es posible encontrar otro equivoco cuando este mismo personaje
se refiere al diluvio: “«jAy! Ahi llega el diluvio de Nowelis®*»” (GC, CC, 150, Guardia
Mass0). Este cambio en el nombre de un personaje biblico refuerza la comicidad de la
escena, porque dicho solecismo® no se presenta como una blasfemia, sino como reflejo de
la ignorancia de este personaje. Si dicho cambio se hubiera presentado en latin, habria
pasado como un error, debido a que este nombre hebreo, como la mayoria de nombres de
este origen, no son declinables en esta lengua. En este caso, es evidente la plasticidad que
tiene la lengua vulgar para generar efectos comicos, dado que evita que los receptores se

enfoguen en analizar dicha estrategia como un error del autor, sino que reconocen la

52 “Simpson remarks, as many have before him, that ‘writing in English had an especially low status in the
cultural environment into which Chaucer was born’” (citado en Butterfield 9).

53 Este juego también esté en el original inglés: se cambia el término astrolabe por el solecismo astroboly.

54 Esta palabra es similar a la utilizada en el manuscrito Hengwrt: “Nowelys”(The Miller’s Prologue and Tale
from the Hengwrt Manuscript of the Canterbury Tales | Representative Poetry Online, v.630).

%5 En inglés moderno: “And thought, ‘Alas! For here comes Nowell’s flood!”” (Chaucer, Canterbury, 99,
Wright).



deliberacion de dicho error en este personaje. De esta manera, el error da fuerza a la
situacion comica de la destruccion de su casa y la catalogacion de loco que luego recibe.
Finalmente, uno de los juegos semanticos® que permite el vernaculo en este cuento
aparece en el momento en que Nicolas trata de cortejar a Alison: “Con disimulo la palpd en
sus partes” (GC, CC, 138, Guardia Mass0). Este eufemismo de la version espafiola difiere
del lenguaje coloquial y tosco de las versiones de inglés moderno: “And on the quiet caught
her by the cunt®” (GC, CC, 85, Wright); no obstante, el manuscrito Hengwrt provee un
elemento més enriquecedor en el anlisis del vernaculo. En este, el acercamiento de Nicolas
se presenta de la siguiente manera: “As clerkes been / ful subtil and ful queynte/And
pryuely / he caughte hilre| by the queynte” (The Miller’s Prologue and Tale from the
Hengwrt Manuscript of the Canterbury Tales | Representative Poetry Online, vv.89-90).
Chaucer utiliza el término queynte que, ademas de mantener la rima con el anterior verso,
permite realizar un retruécano fonético que remplace la palabra cunte, mucho mas directa y
que, probablemente para este autor, no mantenia la sutileza poética de su obra, a pesar de
ser claro de sus alcances de obscenidad en el “Prélogo general”®®. Esta palabra tiene un
gran juego cémico en su uso, dado que en un primer momento se utiliza como un adjetivo
para indicar el ingenio, astucia e intelecto de los eruditos como Nicolas, y después se erige

como referencia de la vagina de Alison. A pesar de que se pueda arglir que esta palabra

5 Este analisis ya se presento en el capitulo 1, pagina 39. Se retoma nuevamente para indicar como este juego
cdmico semantico es posible gracias al uso del vernaculo.

57 En la version de Coghill, se cambia cunt por el término quim: “He made a grab and cuaght her by the quim”
(Chaucer, Canterbury, 109, Coghill).

%8 “Pero, en primer lugar, debo rogar a ustedes indulgencia en no atribuirme falta de refinamiento si utilizo
aqui un lenguaje sencillo al dar cuenta de su conversacion y conducta, y reproduzco las palabras exactas que
utilizaron. Pues ya saben ustedes, tan bien como yo, que quien repite una historia o un cuento que ha
explicado otro, debe hacerlo reproduciendo con la maxima fidelidad posible los términos utilizados, por
grosero o descuidado que sea su lenguaje”, (Chaucer, Canterbury, 84, Mass0, la cursiva es mia). Esta nota
aclaratoria del narrador prepara al lector sobre el contenido del libro y, al mismo tiempo, genera curiosidad
por encontrar dichos términos groseros o inadecuados.



tiene simplemente una conexion fonética con el érgano de la mujer, es innegable que la
posibilidad del juego seméantico que propone Chaucer entre una persona astuta y, de otra
parte, la corporeidad femenina genital, logran mdltiples conexiones hilarantes que
indudablemente se direccionan a un mismo objetivo: construir una estructura comica a
partir de las posibilidades de ambigiiedad que la lengua vernacula posibilita. De esta
manera, se puede afirmar que el uso del vernaculo en la obra de Chaucer permite, a partir
de su relacion homdgrafa y el juego semantico que implica, potenciar la comicidad del
cuento y los procesos de recepcion, comprension, conexion y reflexion en el pablico.
Asimismo, se podria establecer una intencién politica en el uso del vernaculo. En el
caso de Boccaccio, se podria suponer una necesidad de difusion de ciertas ideas y
contenidos, puesto que también escribi6 en latin. No obstante, presentar una vision de la
mujer en un grupo mas amplio permite incrementar las posibilidades de reflexion que, sin
duda alguna, el autor espera que su obra produzca. Al presentar una vision descentrada de
la mujer, Boccaccio invierte el orden de recepcion de nuevas ideas. Dado que,
exclusivamente en manos de la aristocracia estaba el acceso al conocimiento y la
produccion académica y literaria, era este estamento el que asimilaba estas ideas y las
reflejaba en sus comportamientos, como es el caso del amor cortés. Su propuesta tiene
entonces un caracter politico, no vinculado con la vision comprometida de Dante®®, sino
con la posibilidad de que su texto pueda ser difundido entre tantos potenciales receptores
como sea posible, sin ningun tipo de limitaciones como es el acceso a una lengua

desconocida (latin) o al texto fisico. Chaucer, ademas de las intenciones de difusion de sus

59 “The use of language, for Dante, became a weapon that the powerless could wield against the powerful
established order” (Zompetti).



textos y contenidos®, asi como de experimentacion semantica para generar comicidad, vive
en una época marcada por la Guerra de los Cien Afios. Ademéas del conflicto con los
franceses, existe un sentimiento colectivo de identidad que va a estar ligado a la
convivencia en un mismo lugar®! y, por consiguiente, con una forma de hablar especifica,
extendida y propia. Asi, pareciera que Chaucer propende por establecer una forma
particular de habla, una variedad dialectal que es hablada por las personas que habitan
Londres y que, debido a la guerra, hay que rescatar de su probable extincion®. No obstante,
la falta de referencias a esta situacion de guerra, la presentacién de diversos personajes de
los estamentos sociales, el uso de juegos linguisticos para establecer la comicidad con el
receptor, asi como la consciencia de recepcién, oral y escrita, del texto, permiten identificar
en Chaucer una propuesta politica que no esta sujeta a las circunstancias bélicas, sino que
esta relacionada con la posibilidad de acceder a un puablico mayor, no solo letrado. De esta
manera, su propuesta tiene como intencion la democratizacion de ideas, dado que el uso de
la lengua y la consciencia que existe sobre la difusion de la obra indican un gesto de
ampliacion e inclusion de varios grupos sociales como receptores de su literatura e ideas.

A pesar de algunas leves diferencias, ambos autores, desde puntos geograficos
diversos, confluyen en el uso del vernaculo no solo por simples retruécanos o referencias

coloquiales. Su propuesta narrativa requiere de un vehiculo capaz de abarcar un amplio

60 La necesidad de mantener las palabras para conservar la idea del texto es evidente en el poema de Chaucer
llamado “Adam Scriveyn”:

And for ther is so gret diversite

In Englissh and in writyng of oure tonge,

So prey | God that non myswrite the,

Ne the mysmetre for defaute tonge” (Chaucer citado en Dinshaw 4).
61 “In short there is a paradox here, familiar to anyone who dwells in a great city, that people can live sharply
juxtaposed in virtually autonomous clusters, and yet, given the right spark, suddenly feel a collective identity
that is not characterized by kind, race, occupation, or social status but precisely by the common experience of
civic dwelling” (Butterfield 207)
62 «An argument used in the English Parliament in 1295, 1344, 1346, and 1376 to raise money for the wars
was that French victory would annihilate the English language” (Fisher 7)



segmento de la poblacién, para asi, a través de los juegos de comicidad, establecer un
proceso de recepcion que tendra como efecto la reflexion sobre la mujer, su sexualidad y la
posibilidad de usar su cuerpo segln sus deseos. Esto permitiria entender que la mujer no es
un simple objeto de transaccién en el matrimonio y un ser esclavo de sus necesidades; por
el contrario, se ve el ejercicio de la sexualidad como una muestra de decision y poder sobre
su cuerpo, que no responde a instintos primarios sino a un deseo de agencia. Igualmente, el
uso del wvulgar, elemento caracteristico de la realidad del receptor, esta conectado
directamente con la vision de una mujer mas concreta, real, parte del contexto de este,
diferente a la mujer idealizada, abstracta y lejana a la experiencia del lector®. Por lo tanto,
el vernaculo estaria vinculado con los fendmenos a los que se enfrenta o con los que
convive el lector, mientras que el latin, debido a su carécter elevado y religioso, esta
supeditado a temas abstractos, a ideas que no estan necesariamente vinculadas con las
situaciones que el lector ve en la sociedad, como es la necesidad que existe en la mujer por

disponer autbnomamente de su sexualidad.

8 Las obras filosoficas estaban escritas en latin, asi como los tratados y algunos textos literarios. En estos
ultimos se pueden encontrar el Libro del amor cortés de El Capellan y Disciplina clericalis de Petrus Alfonsi.



Conclusiones
“Pero deseamos destacar una vez mas la relacion esencial de la risa festiva con
el tiempo y la sucesidn de las estaciones...Se le otorga singular importancia,
en sentido positivo, a lo nuevo y a punto de llegar. Esto adquiere luego un
sentido mas amplio y profundo: concreta la esperanza popular en un
porvenir mejor, en un régimen social y econémico mas justo,

en una nueva situacion”
Mijail Bajtin, La cultura popular en la Edad Media y en el Renacimiento

“Un texto no es entendido aqui como un documento de algo que existe

—de la forma que sea-, sino en cuanto reformulacion de la realidad ya formulada;
de esta manera llega al mundo algo que no se encontraba en él”

Wolfgang lIser, El acto de leer

La risa, en todas sus versiones y usos, nunca pierde su caracter critico, ain si se utiliza de
forma terapéutica, pues en ella subyacen procesos de comparacion, relacion vy
reconstruccion que llevan al receptor a reflexionar sobre su realidad. Ademas de esto,
permite afianzar, a partir de dicha reflexion, ideas o concepciones que marcan su relacion
con el mundo y la sociedad. Por ello, no extrafia que se haya utilizado la risa en las
celebraciones religiosas (risus paschalis) y textos didacticos, pues su ejercicio permite la
anagnorisis de una visién de mundo que, segun las intenciones de los autores, permite
establecer juicios y aprobaciones.

La pluralidad de temas en el Decamer6on y los Cuentos de Canterbury hacen
imposible afirmar que la comicidad sea el recurso principal para reflexionar sobre las
representaciones de la mujer. No obstante, su aparicion en los relatos de caracter erético,
aquellos en los que la sexualidad de la mujer es evidente, indican una toma de posicion del
tema y una forma de recepcion de este, asi como la omision de juicios negativos sobre el
ejercicio de la sexualidad. De cierta manera, en el caso de Boccaccio se puede pensar, a
través de este tipo de cuentos, en una mujer capaz de asumir y disfrutar su sexualidad, sin

que esto represente perjuicio alguno para ella. Esto no quiere decir que no existan limites en



sus acciones, pues el mismo autor, a través de sus narradores y personajes de ambos sexos,
condena aquellos actos de mujeres que buscan generar dolor fisico, directo y con sevicia en
otros hombres, asi como la entrega de su sexualidad a cambio de dinero. Se podria decir
que Boccaccio, a medida que amplia los limites de accidon de la mujer en su cuerpo,
propende por una moral mas laxa, siempre y cuando esto no afecte la integridad fisica de
los demés ni se desvirtle el ejercicio de su sexualidad con practicas condenadas por la
sociedad.

A pesar de la similitud con la propuesta del autor italiano, los pequefios giros que
hace Chaucer en algunas historias hacen pensar en una mayor liberalidad por parte del
autor. Si bien es cierto que en algunos apartados la mujer sigue sujeta al goce del hombre,
ella también es representada como alguien con control sobre si, en tanto que la realizacion
del coito depende de su decision, no de la fuerza o de la simple expresion del deseo del
hombre. Asimismo, la connotacion negativa que el dinero tiene en Boccaccio parece
desaparecer en Chaucer, pues, a pesar de que él ha sido influido por la tradicion cortesana y
la vision negativa del dinero en el amor, parece que en su obra esto pierde importancia.

Esta pluralidad de visiones de la mujer impide crear una vision univoca de las obras.
Stephen Kolsky sefala que “The Decameron does not make univocal declarations that
stand unchallenged for the duration of the text. It is often difficult to decipher the ‘correct’
moral message” (95). Esto es un problema, dado que la imagen de la mujer deambula entre
connotaciones opuestas®. Por otra parte, Branca ve en el Decameron una obra univoca,
unificada a partir de una intencion moralizadora, similar a la prototipica de los exempla: “In

comparison with the structure of episodic clusters of tales which characterizes the

64 “Both reflect woman as a contradictory creature, capable of good and evil, thus rendering the act of
interpretation problematic” (Kolsky 94)



collections of novellas which preceded it, the Decameron appears as a unified work, firmly
governed by a plan based on ideas, a work grounded in a precise moral structure of which
the so-called “frame” is an essential element” (311). Los sustentos de esta afirmacion
radican en la forma en que estd compuesta la obra, con un comienzo turbio (una primera
jornada sin orden tematico y con temas poco moralizantes), para pasar por una serie de
cuentos que, al final, terminan con un relato edificante de la mujer, en donde se muestra su
capacidad de sumision, abnegacion y entrega en pro de su matrimonio.

Este caracter ejemplar lo ratifica Branca a partir de observar en el Decameron el
papel de los cuentos tipo exempla y sus alusiones histéricas, dado que esta conexidn provee
a la obra de significado y valor: “In the Decameron, all the most clearly ‘exemplary’
novellas seek in historical allusion the center of gravitation of their most decisive
meanings” (316). A pesar de la existencia de cuentos de este tipo, el constante recuento de
la virtud de la honestidad por parte de la mujer y algunas posibles objeciones que el mismo
autor presenta, es claro que la dimension de la obra impide establecer una vision univoca,
general, que sea capaz de explicar la complejidad y diversidad tematica del Decameron. En
cuanto a las visiones de la mujer, el autor utiliza los marcos narrativos para guiar la
recepcion de dichas visiones, pues los criticos de cada cuento establecen valoraciones de la
mujer y su sexualidad que, a pesar de la concepcion religiosa de la sociedad, abren un

espacio para discutir una nueva forma de pensar la relacion de la mujer con su cuerpo®.

85 Graciela C4ndano afirma que “La funcién de EI Conde Lucanor — en términos de contar en prosa y en su
lengua verndcula— es a la literatura espafiola lo que el Decamero6n a la italiana y los Cuentos de Canterbury a
la inglesa” (Personajes, 39). Esta aseveracion tiene dos falencias importantes: en primer lugar, el texto
espafiol tiene una vision univoca y negativa de la mujer, mientras que los otros textos, como se ha visto en
este trabajo, amplian dicha visién univoca y miségina de la mujer; en segundo lugar, la intencién de cada
autor, manifiesta explicitamente en los textos, difieren notablemente, pues don Juan Manuel desea ensefiar,
dar provecho con su texto, mientras que Boccaccio desea entretener a mujeres enamoradas y Chaucer quiere
contar literalmente lo que sucedié en dicha peregrinacion. Por eso, a pesar de la aclaracion que hace para



En el caso de Chaucer, el uso de la comicidad busca otros fines diferentes a la
educacion y correccion de los malos habitos. Derek Pearsall asevera que “It will be seen
that Chaucerian comedy, on this definition of it, differs markedly from comedy as
classically defined, that is, as a socially normative literary form, working to correct our
behaviour through making us laugh at the ridiculousness of vice and folly” (161). Esto es
logrado a través de los personajes de Canterbury, tanto aquellos que son parte de los
cuentos, como los relatores de los mismos. Asi, Chaucer logra crear un ejercicio de reflejo
del receptor en estos, para omitir, a través de los motivos comicos, cualquier tipo de juicio
moral de la obra, en especial de los personajes femeninos y su uso del cuerpo.

La diversidad de temas y visiones de la mujer en ambos textos pareciera, en un
primer momento, un escollo para indicar una vision especifica de la mujer. Sin embargo,
dicha variedad no se erige como obstaculo, sino como posibilidad para presentar una vision
de la mujer mas compleja, amplia y libre de juicios morales de la sociedad. En este caso, se
podria decir que la comicidad funciona como un mecanismo de anestesia de la moral de la
sociedad para establecer, como potencia, una perspectiva diferente de la mujer, su cuerpo y
su sexualidad, en donde ya no esta supeditada por las funciones reproductivas, economicas
y didacticas de la época, sino que es un ser autbnomo, con proyecciones mas alla de
funciones especificas y con deseos de decidir sobre su propio cuerpo. De esta manera,
Boccaccio y Chaucer brindan a la mujer un espacio de despliegue impensado, libre de
limitaciones o juicios; al mismo tiempo, dotan a la literatura, a la prosa, de una capacidad
diferente, propia, en la que los nuevos problemas de la sociedad tienen un lugar de

discusion sin ningun tipo de escarnio, leccion o consecuencia. En esta medida, ellos

realizar su analogia (contar en prosa y en lengua vernacula), Candano parte de una asimilacién cuestionable y
poco relevante, pues no tiene en cuenta las intenciones detras del estilo de narracion y el uso de la lengua.



propenderian por una literatura libre del papel prototipico de entretenimiento y didactismo,
una literatura que se nutre de su pasado para pensar en las posibilidades que tienen los seres
humanos en la realidad. Por eso, la risa que generan sus cuentos es horizontal, pues evita
jerarquias en la vision de la mujer y su sexualidad; amplia la vision del cuerpo de la mujer,
ya no como un objeto estereotipado de invectivas y sojuzgamientos, sino como extension

de las decisiones cotidianas de la mujer y sus deseos.



Bibliografia
Fuentes primarias

Boccaccio, Giovanni. Decameron. Editado por Maria Hernandez Esteban, Catedra, 2007.

---. Il Decameron di Messer Giovanni Boccaccio. Editado por Pierre Louis Ginguené, NV-
4 v., Ciardetti, 1822, https://archive.org/search.php?query=%28Ciardetti%29 AND
title%3A%2811 decameron di Messer%29.

---. Il Decamerone: con prefazione e glossario di Angelo Ottolini. 6a ed, U. Hoepli, 1951.

Chaucer, Geoffrey. Cuentos de Canterbury. Editado por Pedro Guardia Masso, Catedra,
1991.

---. The Canterbury tales. Editado por Nevill Coghill, Allen Lane, 1977.

---. The Canterbury tales. Editado por David Wright, 3ra ed., Oxford University Press,
2011.

Fuentes secundarias

Alighieri, Dante. “El Convite”. Obras completas, editado por José Luis Gonzélez Ruiz,
Nicolas; Bertini, Giovanni y Gutiérrez Garcia, 4a ed, Catolica, 1980, pp. 565-691.

---. “La Divina Comedia”. Obras completas, editado por José Luis Gonzélez Ruiz, Nicolas;
Bertini, Giovanni y Gutiérrez Garcia, 4a ed, Catdlica, 1980, pp. 17-534.

---. “Sobre la lengua vulgar”. Obras completas, editado por José Luis Gonzélez Ruiz,
Nicolas; Bertini, Giovanni y Gutiérrez Garcia, 4a ed, Catolica, 1980, pp. 743-76.

Allen, Valerie. On farting: Language and laughter in the middle ages. Springer, 2010.

Anbnimo. Libro de Apolonio. Editado por introduccion y notas de Dolores Corbella,
Catedra, 2017.

Aristoteles. Partes de los animales; Marcha de los animales; Movimiento de los animales.
Editado por Elvira y Almudena Alonso Miguel Jiménez Sanchez-Escariche, Editorial
Gredos, 2000.

Arner, Timothy D. “No Joke: Transcendent Laughter in the Teseida and the Miller’s Tale”.
Studies in Philology, vol. 102, num. 2, The University of North Carolina Press, 2005,
pp. 143-58.

Auerbach, Erich. Lenguaje literario y pablico en la baja latinidad y en la Edad Media.
Editado por Luis Lopez Molina, Seix Barral, 1969.

Azuela, Maria Cristina. “El traductor burlado en algunas versiones del Decameréon”. Acta
Poética, vol. 25, nim. 1, octubre de 2015, doi:10.19130/iifl.ap.2004.1.119.

Bajtin, Mijail Mijailovich. La cultura popular en la Edad Media y en el Renacimiento, el
contexto de Francois Rabelais. Alianza Editorial, 1987.

Barberino, Francesco. Del reggimento e costumi di donna. Editado por Carlo Baudi di
Vesme, vol. 2, Romagnoli, 1875.

Benedictow, Ole Jargen. La peste negra : la historia completa. Ediciones Akal, 2011.



Bertini, Ferruccio. La Mujer medieval. Alianza, 1991.

Bishop, Louise M. “‘ Of Goddes pryvetee nor of his wyt”: Confusion of Orifices in
Chaucer’s Miller’s Tale”. Texas Studies in Literature and Language, vol. 44, nim. 3,
University of Texas Press, 2002, pp. 231-46.

Blanco, José. “El texto del Decameron: entre autdgrafos y ediciones criticas”. Alpha
(Osorno), num. 23, scielocl, 2006, pp. 293-302, https://dx.doi.org/10.4067/S0718-
22012006000200019.

Branca, Vittore. Boccaccio: the man and his works. Editado por Richard Monges y Robert
C Clements MacAuliffe, Dennis J, New York University Press New York, 1976.

Butterfield, Ardis. The Familiar Enemy: Chaucer, Language, and Nation in the Hundred
Years War. Editado por Oxford University Press, Oxford University Press, 20009.

Candano Fierro, Graciela. “La risa en El Conde Lucanor”. Actas del XV Congreso de la
Asociacion Internacional de Hispanistas : “Las dos orillas”, vol. 21, nim. 1, 2007,
pp. 323-30, https://cvc.cervantes.es/literatura/aih/pdf/15/aih_15_ 1 032.pdf.

---. La seriedad y la risa: la comicidad en la literatura ejemplar de la Baja Edad Media.
Vol. 7, UNAM, 2000.

---. “Personajes comicos en la Disciplina clericalis y El Conde Lucanor”. Acta poética, vol.
30, num. 1, 2009, pp. 29-59, doi:http://dx.doi.org/10.19130/iifl.ap.2009.1.307.

Casas, Felicia de. Fabliaux : cuentos franceses medievales. Tercera ed, Catedra, 2005.

Clarke, K. P. “Chaucer and Italy: Contexts and/of Sources”. Literature Compass, vol. 8,
num. 8, Wiley Online Library, 2011, pp. 526-33.

Cohen, Gustave. “La vida literaria en la Edad Media: la literatura francesa del siglo IX al
XV”. Seccidon de Lengua y Estudios Literarios, editado por Margarita Melken, Fondo
de Cultura Econdémica, 1958.

Cohn, Samuel Kline. The Black Death Transformed : Disease and Culture in Early
Renaissance Europe. Arnold, 2002.

Colish, Marcia L. Medieval foundations of the western intellectual tradition, 400-1400.
Yale University Press, 1999.

Cuenca, Luis Alberto de. Guillermo de Aquitania. Poesia completa. Siruela, 1983.

Curtius, Ernst Robert. Literatura Europea y Edad Media Latina. Fondo de Cultura
Economica, 1955.

de Sevilla, Isidoro. Etimologias. Editado por José. Oroz Reta y Manuel-Antonio Marcos
Casquero, Biblioteca de Autores Cristianos, 2004.

de Troyes, Chrétien. El caballero de la carreta. Editado por Carlos Garcia Gual y Luis
Alberto de Cuenca, Alianza Editorial, 1988.

Dean, James. “Dismantling the Canterbury Book”. PMLA, vol. 100, nim. 5, Modern
Language Association, 1985, pp. 74662, doi:10.2307/462095.

Digitalisierte Sammlungen der Staatsbibliothek zu Berlin: Werkansicht - PPN725545607 -
Ubersicht mit Inhaltsverzeichnis. https://digital.staatsbibliothek-
berlin.de/werkansicht?PPN=PPN725545607&PHYSID=PHYS_0029&DMDID=DM
DLOG_0001. Consultado el 21 de octubre de 2018.



Dinshaw, Carolyn. Chaucer’s sexual poetics. University of Wisconsin Press, 1989.

Duby, Georges. EIl amor en la Edad Media y otros ensayos. Editado por Ricardo Artola,
Alianza Editorial, 1990.

---. El caballero, la mujery el cura : el matrimonio en la Francia feudal. Taurus, 1982.

---. “El modelo cortés”. Historia de las mujeres en Occidente. La Edad Media, editado por
Michelle Duby, George y Perrot, 4a. ed., Taurus Minor, 2003, pp. 319-39.

---. Mujeres del siglo XII: Recordando el linaje femenino. Andrés Bello, 1995.

Eco, Umberto. Historia de la belleza. 2a ed., Lumen, 2014.

El Capellan, Andrés. Libro del amor cortés. Editado por Pedro. Rodriguez Santidrian,
Alianza Editorial, 2006, http://ticuna.banrep.gov.co:8080/cgi-
bin/abnetclwo20/08370/ID3ecdfa81/NT4.

Fish, Stanley Eugene. Is there a text in this class?: The authority of interpretive
communities. Harvard University Press, 1980.

Fisher, John H. The Importance of Chaucer. Southern Illinois University Press, 1992,
http://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&db=nlebk&AN=21165&lang=es
&site=ehost-live.

Fleming, Ray. “Happy Endings? Resisting Women and the Economy of Love in Day Five
of Boccaccio’s Decameron”. Italica, vol. 70, nim. 1, JSTOR, 1993, pp. 30-45.

Guillén, Claudio. Multiples moradas : ensayo de literatura comparada. Tusquets, 1998.

Hamesse, Jacqueline. “El modelo escolastico de la lectura”. Historia de la lectura en el
mundo occidental, Taurus Ediciones, 1997, pp. 157-86.

Hauser, Arnold. “El romanticismo de la caballeria cortesana”. Nueve ensayos sobre el amor
v la cortesia en la Edad Media, editado por Ana Basarte, Ed. Facultad de Filosofia y
Letras, 2012, pp. 35-82, http://www.worldcat.org/title/nueve-ensayos-sobre-el-amor-
y-la-cortesia-en-la-edad-media/oclc/913090347&referer=brief_results.

Heffernan, Carol Falvo. “Chaucer’s" Miller’s Tale" and" Reeve’s Tale," Boccaccio’s"
Decameron," and the French Fabliaux”. Italica, vol. 81, nim. 3, JSTOR, 2004, pp.
311-24, http://www.jstor.org/stable/27668925.

Huizinga, Johan. El otofio de la edad media : estudios sobre la forma de la vida y del
espiritu durante los siglos XIV y XV en Francia y en los Paises Bajos. Editado por
José Gaos, Alianza Editorial, 1978.

Iser, Wolfgang. El acto de leer : teoria del efecto estético. Taurus, 1987.

Janko, Richard. Aristotle on comedy : Towards a reconstruction of Poetics I1. University of
California Press, 1984,

Juan Manuel Infante de Castilla. EI Conde Lucanor o Libro de los enxiemplos del Conde
Lucanor et de Petronio. Editado por José Manuel Blecua, Castalia, 1969.

Kolsky, Stephen D. The genealogy of women: studies in Boccaccio’s De mulieribus claris.
Peter Lang Publishing, 2003.

Le Goff, Jacques. “Rire au Moyen Age”. Les Cahiers du Centre de recherches historiques,
num. 3, Centre de Recherches Historiques, abril de 1989, doi:10.4000/ccrh.2918.

Lomperis, Linda, y Sarah Stanbury. “Feminist approaches to the body in medieval



literature”. New Cultural Studies; New Cultural Studies. TA -, University of
Pennsylvania, 1993.

Lopez Alcaraz, Josefa. Los fabliaux. Universidad de Murcia, 1990.

Lorris, Guillaume de. Le roman de la rose / El libro de la rosa. Editado por Carlos Alvar,
Quaderns Crema, 1985.

Lorris, Guillaume de, y Jean de Meun. El libro de la rosa. Editado por Julian Alvar, Carlos
y Muela, Ediciones Siruela, 2003.

---. Le roman de la rose: édition d’aprés les manuscrits BN 12786 et BN 378. Editado por
Armand Strubel, Librairie générale frangaise, 1992.

Mazzotta, Giuseppe. The world at play in Boccaccio’s Decameron. Princeton University
Press, 1986.

Migiel, Marilyn. A Rhetoric of the Decameron. University of Toronto Press Incorporated,
2003, d0i:10.1353/ren.2008.0615.

---. “Boccaccio and women”. The Cambridge Companion to Boccaccio, editado por Guyda
Armstrong et al., Cambridge University Press, 2015, pp. 171-84, doi:DOI:
10.1017/CC0O9781139013987.013.

Morgan, Gerald. “Obscenity and fastidiousness in The Miller’s Tale”. English Studies, vol.
91, num. 5, Taylor & Francis, 2010, pp. 492-518.

Nocita, Teresa. Boccaccio, the Decameron and the Hamilton 90 Codex.
http://www.spolia.it/online/it/documents/nocita2.pdf. Consultado el 6 de septiembre
de 2018.

Opitz, Claudia. “Vida cotidiana de las mujeres en la Baja Edad Media (1250-1500)”.
Historia de las mujeres en Occidente. La Edad Media, editado por Christiane
Klapisch-Zuber, 3a ed., Taurus Ediciones, 2003, pp. 340-410.

Pearsall, Derek. “The Canterbury Tales I11”. The Cambridge Companion to Chaucer,
editado por Jill Mann y Piero Boitani, 2a ed., Cambridge University Press, 2004, pp.
160-77, doi:DOI: 10.1017/CCOL0521815568.010.

Perfetti, Lisa Renée. Women & laughter in medieval comic literature. University of
Michigan Press, 2003.

Petrus Alfonsi. Disciplina clericalis. Editado por Angel Gonzalez Palencia, Maestre, 1948,
http://ticuna.banrep.gov.co:8080/cgi-bin/abnetclwo20/08153/IDdfc61063/NT1.

Pitcher, Jhon A. “Chaucer’s Feminine Subjects: Figures of Desire in the Canterbury Tales”.
Medieval Feminist Forum: A Journal of Gender and Sexuality, vol. 50, nim. 1,
Society for Medieval Feminist Scholarship, 2015, pp. 145-47.

Potter, Joy Hambuechen. Five frames for the Decameron: Communication and social
systems in the Cornice. Vol. 556, Princeton University Press, 1982.

Psaki, F. Regina. “Voicing gender in the Decameron”. The Cambridge Companion to
Boccaccio, editado por Guyda Armstrong et al., Cambridge University Press, 2015,
pp. 101-18, doi:DOI: 10.1017/CC0O9781139013987.009.

Riquer, Martin de. La lirica de los trovadores. Tomo I: Poetas del siglo XII. Consejo
Superior de Investigaciones Cientificas, 1948.



Ruiz, Juan. Libro de buen amor. Editado por Enrique Hoyos Olier, Panamericana, 1996.

Saenger, Paul. “La lectura en los tltimos siglos de la Edad Media”. Historia de la lectura
en el mundo occidental, Taurus Ediciones, 1997, pp. 187-230.

Strohm, Paul. “The social and literary scene in England”. The Cambridge Companion to
Chaucer, editado por Jill Mann y Piero Boitani, 2a ed., Cambridge University Press,
2004, pp. 1-19, doi:DOI: 10.1017/CCOL0521815568.001.

The Miller’s Prologue and Tale from the Hengwrt Manuscript of the Canterbury Tales |
Representative Poetry Online. https://rpo.library.utoronto.ca/poems/millers-prologue-
and-tale-hengwrt-manuscript-canterbury-tales. Consultado el 3 de agosto de 2018.

Todorov, Tzvetan. Gramatica del Decameron. Vol. 4, Taller de Ediciones, Josefina
Betancor, 1973.

Trokhimenko, Olga. “Women’s Laughter and Gender Politics in Medieval Conduct
Discourse”. Laughter in the Middle Ages and Early Modern Times: Epistemology of a
Fundamental Human Behavior, Its Meaning and Consequences, editado por Albrecht
Classen, Walter de Gruyter, 2010, pp. 243-64.

Wallace, David. “Chaucer’s Italian inheritance”. The Cambridge Companion to Chaucer,
editado por Jill Mann y Piero Boitani, 2a ed., Cambridge University Press, 2004, pp.
36-57, doi:DOI: 10.1017/CCOL0521815568.003.

Weisberg, David. “Telling Stories about Constance: Framing and Narrative Strategy in the
‘Canterbury Tales’”. The Chaucer Review, vol. 27, nim. 1, Penn State University
Press, 1992, pp. 45-64, http://www.jstor.org/stable/25094223.

Zompetti, Joseph P. “A Theory of Vernacular Rhetoric: Reading Dante’s De Vulgari
Eloquentia”. Inquiries Journal, vol. 9, num. 04, 2017, p. 1,
http://www.inquiriesjournal.com/a?id=1617.



Indice de autores

A
Alfonsi 4, 86
Arcipreste de Hita 4
Aristoteles 4,69, 70, 80
B
Bajtin 34,87
Barberino 71

Boccaccio 26, 27, 35, 36, 38, 41, 43, 48,
51, 53, 54, 57, 78, 84
Branca 43,44, 51, 89
C

Curtius 75

Ch

Chaucer 2,4,11, 12, 13, 15, 26, 28, 30,
37,38, 39, 41, 42, 43, 61, 62, 63, 65, 66,
68, 82, 83, 84, 85, 88

D

Dante 11,12, 20, 21, 75, 76, 77, 78, 82,
84, 85
Duby 57,24

El Capellan 16, 31, 56, 86
G

Guillermo de Aquitania 8
J

Juan Manuel 90, 95
L

Lorris 18, 22,71
M

Meun 21

Migiel 58, 59, 60
P

Petrarca 11,12, 20, 21, 51, 75
T

Troyes 19



