
Chasqui

Susana San Juan como resistencia y límite al poder patriarcal en Pedro Páramo de Juan 
Rulfo  

Author(s): Erika Almenara 

Source: Chasqui , Noviembre 2023, Vol. 52, No. 2 (Noviembre 2023), pp. 127-142 

Published by: Chasqui 

Stable URL: https://www.jstor.org/stable/10.2307/27258453

JSTOR is a not-for-profit service that helps scholars, researchers, and students discover, use, and build upon a wide 
range of content in a trusted digital archive. We use information technology and tools to increase productivity and 
facilitate new forms of scholarship. For more information about JSTOR, please contact support@jstor.org. 
 
Your use of the JSTOR archive indicates your acceptance of the Terms & Conditions of Use, available at 
https://about.jstor.org/terms

Chasqui  is collaborating with JSTOR to digitize, preserve and extend access to Chasqui

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:42:08 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms

https://www.jstor.org/stable/10.2307/27258453


Susana San Juan como resistencia y límite al poder 
patriarcal en Pedro Páramo de Juan Rulfo

Erika Almenara
University of Arkansas

Son muchas las lecturas que se han desarrollado en torno al personaje de 
Susana San Juan (Molloy, Bastos, Alonso, Aguinaga, de Valdés, entre otros y otras); 
pocas han logrado, sin embargo, percatarse del elemento político que guarda dicho 
personaje. Estas lecturas nos han proporcionado interesantes perspectivas desde 

Pedro Páramo (1955) y en particular Susana San Juan. Por ejemplo, varios de los 
acercamientos a la obra y al personaje se han preocupado por estudiar el cuerpo 
de Susana como resistencia, la manera en que su locura y marginalidad afecta a 
las y los demás personajes, su existencia como hilo conductor que orienta al lector 
sobre los motivos principales de la novela, y el potencial creador de Susana desde 
la palabra no dicha. 

Entre estas lecturas, sin embargo, se ausentan las consecuencias que el 

patriarcal de aquellos padres que gobiernan y manejan la existencia de las y los 
pobladores de Comala. Así, en el presente artículo propongo analizar al personaje 
de Susana San Juan como espacio de resistencia y límite al poder patriarcal 
representado en la novela por Pedro Páramo, padre económico, el padre Rentería, 
padre religioso, y Bartolomé San Juan, padre biológico. Como se demostrará a lo 
largo del escrito, este poder patriarcal es movilizado por una urgencia de poder y 
posesión que se traduce en una fuerza corruptora extendida a las relaciones que 
los tres padres mantienen entre sí y entre los demás pobladores de Comala. Con 
ello, Pedro Páramo evidencia la manera en la que operan las relaciones sociales 
patriarcales, en tanto cada uno de los padres persigue la posesión de gente y tierra 
(Páramo), del más allá (Rentería) y del cuerpo femenino (Bartolomé San Juan), en 
ejercicio de su derecho y virtud por ser varones hegemónicos con poder.

Para comenzar el análisis debemos recordar que Pedro Páramo existe 

Es decir, el texto que estamos leyendo—las historias que conocemos a través de 
él—se presentan ante nosotros a propósito del viaje que lleva a cabo Preciado hacia 
Comala, persiguiento el reconocimiento del padre como tal hacia él, su hijo. Como 
lectores tenemos acceso a esta información desde las primeras páginas, cuando 
Preciado expresa: “vine a Comala porque me dijeron que acá vivía mi padre, un 
tal Pedro Páramo” (Rulfo 109). Esta indagación es la que hace posible el desarrollo 

father” (Dove, Catastrophe 434), sea central en su constitución, ya que representa 
el hilo conductor que atraviesa todo el texto. Menciono esto debido a que considero 

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:42:08 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



128 Susana San Juan como resistencia y límite al poder patriarcal 

que Susana San Juan, incluso, resiste a la existencia misma de una novela que 

se adjudica la validación de la propia subjetividad, pues notamos que la madre de 
Preciado motoriza dicha búsqueda, como forma de completar la existencia de su 
hijo. Al negar a sus tres padres, Susana San Juan se coloca al otro lado del extremo 
que hace posible la constitución del texto como tal, consiguiendo su independencia 
(del dominio masculino), inclusive, del mismo autor, es decir, su creador.

El más representativo de los tres padres es Pedro Páramo, dueño de La 
media Luna y de toda la tierra que se puede abarcar con la mirada desde dicha 

posición superior en relación al resto de espacios y ciudadanos de Comala. Páramo 
posee una serie de hijos a los que le interesa bautizar y marcar con su apellido 
en una urgencia por dejar la huella de su paternidad en ellos. Sin embargo, es un 
padre que ha abandonado a todos sus hijos como es el caso de Juan Preciado. A 
pesar de esta apatía frente a su rol paterno, entendemos que el hecho de esparcir 
su apellido y sus genes entre la población de Comala, le otorga, hasta cierto punto, 
una presencia que se trasluce también en una que es patriarcal, puesto que expone 
una preocupación por la reproducción de la vida y la subsistencia de la misma 
como formas de expandir su dominio y autoridad. Las palabras de Dove a este 
respecto resultan iluminadoras: “The dead social order was paternalistic, based 
on relationships or feudal service with power invested in the father/chieftain, 
Pedro Páramo […] stresses the power of father and obedience” (Catastrophe 435).

En las primeras páginas de la novela, caemos en cuenta que decir provoca 
la ejecución de actos. El viaje que inicia Juan Preciado hacia Comala se produce 
debido al decir de la madre y luego a su propio decir: “Entonces no pude hacer 
otra cosa sino decirle que así lo haría, y de tanto decírselo se lo seguí diciendo aun 
después que a mis manos les costó trabajo zafarse de sus manos muertas” (Rulfo 
109). De igual manera, el decir de los personajes produce actos que en el caso de 
Pedro Páramo funcionan como refuerzo de su poder patriarcal. Así, por ejemplo, 
su voz irrumpe en la narración de la novela desplazando, primero, a la de Juan 
Preciado y posteriormente a la de otros y otras personajes. La primera intrusión 
de este tipo se realiza en el recuerdo de Susana San Juan, el cual acontece cuando 
Páramo niño se encuentra en el baño, observando el agua de la lluvia hacer agujeros 

generará Susana San Juan para resistir su opresión y sujeción, posteriormente. Esta 
intervención de Páramo tiene un efecto disminuido en cuanto a que se produce junto 
al recuerdo frustrado de Susana San Juan, es decir, su presencia en la irrupción se 

Desde la infancia, Pedro Páramo presenta un interés por la acumulación 
de dinero y muestra una aspiración por presidir de forma exclusiva un sistema 
económico que sólo él maneja. El siguiente fragmento ilustra su preocupación 
por los cálculos monetarios:

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:42:08 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



Erika Almenara 129

Se dio una vuelta por la repisa del Sagrado Corazón y encontró 
veinticuatro centavos. Dejó los cuatro centavos y tomó el veinte […] a tu 

dinero. Encontró un peso. Dejó el veinte y agarró el peso. “Ahora me 
sobrará dinero para lo que se ofrezca”, pensó. (Rulfo 117)

De esta manera, se deja notar una atracción por la posesión de bienes de valor, así 
como por dirigir un sistema económico en el cual la cuantía de sus bienes vaya en 
aumento y se traduzca en un beneficio para él, para hacer “lo que se le ofrezca” 
(Rulfo 117); es decir, para sumir un control sobre la vida, las personas y la tierra 
a partir del poder económico. Estos bienes incluyen a Susana San Juan, a la que 
Páramo pretenderá contar dentro de sus pertenencias materiales, aunque, según 
se desarrollará en este artículo, ella frustra dicho intento.

Por otro lado, también durante la infancia, Páramo cae en cuenta de que 
para generar dinero es necesario ser el jefe: “No estás allí para ganar dinero, sino 
para aprender; cuando ya sepas algo, entonces podrás ser exigente. Por ahora 
eres sólo un aprendiz; quizá mañana o pasado llegues a ser tú el jefe” (Rulfo 121). 
Es, pues, en efecto lo que logra Pedro Páramo al crecer, convertirse en el jefe del 
pueblo, pues no se resigna a la pobreza que embaraza a su familia; para él es preciso 
“que se resignen los otros” (Rulfo 121). Se constituye, de esta forma, como padre 
económico de Comala y pretende serlo, así mismo, de Susana San Juan y sumarla 
a la acumulación de los tantos bienes que ha multiplicado a lo largo de su vida; 
en su caso, como señala Dove, “accumulation and monopolization—of women, 

physical violence […] and more upon a relentless work of reenscription” (Dove, 

que se fragua desde su marginalidad y agencia subalterna.
Una vez constituido como jefe de Comala, Pedro Páramo posee el 

monopolio de decidir sobre la vida de las y los habitantes y estos así lo reconocen: 
“Me dejó cojo, como ustedes ven, y manco si ustedes quieren. Pero no me mató” 

soberano o sujeto que maneja y distribuye la hegemonía, Páramo “proves not to 
need law to create law” (Agamben, Sovereign 18), sobre todo en lo que concierne 
a la apropiación de tierras: “¿Cuáles leyes, Fulgor? La ley de ahora en adelante 
la vamos a hacer nosotros” (Rulfo 135). Él, Fulgor, conserva la fuerza de la ley 
“because it pleased the sovereign [Páramo]” (Agamben, State 38): “Eso déjalo 
para después. No te preocupen los lienzos. No habrá lienzos. La tierra no tiene 
divisiones” (Rulfo 133). Páramo determina, así, cuáles son las leyes, encarna la 
soberanía de las mismas, y también decide qué rol le merece a cada persona dentro 
de la sociedad que compone a Comala, “everything is born from him, everybody 
lives (and dies) from him and under him (Dove, Catastrophe 442):

Eres un niño.
No quise quebrarle su contento.

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:42:08 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



130 Susana San Juan como resistencia y límite al poder patriarcal 

A pesar de todo, eres un niño.
Esta bien, patrón. (Rulfo 135)

Vemos aquí la infantilización que lleva a cabo Pedro Páramo con respecto a Fulgor, 
tanto como con otros y otras personajes de la novela. Esto lo encuentro relacionado 
a su poder patriarcal que lo coloca en el lugar de la soberanía y en capacidad 
de opresión y sujeción de las mujeres, niños y otros personajes masculinos que 
infantiliza para poder dominarlos y ejercer dicha opresión y sujeción. Cabe 
mencionar la importancia que se le adjudica al lenguaje para mantener el discurso 
patriarcal que produce Pedro Páramo. Éste se inquieta por la forma en que los 
demás se dirigen hacia él como notamos en el siguiente diálogo:

¿Por qué no te sientas?

Como tú quieras. Pero no se te olvide el “don”. (Rulfo 131)

Ese “don” es la marca lingüística que distingue a Pedro Páramo de otros varones 
con quienes no comparte el poder patriarcal, el cual suele definirse como un 
gobierno de padres. A través de la infantilización de los pobladores varones de 
Comala que mencionamos anteriormente, Páramo se auto designa como el padre 
más poderoso que ejerce la autoridad bajo su patrimonio, es decir Comala. Así, 
a través de esta marca lingüística del “don”, Pedro Páramo exige que su poder 
patriarcal sea reconocido y confirmar que después de éste y de él mismo no hay 
nada más, la palabra de Páramo es la ley en Comala. Advertimos nuevamente la 
importancia del decir abordada en los párrafos anteriores. El control sobre este, 
pues, no encuentra cabida en el lenguaje que produce Susana San Juan, ya que el 
suyo es un discurso ininteligible debido a que se le considera loca, como veremos 
posteriormente. 

Hemos mencionado que Pedro Páramo se impone como padre económico 
de Susana San Juan; con esto, no procuro excluir a los otros dos padres de la 
preocupación económica que los atañe. El ansia por el dinero y la posesión atraviesa 
a los tres padres y se convierte en un elemento de complicidad entre ellos; existe, 

este deseo de posesión y acumulación que se proyecta de manera colectiva hacia 
el cuerpo y espíritu de Susana San Juan, dará motivo para que se gestione una 
eliminación entre los tres padres, supresión a la que sobrevivirá Pedro Páramo 
por ser el más poderoso, en tanto se constituye también como padre de Rentería 

es Susana San Juan.
En el caso del padre Rentería, representante de Dios y del mundo 

espiritual en Comala, quien otorga la salvación y el perdón, tanto como el acceso 
al más allá, es comprado por el padre económico en un reconocimiento de que 
“las oraciones no llenan el estómago” (Rulfo 128). Los ruegos y reclamos de 

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:42:08 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



Erika Almenara 131

Rentería ha permitido: “Ese hombre de quien no quieres mencionar su nombre ha 
despedazado a tu iglesia y tú se lo has consentido. ¿Qué se puede esperar ya de 

realidad “the rock on which the church has been built” (Dove, Catastrophe 443). 
Esta concesión que se le otorga responde a la necesidad de dinero para continuar 
solventando los gastos de la iglesia, pero sobre todo, los gastos del propio padre 
Rentería: “El asunto comenzó—pensó—cuando Pedro Páramo, de cosa baja que 
era, se alzó a mayor. Fue creciendo como una mala yerba. Lo malo de esto es que 
todo lo obtuvo de mí” (Rulfo 155). Rentería y Páramo se extienden una ayuda 
mutua para consolidarse como padres, puesto que en el caso de Rentería—a pesar 
de haber sido comprado por Páramo—es, en lo que respecta a los habitantes de 
Comala, quien tiene el poder de decidir cómo será la vida después de la muerte 
y representa un padre religioso para todos los habitantes de Comala. Esto, sin 
embargo, no incluye a Páramo, aunque para el pueblo parezca que ambos se han 
consolidado como padres de la vida terrenal y de la que espera después de ella.

En lo que atañe al padre biológico de Susana San Juan, Bartolomé San 
Juan, notamos, de igual manera, un deseo de posesión corporal y monetaria, como 
se demuestra en la escena en que obliga a Susana niña a descender, colgada de una 
soga, hacia un hueco en busca de monedas de oro. Este descenso a la mina, a la 
oscuridad y a la muerte que se produce motivada por la codicia de Bartolomé, por 
su hambre de poseer, acompasa y refuerza lo acontecido en Susana al ser víctima 
y sobreviviente de incesto, como se sugiere en la novela:

¿No será su hija?
Pues por el modo en que la trata más bien parece su mujer.
Vete a dormir, Fulgor.

Resulta interesante notar que únicamente en el pasaje que relata el descenso a la 
mina, Susana San Juan llama a Bartolomé San Juan papá, denominación que no 
vuelve a utilizar en la novela y que, como veremos, representa una forma de resistir 
a su deseo de mayor apropiación de su cuerpo, de su sexualidad y de su subjetividad:

Muchos años antes, cuando ella era una niña, él le había dicho:
Baja, Susana, y dime lo que ves.
Estaba colgada de aquella soga que le lastimaba la cintura, que le sangraba 
sus manos; pero que no quería soltar […] No veo nada, papá. Busca bien, 
Susana. Haz por encontrar algo. Y la alumbró con su lámpara.
[…] No veo nada, papá.
¡Dame lo que está allí, Susana!
[…] Es una calavera de muerto —dijo.
Debes encontrar algo más junto a ella. Dame todo lo que encuentres.

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:42:08 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



132 Susana San Juan como resistencia y límite al poder patriarcal 

Busca algo más, Susana. Dinero. Ruedas redondas de oro. Búscalas, 
Susana. (Rulfo 170)

Es como si hasta este momento en la experiencia de vida de Susana niña, el 
descenso obligado a una tumba, al contacto con la muerte, ella consideraba a 
Bartolomé su padre. Después de esto, se produce en el personaje una negación de 
dicha relación filial, lo cual leo como el momento en que se perpetra el incesto 
padre—hija, puesto que el descenso a la tumba funcionaría como analogía del 
mismo. Este, pues, es un descenso forzado que al decir de Sylvia Molloy y María 
Luisa Bastos, “culmina no en el encuentro de un tesoro, sino en el de un esqueleto 
que se desintegra”. Las mismas caracterizan esta escena como “una ceremonia de 
iniciación siniestra” (7), que bien podría leerse a la par de la iniciación siniestra 
incestuosa, impuesta por Bartolomé San Juan hacia su hija. 
 Cabe mencionar que a partir de estas experiencias, algo cambia en la 
subjetividad de Susana San Juan en tanto, como señala la novela, tras el descenso 
a la tumba, “ella no supo de ella, sino muchos días después entre el hielo, entre las 
miradas llenas de hielo de su padre” (Rulfo 51). Pareciera que, tras esta escena, la 
subjetividad del personaje se fragmentara, lo cual se manifiesta en la novela a través 
de una percepción que, según Molloy y Bastos, “se organizará por fragmentos 
superpuestos” (7) y que Susana sabrá transformar en una expresión de resistencia y 
límite hacia el poder patriarcal de Pedro Páramo. Ha de recordarse que Susana llega 
a ser su esposa debido a la celebración de una complicidad entre éste y Bartolomé 
San Juan en la que el aspecto económico está de por medio. Después de haberse 
ausentado de Comala por treinta años, Bartolomé San Juan decide regresar de La 
Andrómeda para venderle a su hija:

Él nos ha pedido que volvamos. Nos ha prestado su casa. Nos ha dado 
todo lo que podamos necesitar […] ¿Y sabes qué me contestó? No me 
interesa su mina, Bartolomé Juan. Lo único que quiero de usted es a su 

Para Pedro Páramo, Susana San Juan representa un bien que anhela poseer al igual 
que sus tierras y demás posesiones. Ella viene a ser una suerte de bien mayor, 
aquel por el que Páramo esperó a “tenerlo todo. No solamente algo, sino todo lo 
que se pudiera conseguir de modo que no [les] quedara ningún deseo, sólo el tuyo, 

fue necesario que ésta quedara huérfana; es decir, el padre económico tuvo que 
deshacerse del padre biológico: “Dile a su padre que vaya a seguir explotando sus 
minas. Y allá me imagino que será fácil desaparecer al viejo en aquellas regiones 

complicidad entre ambos padres, se produce posteriormente el exterminio de 
uno de ellos, llevado a cabo por Pedro Páramo, como consolidación de su poder 
patriarcal total en Comala.

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:42:08 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



Erika Almenara 133

Como mencioné anteriormente, en la novela se sugiere que Bartolomé San 
Juan ha impuesto una relación incestuosa a su hija, lo que se traduce en la posesión 
sexual y corporal de la misma, lo cual está articulado junto al deseo de posesión 
monetaria del padre biológico. Volvemos a encontrar acá el que la novela plantea 
una articulación entre el dinero y las pasiones por controlar el cuerpo de Susana, 
que en el caso de su padre biológico tiene que ver con los límites que se cruzan 
entre padre e hija ante el deseo de posesión. A partir de esta violación de límites, 
el personaje de Susana se constituirá en la novela como aquella que promulga y 
practica el límite hacia la codicia y el deseo de posesión de los tres varones que 
buscan mayor posesión de ella, siendo Pedro Páramo el más poderoso de ellos.

En la novela no se vuelve a abordar la experiencia entre padre e hija 

de posesión y pertenencia de Bartolomé hacia su hija, “Dice que jugabas con él 
cuando eran niños. Que ya te conoce. Que llegaron a bañarse juntos en el río cuando 
eran niños. Yo no lo supe; de haberlo sabido te habría matado a cintarazos” (Rulfo 
45). Pero en el proceso de crecimiento de Susana, Bartolomé San Juan mantiene a 
su hija aislada, fuera de contacto con otras personas, “He repasado toda la sierra 
indagando el rincón donde se esconde don Bartolomé San Juan, hasta que he 
dado con él, allá, perdido en un agujero de los montes, viviendo en una covacha 
hecha de troncos, en el mero lugar donde están las minas abandonadas de La 
Andrómeda” (Rulfo 47), como forma de continuar perpetuando simbólicamente 
la relación incestuosa.

La resistencia y límite que Susana practica hacia su padre biológico y su 
deseo de mayor posesión coinciden en la narración de la novela con los primeros 
síntomas de su locura para establecerse como “espíritu independiente” (Lorente-
Murphy 149), lo que me lleva a pensar que esta resistencia es parte o consencuencia 
de su proceso de sobrevivir el trauma del incesto que se inicia, según mi lectura, 
desde el decenso a la tumba, durante su niñez y que la lleva, al decir de Molloy y 
Bastos, a una pérdida de un sentido único. La visión de Susana, desde entonces, 
sostienen las estudiosas, implica establecer “nexos imprevistos, privados, por así 
decirlo, cuyo código sólo maneja, en su aislamiento, Susana” (Bastos y Molloy 

luego y a través del cual se contradice la palabra del padre biológico:

¿De manera que estás dispuesta a acostarte con él?
Sí, Bartolomé.

Sí, Bartolomé.
No me digas Bartolomé. ¡Soy tu padre!
[…] Tú eres mi hija. Mía. Hija de Bartolomé San Juan.
En la mente de Susana San Juan comenzaron a caminar las ideas, primero 
lentamente, luego se detuvieron, para después echar a correr de tal modo 
que no alcanzó sino a decir:
No es cierto. No es cierto.

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:42:08 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



134 Susana San Juan como resistencia y límite al poder patriarcal 

[…] ¿Por qué me niegas a mí como tu padre? ¿Estás loca?

En este diálogo y a través del lenguaje, Susana se resiste a la imposición de su 
padre biológico al no reconocerlo como tal, al falsear su afirmación que sostiene 
que ella le pertenece. La paternidad de Bartolomé San Juan no puede traducirse 
en obediencia, posesión y sometimiento, por lo cual define a Susana como loca. 
Para él, loco es aquel que no acata los designios de su poder, los cuales parten por 
el reconocimiento a través de la palabra. Así, es el padre biológico quien define la 
conducta de Susana como locura, definición que podemos o no acatar los lectores, 
como sí lo acatan otros personajes de la novela. Señalan Molly y Bastos al respecto:

Indudablemente el estar loco no representa lo mismo para Bartolomé o 
Justina que para Susana. Para los primeros es una manera de radiar al 
otro por desquiciado; por el contrario, para Susana, la aceptación implica 
haber asumido una diferencia [...] Susana puede verse, a la vez lúcida y 
alejada, capaz de una visión única e inaccesible para los otros. (14)

A partir de la aceptación de su locura que implica en realidad una visión otra, 
como lo obervan Molloy y Bastos, se narran en la novela una serie de sucesos en 
los que se evidencia que Susana no reacciona frente a ciertas situaciones como el 
resto de habitantes de Comala, quienes se consideran razonables porque obedecen 
a la lógica de los tres padres. Por ejemplo, Susana manifiesta una reacción distinta 
frente a la muerte, ya que cuando su madre fallece, no siente pena y es más relevante 
para ella notar y acudir al llamado de la naturaleza:

Que yo debía haber gritado; que mis manos tenían que haberse hecho 
pedazos estrujando su desesperación. Así hubieras tú querido que fuera. 
¿Pero acaso no era alegre aquella mañana? Por la puerta abierta entraba 
el aire, quebrando las guías de la yedra […] Me dio lástima que ella ya 
no volviera a ver el juego del viento en los jazmines; que cerrara sus ojos 

Esta excesiva focalización en la naturaleza, la cual supera y desplaza a la muerte y 
a la pérdida de la madre, nos demuestra que existe una relación entre la naturaleza 
y lo irracional, la cual permite la apertura de un espacio de libertad desde el cual 
se puede resistir y existir fuera de aquello que quiere ser impuesto por los demás, 
como es la denominación de “padre” que persigue Bartolomé San Juan analizada en 
las páginas anteriores. Señala Spinoza con respecto a la relación entre naturaleza, 
locura y libertad:

the exercise of freedom is accomplished in the concrete fullness of 
reason, which, by its union with nature taken in its totality, is access to 
a higher form of nature. What that nature is we shall show in its proper 

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:42:08 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



Erika Almenara 135

place; namely, the knowledge of the union which the mind has with the 
whole nature […] madness is revealed in the light of freedom. (citado en 
Foucault 140)

Es pues, justamente en esta falta de empatía y comunión con la naturaleza en 
la que Susana San Juan puede ejercer una libertad que la absuelve del poder 
patriarcal de los tres padres, en tanto, como señala la cita de Spinoza, se accede 
a una forma superior de la naturaleza. Esta, además, sirve también como espacio 
en el que el cuerpo encuentra una liberación, en el que se le permite gozar de 
una serie de sensaciones y placeres que se producen debido a la libertad que 
se genera cuando naturaleza y lo irracional entran en contacto. Así, el espacio 
natural, que en la siguiente sección tiene lugar en el mar, es el único que puede 
poseerla verdaderamente, puesto que ella decide y consiente su entrega, en lo que 
leo también como una afirmación de su sexualidad y de la soberanía de su cuerpo 
en este instante de sanación del trauma del incesto que nos refleja también la cita, 
especialmente cuando enuncia “volví yo:”

Mi cuerpo se sentía a gusto sobre el calor de la arena. Tenía los ojos 
cerrados, los brazos abiertos, desdobladas las piernas a la brisa del mar 
[…] Volví yo. Volvería siempre. El mar moja mis tobillos y se va; moja 
mis rodillas, mis muslos; rodea mi cintura con su brazo suave, da vuelta 
sobre mis senos; se abraza de mi cuello; aprieta mis hombros. Entonces 
me hundo en él, entera. Me entrego a él en su fuerte batir, en su suave 
poseer, sin dejar pedazo. (Rulfo 174)

Por otro lado, bajo el contexto de la muerte de la madre, se descubre, asimismo, que 
Susana niega el principio económico que tanto les inquieta a los tres representantes 
del patriarcado en la novela, ya que considera que “la muerte no se reparte como si 

de la muerte por parte de la iglesia: “¿Que vienen por el dinero de las misas 
gregorianas? Ella no dejó ningún dinero. Díselos, Justina. “¿Que no saldrá del 
purgatorio si no le rezan esas misas? ¿Quiénes son ellos para hacer justicia, Justina? 

un sistema económico impuesto por el padre religioso, Rentería, quien pretende 
generar dinero a partir del fallecimiento de las gentes. Debido a la negación de 
contribución a este sistema, se le denomina, también “loca”, en este caso de boca 
de Justina, una mujer, que se ha sometido al poder patriarcal de los tres padres.

Susana San Juan habla sola, como se percata Dorotea cuando comparte 
el sepulcro con Juan Preciado. Debemos tener en cuenta que este hablar sola se 
extiende al hecho de que no conocemos la historia de Susana por medio del recuerdo 
de otro personaje, sino a través de su propia voz que se emula en una conversación 
consigo misma desde la tumba. Al respecto, Blanco Aguinaga ha señalado que: 
“Susana San Juan era el único personaje en la novela no reducido a mero eco del 
personaje según él central, Pedro Páramo” (citado en Gonzáles 211). Esta plática 

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:42:08 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Susana San Juan como resistencia y límite al poder patriarcal 

supone, de igual manera, que Susana vive para adentro, que maneja un lenguaje 
privado al que no tienen llegada ninguno de los padres, en el que “the self can 
gather itself again” (Foucault xviii). Notamos que ella posee un conocimiento 
sobre sí misma que es imposible de descifrar, lo cual se traduce en un “individual 
power” (Foucault 137) que la lleva a colocarse, junto a su locura, en un “space of 
freedom and choice” (Foucault 137) desde el cual resiste al poder patriarcal de 
los tres padres. Este espacio es inaccesible debido a que se gesta desde un sector 
y un lenguaje inconscientes.

Este lenguaje privado se hace obvio como resistencia y límite al poder 
patriarcal de los tres padres, especialmente el de Pedro Páramo, durante sus 
últimos días de vida. Siendo su esposa, Susana San Juan se encuentra tan enferma 

y absuelva de sus pecados. Durante el primer encuentro, Rentería se establece 
como padre religioso de Susana, empresa a la que ella se opone como notamos 
en el siguiente fragmento:

¿Eres tú, padre?
Soy tu padre, hija mía […]
He venido a confesarte, hija.
Entonces adiós, padre—contestó ella—. No vuelvas. No te necesito. 
[…] El padre Rentería cerró la puerta y salió al aire de la noche. (Rulfo 172)

En el caso de Pedro Páramo, a pesar de que éste se apropia físicamente de Susana 
tras la muerte del padre biológico, no puede realmente poseerla o gozar de ella 
como bien, pues la inmersión en este mundo interno desde donde se produce un 
lenguaje ininteligible, le permite encerrarse en sí misma sin dejar una sutura a través 
de la cual Páramo pueda ingresar. Esto, como sugiere Gonzáles en la siguiente 
sección, refuerza la idea de que Susana es límite al y del poder patriarcal del más 
fuerte de los padres:

Excepción es Susana San Juan, el único personaje no tocado por Pedro 
Páramo ya que vive muy dentro, lejos en el misterio de su locura Susana 
no sólo no es eco de Pedro Páramo, sino que este, en su vida interior es 
eco de ella […] En este sentido, aunque lejana en su locura es el único 
personaje que se puede oponer en presencia vital a Pedro Páramo. (212)

Cabe resaltar el que Gonzáles exponga en estas líneas que en realidad Pedro Páramo 
es eco de Susana San Juan, ya que, desde la primera irrupción que éste realiza 
en la narración de la novela, caemos en cuenta de que su discurso y su vida están 
orientados en gran parte al recuerdo de Susana y a la expresión de su deseo de 
posesión frustrado. Este ser eco de ella está relacionado, entonces, a una cuestión 
afectiva, en tanto, a pesar de todo el poder que posee, Páramo decide no violentar o 
forzar a Susana en un encuentro físico o sexual, lo cual demuestra su incapacidad 
de martirizarla. En el caso de Susana, es remarcable que ésta nunca incluya a Pedro 

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:42:08 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



Erika Almenara 137

Páramo en sus recuerdos. Este no recordar es también una forma de resistencia, 
ya que la ausencia de Páramo, esa “any remembrance” (de Valdés 495) sobre él, se 
traduce en una no presencia dentro del mundo interior e inconsciente de Susana. 

Por otro lado, Dove señala que Pedro Páramo, “does not show all […] 
[because] [his] power derives from his capacity not to appear, to maintain a part 

igualmente, Susana a través de su locura, por lo que puede colocarse en el mismo 
nivel que Pedro Páramo y lograr ser su límite. Ambos cuentan, pues, con los 
mismos poderes de circunspección:

Si al menos hubiera sabido qué era aquello que la maltrataba por dentro, 
que la hacía revolcarse en el desvelo, como si la despedazaran hasta 
inutilizarla. Él creía conocerla. Y aún cuando no hubiera sido así, ¿acaso 

tierra? Y que además, y esto era lo más importante, le serviría para irse 
de la vida alumbrándose con aquella imagen que borraría todos los demás 
recuerdos? ¿Pero cuál era el mundo de Susana San Juan? Esa fue una de 
las cosas que Pedro Páramo nunca llegó a saber. (Rulfo 173)

Páramo no responde con violencia ante esta falta de posesión, porque siente un 
afecto profundo, aunque tóxico, por Susana, pero también porque interpreta su 
comportamiento como producto de la locura que la embarga y, como señala 
Foucault, todo loco es inocente: “For men of the law, madness essentially attacked 
the faculty of reason, and altered the will, thus making it innocent” (Foucault 
137). Es decir, no puede inflingir culpa o martirio alguno sobre ella, puesto que 
no es responsable de su conducta y por lo tanto, no puede consentir y a Páramo, 
lo que me parece que le interesa es la posesión desde una consciencia sana. De 
igual manera, el estado de inconsciencia de Susana es impredecible y está fuera 
del alcance del control de los tres padres. Este espacio que amenaza toda verdad 
patriarcal es donde lo irracional se eleva a resistencia y límite de dicho sistema, lo 
que se desarrolla en la novela como “the point of entry for a reconceptualization 
of agency” (Franco 3), ya que Susana no muestra obediencia ante ninguno de los 
designios de las figuras paternas, es decir no cancela su propia agencia, si no que 
la manifiesta desde un espacio otro.

Es en la resistencia al poder patriarcal del padre religioso donde el lenguaje 
de Susana cumple una función sumamente importante, partiendo del hecho de que 
el suyo es un lenguaje ininteligible. Para resistir y ser límite a dicho poder, debe, 
asímismo, resistir y ser límite de sus reglas de expresividad, particularmente, de 
aquellas que apuntan a su opresión y sometimiento. El lenguaje ininteligible de 
Susana provoca extrañeza e incluso temor en los tres padres, como sucede en la 
siguiente cita en la que el lenguaje de Susana hace imposible que se le imponga 

de Susana:

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:42:08 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



138 Susana San Juan como resistencia y límite al poder patriarcal 

El padre Rentería, sentado en la orilla de la cama, puestas las manos sobre 
los hombros de Susana San Juan, con su boca casi pegada a la oreja de ella 
para no hablar fuerte, encajaba secretamente cada una de sus palabras: 
“Tengo la boca llena de tierra”. Luego se detuvo. Trató de ver si los 
labios de ella se movían. Y los vio balbucir, aunque sin dejar salir ningún 
sonido. “Tengo la boca llena de ti, de tu boca. Tus labios apretados, duros 
como si mordieran oprimiendo mis labios” […] Trago saliva espumosa, 
mastico terrores plagados de gusanos que se me anudan en la garganta y 
raspan la pared del paladar… Mi boca se hunde, retorciéndose en muecas, 
perforada por los dientes que la taladran y devoran […] Le extrañaba la 
quietud de Susana San Juan. Hubiera querido adivinar sus pensamientos 
y ver la batalla de aquel corazón por rechazar las imágenes que él estaba 
sembrando dentro de ella […] Tuvo intenciones de levantarse. Dar los 
santos óleos a la enferma y decir: “He terminado”. Pero no, no había 
terminado todavía. No podía entregar los sacramentos a una mujer sin 

Susana no repite las palabras de Rentería, permanece en silencio y en sus 
pensamientos repasa una serie de imágenes eróticas y sensuales que recita a solas, 
en una comunión con ella misma; un rito que se diferencia de aquel en que pretende 
hacerla participar el párroco. De esta manera,

the heavenly paradise promised by Christianity, the one which Padre 
Rentería tries and fails to communicate to Susana […] the rewards 
and punishments he promised, bear no relation to moral conduct but 
rather are directed by the wreath and social status of the sinner. (Dove, 
Catastrophe 439)

A partir de esta imposibilidad de comunicación, Susana rechaza “la oferta de 
salvación propuesta por el padre Rentería” (Gonzáles 217) y decide salvarse en su 
propia ley, lo cual supone una condena desde el poder patriarcal que no acciona 
únicamente en la tierra, sino también en el más allá. Esta salvación, valga decir, 
se produce debido a que el padre Rentería no puede “penetrar psicológicamente 
a Susana” (Befumo Boschi 444). Ante todo esto y a pesar de morir físicamente, 
Susana ha sobrevivido éticamente en el sentido en que lo expresa Jean Franco:

Ethics is proponed not as a work form of morality, but as a structure of 
thought and values tied to practice and capable of exerting epistemological 
force against the extreme instrumentality of the regimes; survival 
is proponed not as a minimal state, but as a powerful analytical and 
existential category. (3)

Esta ética que menciona la crítica inglesa se contrapone al régimen corrupto del 
que hablaba en el primer párrafo y que representa la fuerza a través de la cual se 

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:42:08 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



Erika Almenara 139

extiende el poder patriarcal de los tres padres. La fuerza que genera dicha ética en 
Susana, se traduce también en una posibilidad de resistencia. Incluso, después de 
muerta, Susana continúa aplicando esta sobrevivencia ética, sobre todo, frente al 
poder de Pedro Páramo, el más poderoso de los tres padres—ya que finalmente es 
quien ha comprado y controlado a través del dinero a los otros dos. Su muerte genera 
una celebración en la triste y apagada Comala, lo que permite que la oscuridad y 
la aflicción que han venido coronando la vida de sus habitantes sea trasladada a la 
Media Luna, a la intimidad de Pedro Páramo. Este festejo significa, a mi parecer, 
que la gente del pueblo se ha resistido toda, por única vez, a los designios de Páramo; 
puesto que, en lugar de guardar duelo, como éste lo supondría frente a la muerte 
de su esposa, pausan la existencia controlada y dominada por el poder patriarcal 
para ser libres y encender sus luces, aunque después de esto sólo quede la muerte:

gente, de jolgorio y de ruidos […] Las campanas dejaron de tocar; pero 

de un duelo, de días de duelo. No hubo modo de hacer que se fueran; 
antes, por el contrario, siguieron llegando más. La Media Luna estaba 
sola, en silencio […] Enterraron a Susana San Juan y pocos en Comala 
se enteraron. Allá había feria. Se jugaba a los gallos, se oía la música […] 
hasta acá llegaba la luz del pueblo, que parecía una aureola sobre el cielo 
gris. Porque fueron días grises, tristes para la Media Luna. Don Pedro no 
hablaba. No salía de su cuarto. Juró vengarse de Comala:—Me cruzaré 
de brazos y Comala se morirá de hambre. Y así lo hizo. (Rulfo 189)

Considero que esta es la gran venganza de Comala y no la de Pedro Páramo. Esta 
revancha puede perpetrarse a partir de la muerte de Susana San Juan, finalmente 
cómplice del pueblo, la cual abre una fisura para que la gente pueda también 
practicar una resistencia y ser límite ante el poder de Páramo. Este festejo es, pues, 
lo que genera que se cruce de brazos y provoque la destrucción de Comala, la cual 
es también su propia destrucción. El evento de la muerte de Susana produce, pues, 
que Pedro “se encierre en su mundo interior y se siente ensimismado a esperar 
su propia muerte” (Lorente-Murphy 148). Es decir, Susana San Juan consigue 
llevar a Pedro Páramo hasta el mismo nivel de locura en el que ella habita para 
así destruirlo y dirigir “su rebeldía hasta el fin” (Nance 41), en la medida en que 
Páramo se confina a una vida interior y se deja morir.

A modo de conclusión, podemos decir que la sed de poder y posesión en 
la vida terrenal y la del más allá que comparten tanto el padre religioso como el 
biológico, se traduce en el medio a través del cual Pedro Páramo puede controlarlos, 
pero a la vez facilitarles su establecimiento como poder patriarcal con respecto a 
Susana y a los habitantes de Comala en el caso de Rentería. Es esta misma sed de 
poder y posesión es la que, en cierta medida, debilita el poder de ambos padres y 
permite que la resistencia y el límite que es Susana se abra paso. Al ser poseídos 

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:42:08 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



140 Susana San Juan como resistencia y límite al poder patriarcal 

pasa a ser codiciada por el poder de Páramo, es también codiciada por el poder de 
los otros dos, componiendo, en suma, una fuerza tripartita. Sin embargo, al estar 
Susana dentro del dominio del poder de Páramo, le es posible resistir a los tres 
padres en su conjunto porque ni el poder patriarcal desde la biología y la religión 
son independientes, existen y están constituidos como tales debido a Pedro Páramo.

Como se ha visto Susana San Juan es la responsable de la destrucción de 
Pedro Páramo, el más poderoso de los tres padres. Esta devastación comienza a 
gestarse cuando Bartolomé San Juan vende a su hija a cambio del dinero y la vida 
cómoda que Páramo le ofrece. A partir de esta venta, Susana ingresa en la vida 
de La Media Luna y desde allí despliega su resistencia y pone límites al poder 
de Páramo y también al de Renteria. Si bien es Susana la que lleva a cabo esta 
resistencia y este límite como objeto, el afecto––más codiciado en el caso de Pedro 
Páramo––crea un circuito a través del cual ella puede ingresar en la vida de los 
otros padres, generar una resistencia y un límite frente a su deseo de posesión y 

Notamos así que los tres padres se han mordido la cola, en cuanto a que 
la ambición por la posesión y el poder sobre los cuerpos, la vida, la tierra y el más 
allá, los ha llevado a girar en círculos sobre un terreno en el que se han disputado a 
aquella que encarna sus demandas: Susana San Juan. Esta ambición, sin embargo, 
ha abierto un espacio desde el cual ella ha resistido. Ella nos demuestra que existen 
límites propios al impulso patriarcal que poseen la potencialidad de destruirlo, en 

445) y con ella, la de los tres padres.

Obras citadas

Agamben, Giorgio. Homo Sacer: Sovereign Power and Bare Life. Trad. Daniel 
Heller-Roazen. Stanford: Stanford UP, 1998.

—. State of Exception. Trad. Kevin Attell. Chicago: U of Chicago P, 2005.
Bastos, Maria Luisa y Sylvia Molloy. “La estrella junto a la luna: variantes de la 

 MLN
Befumo Boschi, Liliana. “La locura de Susana San Juan”. Cuadernos 

Hispanoamericanos 421-23 (1985): 433-48.
Dove, Patrick. The Catastrophe of Modernity: Tragedy and the Nation in Latin 

American Literature. Lewisburg: Bucknell UP, 2004.
 

Angelaki Journal of the Theoretical Humanities
Foucault, Michel. History of Madness. Ed. de Jean Khalfa. Trad. Jonathan Murphy 

Franco, Jean. Critical Passions: Selected Essays. Ed. Mary Louise Pratt y Kathleen 
Newman. Durham: Duke UP, 1999.

Pedro Páramo”. Revista Canadiense de Estudios Hispánicos 15.2 (1991): 
209-21.

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:42:08 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



Erika Almenara 141

Lorente-Murphy, Silvia. “¿Cuál era el mundo de Susana San Juan?”  
7.2 (1992): 147-55.

Nance, Kimberly A. “Intimate Resistance: Susana San Juan in Pedro Páramo”. 
Chiricú Journal: Latina/o Literatures, Artes, and Cultures 5.2 (1988): 
41-44.

Rulfo, Juan. Pedro Páramo. Caracas: Fundación Biblioteca Ayacucho, 1985.
Valdés de, María Elena. “Sexuality and Insanity in Rulfo’s Susana San Juan”. 

Revista Canadiense de Estudios Hispánicos 18.3 (1994): 495-501.

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:42:08 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:42:08 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms


