
PEDRO PÁRAMO: LA MUERTE DEL NARRADOR 

Author(s): Roberto Echavarren 

Source: INTI , PRIMAVERA-OTOÑO 1981, No. 13/14, LOS MUNDOS DE JUAN RULFO 
(PRIMAVERA-OTOÑO 1981), pp. 111-125  

Published by: INTI, Revista de literatura hispánica; Roger B. Carmosino, Founder, 
Director-Editor, 1974-  

Stable URL: https://www.jstor.org/stable/23284842

JSTOR is a not-for-profit service that helps scholars, researchers, and students discover, use, and build upon a wide 
range of content in a trusted digital archive. We use information technology and tools to increase productivity and 
facilitate new forms of scholarship. For more information about JSTOR, please contact support@jstor.org. 
 
Your use of the JSTOR archive indicates your acceptance of the Terms & Conditions of Use, available at 
https://about.jstor.org/terms

is collaborating with JSTOR to digitize, preserve and extend access to 
INTI

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:41:55 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms

https://www.jstor.org/stable/23284842


 PEDRO PÁRAMO:
 LA MUERTE DEL NARRADOR

 Roberto Echavarren

 New York University

 Que Juan Rulfo haya vivido de niño, o haya visitado, después,
 pueblos en ruinas con características similares a las que describe en el
 cuento «Luvina» o en la novela Pedro Páramo es algo que no discuto.
 Este conocimiento constituye sin duda la base de la evocación que lleva a
 cabo en sus escritos. Pero de ahí a considerar que sus obras son
 meramente acerca de esos pueblos, o lo que resulta más abusivo aún,
 acerca de la revolución mexicana, me parece (que hay) un paso que sólo la
 crítica literaria más ingenua o tendenciosa puede franquear. Aún una
 lectura somera de Pedro Páramo - para circunscribirme a esta novela -
 debe notar que esta obra es tanto acerca de un recuerdo evocado como
 acerca de las condiciones de esta evocación. Tanto acerca de la

 «realidad» recordada como acerca del proceso mediante el cual se van
 tejiendo esos restos de memoria en la experiencia de alguien que en el
 texto está representado por el narrador, Juan Preciado.

 De hecho, lo que sorprende al narrador, lo que lo va llevando a
 descubrimientos de más en más fantásticos, es el fenómeno mismo del
 recordar y la modalidad en que procede. Este proceso resulta hipostasiado,
 por así decir, o simplemente representado, por un «viaje» del narrador
 hasta el pueblo de Cómala, por un «recorrido» de sus calles, y finalmente,
 por un episodio que representa su propia «muerte». Pero en todo caso, lo
 que garantiza la continuidad de este proceso - antes y después de la
 «muerte» del narrador - son las voces deshilacliadas que resuenan en la
 memoria de alguien al ser escuchadas en silencio. Estas voces conducen al
 narrador por los vericuetos de su propio tejido plural. Ellas engendran o
 sostienen precarias fantasmagorías visuales del entorno donde fueron
 inicialmente articuladas. Las descripciones de los lugares - paisajes y
 edificios - y situaciones dependen fundamentalmente de las voces que se

 111

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:41:55 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 escuchan. Por ejemplo, Abundio describe los terrenos de la hacienda la
 Media Luna que el narrador y él tienen frente a sí («Mire usted», etc.1); o
 bien la voz de Dolores, la madre del narrador Juan Preciado, describe la
 Cómala feraz de sus recuerdos; o bien el padre Rentería evoca, frente al
 cura de Contla, las frutas dulces que daba el huerto del seminario donde
 estudiaron. En cuanto a las pocas descripciones «directas», o sea, las que
 aparecen en el texto fuera de las voces que escucha Juan Preciado, no hay
 que olvidar que corresponden al punto de vista del personaje narrador, a
 su propia voz. Las descripciones, pues, no son jamás independientes del
 punto de vista de un personaje, de su voz. En cuanto a las descripciones
 que corresponden al punto de vista del narrador, suelen ser sorprendentes
 o fantásticas, ya que no están describiendo tanto un lugar como un no
 lugar, una devastación, que corresponde, es cierto, con la ruina del pueblo
 pero también, y fundamentalmente, con la vasta tierra en barbecho de la
 memoria, el lugar vacío que es el escenario de evocación de las voces de
 Cómala. Por ejemplo, la visión inicial de Cómala: «En la reverberación
 del sol, la llanura parecía una laguna trasparente, deshecha en vapores por
 donde se traslucía un horizonte gris. Y más allá, una línea de montañas. Y
 todavía más allá, la más remota lejanía» (p. 9). En varios casos, esas
 descripciones están contrastadas con las que corresponden a lugares
 corrientes, como en el paralelo contrastivo entre Sayula y Cómala (pp.
 11-12). En este caso, Sayula aparece como un contexto corriente, un
 habitat normal, mientras Cómala como el espacio vacío y silencioso
 donde tiene lugar la puesta en escena del recuerdo a través de voces
 secretas que vuelven a resonar: «aunque (en Cómala) no había niños
 jugando, ni palomas, ni tejados azules (como en Sayula), sentí que el
 pueblo vivía. Y que si yo escuchaba solamente el silencio, era porque aún
 no estaba acostumbrado al silencio; tal vez porque mi cabeza venía llena
 de ruidos y de voces. De voces, sí. Y aquí, donde el aire era escaso, se oían
 mejor. Se quedaban dentro de uno, pesadas» (p. 12). O bien las
 descripciones desde la voz o el punto de vista de Juan Preciado son
 fantásticas - como en los casos que acabo de mencionar - o bien son
 meramente genéricas de fenómenos que pueden ocurrir en cualquier
 parte, sin especificidad, como las recurrentes menciones de la lluvia -
 sobre todo cuando se introduce a la voz de Pedro Páramo que evoca a su
 amada Susana San Juan - o las recurrentes menciones del cielo estrellado

 a lo largo de toda la novela (por ejemplo: «Faltaba mucho para el
 amanecer. El cielo estaba lleno de estrellas, gordas, hinchadas de tanta
 noche. La luna había salido un rato y luego se había ido» (p. 10). La lluvia
 y el cielo no corresponden específicamente a Cómala, porque no
 corresponden específicamente a ningún lugar. Al comienzo del libro se

 112

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:41:55 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 abre para el narrador un lugar de desolación, vacío, extraño, escandido
 de apariciones fantásticas y de la resonancia de voces en el silencio. Ese
 silencio que habla abre el espacio de la narración. La experiencia del
 narrador es de recogimiento silencioso, de despojamiento, para escuchar
 las reverberaciones de un tejido de voces que resuena en el recuerdo,
 según los vaivenes de una memoria intermitente.

 El recuerdo va trayendo las voces sin tener en cuenta la sucesión
 cronológica de los hechos narrados. El tiempo de la narración resulta
 articulado por el proceso intermitente, aparentemente desordenado,
 recurrente, de las voces que se hacen audibles en uno u otro momento. A
 través de esta madeja se va reconstruyendo poco a poco la cronología de la
 historia. Pero la experiencia de lectura, como la experiencia del recuerdo
 para el narrador, recibe los episodios de manera aparentemente caótica,
 es decir, sorpresiva, desconcertante.

 El punto de partida de la narración es la muerte de Dolores, la madre
 del narrador, Juan Preciado. Muere lejos de Cómala, recordándola. Pide
 a su hijo venganza por el mal trato y el olvido en que los ha tenido su
 esposo, Pedro Páramo: «No vayas a pedirle nada. Exígele lo nuestro. Lo
 que estuvo obligado a darme y nunca me dio... El olvido en que nos tuvo,
 hijo, cóbraselo caro» (p. 7). A partir de ese acontecimiento y ese pedido se
 va abriendo, para Juan Preciado, un espacio de narración: «comencé a
 llenarme de sueños, a darle vuelo a las ilusiones. Y de este modo se me fue
 formando un mundo alrededor de la esperanza que era aquel señor
 llamado Pedro Páramo, el marido de mi madre» (p. 7). Ese «mundo» de
 que habla Juan Preciado es un espacio indeterminado, ámbito de
 vacilación y sorpresa a cada paso, que va adquiriendo consistencia al
 resonar las voces de los muertos. Porque si Michail Bakhtin caracteriza a
 la novela como tejido de voces heterogéneas - característica que él llama
 hetereoglosia-Pedro Páramo presenta esta particularidad, que las voces
 que ahí se entrecruzan son voces de muertos. El espacio narrativo que
 habitan esas voces está representado por una aldea-cementerio, poblada
 por los murmullos de los muertos que yacen allí.

 Al comienzo de la novela, sin embargo, parece que Juan Preciado
 tiene una misión histórica que cumplir: vengar a su madre por el mal trato
 que le ha dado el padre, vengarse del ostracismo a que los ha confinado a
 su madre y a él un padre tiránico. Pero en el correr de la obra Juan
 Preciado no cumple ésa ni ninguna otra misión, salvo la de narrar. En la
 medida en que el «mundo» de Cómala crece, se va entrelazando, esos
 recuerdos van borrando la identidad personal de Juan Preciado como
 héroe de la historia. El narrador, el evocador de voces en el silencio del
 espacio de narración, se destiñe, se va desborrando como individuo, como

 113

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:41:55 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 personaje de la historia se disuelve hasta alcanzar su «muerte» a
 mediados de la novela. El proceso de borramiento del narrador como
 héroe de la historia, que culmina con la muerte de éste, ya se va señalando
 desde los comienzos: «Me sentí en un mundo lejano y me dejé arrastrar.
 Mi cuerpo, que parecía aflojarse, se doblaba ante todo, había soltado sus
 amarras y cualquiera podía jugar con él como si fuera de trapo» (p. 15).
 Poco a poco, y más allá de las sorpresas fantásticas de la primera parte, el
 narrador se despersonaliza, resulta devorado por el mundo que evoca, y se
 vuelve una mera caja de resonancia de las voces de Cómala que evoca en
 silencio, al abrirse, desolado, un espacio de narración que es la Cómala
 fúnebre.

 Cómala, por un mero desplazamiento acentual, se transforma en la
 segunda persona singular del imperativo del verbo comer. ¿Qué es lo que
 hay para comer en las voces descarnadas de ese pueblo muerto? No hay
 alimentos en Cómala, y cuando a Juan Preciado le son ofrecidos
 alimentos por parte de la mujer incestuosa con quien se acuesta, los
 alimentos se asocian a la crisis de culpa que culmina en su muerte. Lo que
 hay que asumir, por parte del narrador, es la falta de alimentos terrestres,
 salvo como alimentos mortales, que le acarrean su propia muerte en una
 angustiosa crisis de culpa. Se trata de los alimentos que el padre Rentería
 describe a Susana San Juan en el momento de la agonía de ésta: «Tengo la
 boca llena de tierra... Trago saliva espumosa; mastico terrones plagados
 de gusanos que se me anudan en la garganta y raspan la pared del paladar
 ... Mi boca se hunde, retorciéndose en muecas, perforada por los dientes
 que la taladran y devoran» (p. 118). Al dejar de alimentarse, al cesar
 como personaje de la historia, al asumir (o comer) su propia muerte, Juan
 Preciado adquiere el punto de vista, la distancia adecuada, para
 transformarse en el escucha de las voces, en el narrador de la novela. Su
 propia intervención en la historia, al acostarse con la incestuosa, al
 aceptar los alimentos terrestres que ésta le da, lo contaminan de una culpa
 - culpa histórica que toca a los actantes. Sólo la muerte establece entre el
 punto de vista del narrador y la historia que narra la distancia adecuada
 para contemplar esa historia más allá de una intervención personal, de un
 interés individualizado. Puede decirse que Juan Preciado se vuelve capaz
 de acometer la narración al desprenderse de los alimentos terrestres de la
 historia. Su crisis personal, que lo hace pasar de héroe narrador a ser
 simplemente narrador (muerto), es una peripecia que afecta directamente
 al proceso de narración, más que a la historia, ya que la historia no es suya
 (de Juan Preciado) sino indirectamente. Para escuchar las voces, para
 volverse narrador efectivo y cabal, Juan Preciado renuncia a una historia
 personal y, a través de su crisis de culpa, muere como héroe de la historia.

 114

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:41:55 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 En las voces no hay nada que comer, pero para escucharlas
 cabalmente hay que haber asumido (comido) la propia muerte, librándose
 de toda intervención en la historia. Asumir la muerte que testimonian las
 voces equivale - tanto para el narrador como para el eventual lector - a
 evocar no los alimentos terrestres sino un deseo imposible - el de Pedro
 Páramo por Susana San Juan - y un goce secreto - el que revela la voz de
 Susana San Juan cuando se deja oir - después de la mitad de la novela.

 Cabe señalar aquí un primer contraste entre Dolores Preciado, la
 madre del narrador, y Susana San Juan, la mujer que siempre ha deseado
 Pedro Páramo, sin lograrlo jamás, ni siquiera cuando la hace su segunda
 esposa.

 Dolores - como su nombre lo sugiere - siempre ha estado ajena al
 gozo. Desamada por Pedro Páramo, nos enteramos que ni siquiera intentó
 poseerla la noche de bodas. Eduviges Dyada, la anciana que acoge a Juan
 cuando llega a Cómala, fue una amiga de juventud de Dolores, que la
 sustituyó en el lecho nupcial la primera noche, debido a que ésta estaba en
 el período de menstruación. Por Eduviges se entera Juan que Pedro ni
 siquiera intentó poseer a su esposa - a la mujer que tenía a su lado,
 incidentalmente y por sustitución, Eduviges - durante la noche de bodas.
 Dolores nunca conoció la realización de la pasión. Este hecho resulta
 indicado por el agujero en el lugar del corazón que hay en el único retrato
 de ella que guarda su hijo: «Mi madre siempre fue enemiga de retratarse.
 Decía que los retratos eran cosa de brujería. Y así parecía ser; porque el
 suyo estaba lleno de agujeros como de aguja, y en dirección del corazón
 tenía uno muy grande donde bien podía caber el dedo del corazón» (p. 10).
 Dolores existe como la excluida, descartada. Existe al costado de la
 pasión, como el sustituto de la mujer, no la mujer verdadera. No ha
 accedido al goce de la posesión.

 Susana en cambio, que conoció la pasión no con Pedro sino con un
 marido previo, Florencio, lleva «una luz en el lugar del corazón, en forma
 de corazón pequeño que palpita como llama parpadeante» (p. 96). La voz
 de Dolores, evocada por su hijo, trasmite una anticipación de goce,
 reflejada en sus recuerdos de Cómala como tierra feraz que se leen sólo en
 la primera mitad de la novela, hasta el momento de la muerte de Juan
 Preciado, y una sola vez inmediatamente después de la muerte de éste. A
 partir de la muerte de Juan se comienza a oir la voz de Susana San Juan,
 que evoca, no meramente la anticipación de un goce, como la voz de
 Dolores, sino un gozo pleno. También en el caso de Susana el punto de
 partida es la evocación de una naturaleza feraz. Así comienza ella:
 «Pienso cuando maduraban los limones. En el viento de febrero que
 rompía los tallos de los helechos ...»(p. 80). Su discurso inicial es similar

 115

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:41:55 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 al de Dolores, pero inmediatamente la naturaleza feraz se encarna en el
 propio cuerpo de Susana: «Por la puerta abierta entraba el aire,
 quebrando las guías de la yedra. En mis piernas comenzaba a crecer el
 vello entre las venas, y mis manos temblaban tibias al tocar mis senos»
 (p. 80). La relación entre naturaleza floreciente y cuerpo florido - por
 Florencio marido de Susana - no ocurre en el caso de Dolores.

 Dolores ha sido víctima de su marido, Pedro, y agoniza pidiendo
 venganza. Su hijo la escucha mientras vive, escucha la descripción en voz
 de ella de una Cómala feraz. Mientras Juan Preciado está vivo, es un
 héroe con una misión a cumplir: busca vengar a su madre de un padre
 malvado, y conoce la anticipación de un goce en las descripciones que
 hace ella de una Cómala feraz. Susana, en cambio, se ubica por encima de
 Pedro Páramo. El nunca ha podido lograrla, ni siquiera cuando la hace su
 segunda esposa.

 Susana es irreductible al orden represivo representado por Pedro,
 porque está loca. Su goce es secreto porque en rigor no tiene nombre, es un
 goce sin padre y sin madre. Juan oye esta voz cuando ha muerto a su
 condición de hijo (tanto de Dolores como de Pedro), cuando ha disuelto
 los lazos que lo atan a los deberes de la vida.

 La venganza es el motivo del viaje de Juan a Cómala. Pero también lo
 es la anticipación del gozo en las descripciones de la Cómala feraz. Pero al
 llegar allí renuncia a la empresa de vengar a su madre. Pedro Páramo ya
 ha muerto. Y por otra parte, Susana, objeto de su deseo, le ha resultado
 inaccesible, lo cual parece ser un castigo suficiente por sus maldades:
 «Buen castigo ha de haber soportado Pedro Páramo casándose con ese
 mujer», o sea Susana (segunda esposa), observa una de las viejas del
 pueblo (p. 115). Pedro Páramo no es sólo padre y esposo de Dolores, sino
 también amante desgraciado de Susana. La relación entre Pedro y
 Susana, ajena a la órbita del hijo - ajena a la historia de Juan Preciado -
 constituye otro aspecto de Pedro, el cual, además de padre, es amante, y
 este segundo aspecto sólo lo puede captar Juan en tanto va muriendo
 como hijo, en tanto va perdiendo su función inicial de actante en la
 historia. Queda, en la segunda parte, sólo como narrador, y narrador de
 una historia que no le concierne: la de Pedro y Susana.

 El segundo motivo del viaje de Juan a Cómala es la anticipación del
 goce en la voz de su madre, la descripción del pueblo feraz. Encuentra sin
 embargo un «páramo,» que contrasta tajantemente con la descripción que
 hace la madre. Esta experiencia le resulta sumamente desconcertante, ya
 que contraría su esperanza «de este modo se me fue formando un mundo
 alrededor de la esperanza que era aquel señor Pedro Páramo, el marido de
 mi madre. Por eso vine a Cómala» (p. 7, yo subrayo). Juan piensa que ha

 116

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:41:55 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 llegado a un lugar equivocado, tal es su desconcierto frente a la
 experiencia fantástica del pueblo silencioso, poblado por voces de
 muertos y fantasmagorías:

 Hubiera querido decirle (a mi madre): 'Te equivocaste de
 domicilio. Me diste una dirección mal dada. Me mandaste al

 ¿dónde es esto y dónde es aquello? A un pueblo solitario.
 Buscando a alguien que no existe.' (p. 12)

 Al viajar a Cómala, Juan es un héroe con un motivo (vengar a la madre)
 que además piensa encontrar la tierra feraz que ella le ha descrito. Llegar a
 Cómala es para él una experiencia fantástica. Encuentra desolación y
 ruinas y se ve confrontado con voces y apariciones de muertos. Las
 expresiones de su asombro se multiplican: «yo no supe qué pensar»
 (p. 14); «yo creía que aquella mujer estaba loca» (p. 15); «una señora...
 desapareció como si no existiera» (p. 12); «cada vez entiendo menos»
 (p. 57). La identidad de Juan se desagrega, y después del episodio con la
 incestuosa, muere. Y es a partir de la muerte que adquiere la perspectiva
 necesaria para narrar la historia de Cómala. Es a partir del fin que puede
 tomar en cuenta adecuadamente la función de cada cual en la historia del

 pueblo. La experiencia de la muerte es parte integral de la historial porque
 es en la muerte que el destino de cada cual encuentra su proyección
 decisiva. El deseo consiste en la vida pero su finalidad es un gozo
 aniquilador que sólo alcanzan cabalmente dos mujeres en la novela:
 episódicamente la sobrina del padre Rentería cuando la posee el hijo
 consentido de Pedro, Miguel Páramo:

 lo sentí encima de mí (cuenta la sobrina) y que comenzaba a
 hacer cosas malas conmigo. Creí que me iba a matar. Eso fue lo
 que creí, tío. Y hasta dejé de pensar para morirme antes de que
 él me matara. Pero seguramente no se atrevió a hacerlo. Lo
 supe cuando abrí los ojos y vi la luz de la mañana que entraba
 por la ventana abierta. Antes de esa hora, sentí que había
 dejado de existir (p. 31).

 Pero quien insiste reiteradamente en este gozo equivalente a la aniquilación
 es Susana. Fuera de estos momentos de aniquilación la vida es para ella
 un «pecado» y sólo cree en el «infierno» (pp. 113-114).

 En tanto héroe vengador en la historia, Juan Preciado es reemplazado
 por el arriero Abundio - el cual también es hijo de Pedro. Abundio, que
 acompaña a Juan al pueblo, resulta ser, al menos parcialmente, un doble

 117

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:41:55 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 suyo. Cuando viajan juntos se indica su proximidad: «los dos íbamos tan
 pegados que casi nos tocábamos los hombros» (p. 9). También hay que
 decir que si Juan es el narrador de la historia, Abundio cumple una función
 equivalente en relación a los habitantes de Cómala, ya que, según
 Eduviges Dyada, él «era quien nos acarreaba el correo» (p. 20). Abundio
 se vuelve sordo cuando un cohete explota cerca de sus oídos. Antes del
 accidente - según explica Eduviges - «era un gran platicador», pero
 después dejó casi de hablar (aunque seguía acarreando el correo). Este
 episodio figura la muerte de Juan, quien sufre un percance auditivo
 similar: «me mataron los murmullos», declara (p. 62). Y si Juan habla
 antes de morir, casi deja de hablar después de su muerte, como Abundio
 después de la sordera. Puede decirse entonces que si Juan es al pincipio
 héroe vengador y narrador, Abundio es correo y vengador efectivo.
 Suplanta a Juan en tanto vengador del padre, mientras Juan, en la muerte,
 cumple plenamente con su misión de narrador, desaparece como
 identidad para volverse una caja de resonancia de las voces de Cómala.

 Los dobles son variantes que permiten la diferenciación de funciones
 inicialmente adjudicadas a un solo personaje. En el caso de Juan, las
 funciones de héroe vengador y de narrador coinciden en la primera mitad
 de la novela. En la segunda mitad, esas funciones se distribuyen entre
 personajes diferentes: Juan y Abundio. Esta separación de funciones pone
 de manifiesto la virtud catártica o purgativa del texto, en contraste con el
 «sonido y la furia» de la historia que narra.

 La separación en dos personajes de vengador y narrador (Abundio y
 Juan) se lleva a cabo a través de la muerte de Juan y la sordera de
 Abundio. Esta división del personaje en dos funciones, división del sujeto
 entre alguien que mantiene su identidad (el vengador) y alguien que la
 pierde (el narrador), es vivido por Juan como un proceso sumamente
 angustiante: el de su propia muerte, a través de una crisis de culpa. Pasa a
 adquirir la misma culpa del padre; traicionar a su madre deseando a otra
 mujer. Es cierto que en su caso lo que se percibe en el texto es la angustia
 del personaje. Esa angustia no supone haber gozado, sino haber
 anticipado el goce. Juan se acuesta con la incestuosa y todo lo que se
 registra es repugnancia por parte de Juan frente a la situación:

 La cama era de otate cubierta con costales que olían a orines,
 como si nunca los hubieran oreado al sol; y la almohada era una
 jerga que envolvía pochote o una lana tan dura o tan sudada que
 se había endurecido como leño ... Y el sudor. El cuerpo de
 aquella mujer hecho de tierra, envuelto en costras de tierra, se
 desbarataba como si estuviera derritiéndose en un charco de

 118

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:41:55 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 lodo. Yo me sentía nadar entre el sudor que chorreaba de ella y
 me faltó el aire que se necesita para respirar ... De su boca
 borbotaba un ruido de burbujas muy parecido del estertor (pp.
 59,61).

 La novela comienza con la muerte de la madre. Pero el «estertor» aquí
 corresponde a la mujer incestuosa y al mismo Juan Preciado, que se muere
 de angustia. Al morir la madre, Juan con toda inocencia va a Cómala
 cumpliendo el pedido de venganza de la madre. Pero a través del
 encuentro con la incestuosa Juan pierde la inocencia. También él es
 culpable. Y aquí termina el periplo de Juan. En la tumba alcanza una
 distancia definitiva en relación a la historia, y la tranquilidad, el
 desprendimiento con respecto a los hechos que le permite ser un escucha o
 caja de resonancia de las voces. Al morir, pierde todo interés estricta
 mente personal en el asunto, carece de identidad, y, jugando así el rol de
 muerto, puede prestar un oído atento al discurso de los demás personajes,
 más allá de sus móviles personales.

 De ahora en adelante, su participación en el gozo y su consideración
 del deseo ocurrirán por interpósita persona. Su pérdida de personalidad
 asegura la unidad del texto, el hecho de que las voces se entrelacen para
 constituir la historia completa de Cómala. La pérdida de su rol como
 actante asegura su función de narrador o escucha de las voces: recoge y da
 unidad a esos murmullos deshilachados, que exigen ser tomados en cuenta
 por alguien para alcanzar subsecuentemente la paz del olvido. Al morir,
 Juan deja de ser amigo de sí mismo, deja de favorecer sus propios intereses
 (o inocentes: vengativos; o culpables: libidinosos), y puede así ser amigo
 de los demás, prestarles un oído atento. Esta peripecia ocurrida a Juan,
 la de su muerte, pone en claro la literariedad del texto, la función de la
 narración en relación a la historia. En nuestra experiencia, el texto se
 aparta de los fenómenos de habla por este rasgo, de que no favorece sus
 propios intereses. Un texto, a diferencia de un individuo actuando en el
 mundo, no defiende intereses partidarios, de un individuo o de un grupo.
 No defiende intereses personales porque carece de personalidad, de una
 órbita de interés personal. De ahí procede la virtud catártica, purgativa,
 del texto, es decir, su literariedad. Tanto Juan Preciado como la narración
 que su muerte hace posible exponen la condición del hablante más allá del
 «sonido y la furia» de la historia, en la cual cada quién está enredado en
 competencias de intereses.

 Es así que el narrador muerto, y la narración que su muerte hace
 posible, permiten apreciar la figura de Pedro Páramo no sólo como padre
 opresor, sino también como amante, como héroe sentimental que a través

 119

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:41:55 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 de su vida desea un objeto imposible. Y permiten además escuchar a
 Susana San Juan para penetrar, dentro de lo posible, en el secreto de su
 gozo.

 El proceso por el cual Juan Preciado alcanza su muerte, la pérdida de
 identidad, está jalonado por las sorpresas fantásticas que encuentra en su
 viaje a Cómala. Se trata del viaje a una comarca desolada, un teatro de la
 memoria en el cual la puesta en escena es sorpresiva, rebasa los cálculos
 de Juan Preciado. Su horizonte de narrador rebasa sus cálculos como

 héroe de la historia. Este héroe, inocente al comienzo, culpable en su
 muerte, es sacrificado al horizonte de la historia de Cómala, que lo rebasa.
 Esta perspectiva despersonalizada le permite contemplar a Pedro
 Páramo, no sólo como padre opresor, sino como niño enamorado. En las
 primeras escenas en las que interviene, Pedro es un niño que juega con
 Susana o que la evoca cuando ésta ha partido del pueblo. Su encuentro
 con Susana es evocado por él durante el resto de su vida, hasta el momento
 de la muerte. Por otra parte, el gozo de Susana se concibe, desde la muerte
 (del narrador) como un gozo de muerte, como un reverso de la vida - que la
 realiza cabalmente al aniquilarla.

 Al separarse héroe vengador y narrador muerto, Pedro Páramo
 aparece no sólo como padre, sino también como amante. En tanto efigie
 paterna es el obstáculo que se opone entre amante y amada: por ejemplo,
 él ha mandado erigir ese lienzo o muro de piedra que su hijo Miguel
 pretende saltar a caballo para acortar la distancia que la separa de su novia
 de Contla, a la que pretende robar de junto a un padre enfermo, padre que
 la novia no se resigna a abandonar. Miguel, al querer saltar el muro u
 obstáculo paterno cae del caballo y muere. El padre es un límite entre la
 vida y la muerte, o es un límite cuya transgresión se paga con la muerte.
 Pero al mostrarse frente al narrador muerto como amante - de Susana -

 también él, Pedro, debe enfrentarse a otro padre, que oficia a su vez de
 obstáculo: es el padre de Susana, a quien él manda matar. El se figura que
 Bartolomé es el impedimento para unirse con la amada.

 En principio el padre es aquél a quien la madre remite para que el hijo
 tome venganza, ya sea vengando en el padre la muerte de la madre (caso
 de Juan Preciado); ya sea para que el hijo se vengue de la muerte del padre:
 éste es el caso de Pedro Páramo mismo, el cual, siendo niño, recibe por su
 madre la noticia de la muerte del padre. En cuanto llega a mayor, Pedro,
 para vengar el asesinato de su padre por un desconocido, mata a casi todos
 los concurrentes de la boda en que tuvo lugar ese crimen.

 Pedro Páramo, en tanto efigie paterna, constituye el obstáculo
 alrededor del cual gira la misión vengativa del hijo. La madre remite el hijo
 al padre: ese movimiento es el punto de partida de la novela. En

 120

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:41:55 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 tanto padre y señor, Pedro resulta particularmente tiránico, cruel, in
 escrupuloso. Es un obstáculo colosal: es el lienzo o muro de piedra
 frente al que tropieza el caballo de Miguel, es el montón de piedras que se
 derrumba al final del libro. Pero sin ese coloso no habriá mundo

 propiamente dicho, porque la madre remite al padre inevitablemente. La
 madre implica al padre, habla de él. De esa referencia, y en torno a ella, el
 hijo recibe o asume una misión de venganza. Adquiere identidad propia en
 cuanto vengador: quiere vengar el dolor, el sufrimiento de la madre
 causado o bien por la crueldad del padre o bien porque el padre ha sido
 asesinado. La madre remite siempre al padre, la misión del hijo es siempre
 vengativa, pero el motivo de esa venganza es ambiguo: o bien el padre es
 culpable (caso de Pedro frente a Dolores), o bien el padre es víctima (caso
 del padre de Pedro Páramo: en ese caso el hijo también está vengando el
 sufrimiento de la madre, pero actúa contra terceros, los asesinos de su
 padre). La lealtad entre madre e hijo tiene como premisa el sufrimiento de
 la madre: si la madre gozase en vez de sufrir, se haría cómplice del crimen.
 Se ve entonces que la posición de la madre entraña una doble con
 sideración: remite necesariamente al padre, pero no es cómplice sino
 víctima del crimen que denuncia.

 De hecho, es el sufrimiento de la madre lo que convierte su necesario
 remitir al padre en la denuncia de un crimen. Sin sufrimiento materno,
 ¿cómo podría afirmarse que lo hecho por el padre o al padre es un crimen?
 Su remitir al padre se quedaría en mera indicación, subordinación (de la
 madre) a ese remitir (al padre). Más allá, pues, del tipo de crimen
 cometido (por el padre o contra el padre), que el hijo debe vengar, la
 condición para que ese crimen exista parece ser el sufrimiento de la
 madre. Si la madre no sufriese (pongamos el caso de la madre de Hamlet),
 entonces se necesitaría una denuncia directa del padre como víctima del
 crimen que se ha cometido contra él (esta vez con la complicidad de la
 madre). Pero dada la ambigüedad del crimen alrededor del padre (él
 puede ser o bien criminal o bien víctima), tampoco éste - en el caso de la
 novela que comento - estaría autorizado para hacer la denuncia. Si la
 madre no sufriese no estaría denunciando un crimen, y por lo tanto se
 correría el riesgo, cabría pensar en la posibilidad, de que el crimen fuese
 una invención del hijo.

 Para que el hijo justifique su móvil de venganza tiene que recurrir-en
 esta novela - al sufrimiento de la madre, por lo cual el hijo no podrá
 aceptar nunca entonces que la madre goce. La que podrá gozar no será la
 madre sino una mujer sin hijos: Susana San Juan. También entran en esta
 categoría de mujeres sin hijo sujetas a gozo eventual: la incestuosa con la
 que se acuesta Juan Preciado y la sobrina del padre Rentería con la que se

 121

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:41:55 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 acuesta Miguel Páramo. Pero no está claro en estos dos últimos casos si
 las mujeres gozan. Están sin duda cercanas a la muerte (la sobrina se
 siente morir, la incestuosa respira en estertores), pero lo que predomina
 cuando se habla de ellas es la tónica de angustia.

 A través de la visita a Cómala y de su muerte, Juan descubre que
 Pedro no es sólo un padre tiránico sino un amante desgraciado. Según esta
 óptica, Pedro no es sólo el obstáculo (entre amantes, entre Miguel Páramo
 y su novia de Contla), no es sólo aquél a quien la madre remite
 necesariamente y frente al cual el hijo ha de vengar agravios. Pedro
 también ha tenido una madre y un padre, también ha sido un hijo
 vengador. Una vez cumplida su misión, se ha transformado él mismo en
 efigie paterna, en dueño de las tierras de la Media Luna. Pero más allá de
 su definición en términos del triángulo familiar, Pedro es un amante
 desgraciado. Como amante, combate otro padre, el de Susana, Bartolomé
 San Juan, y lo mata. Ese crimen no le sirve para obtener a Susana, pues
 ésta se sustrae a él a través de su locura. De hecho, Susana San Juan se
 mantiene al margen y por encima del orden presidido por el padre.
 Mientras las madres remiten necesariamente a los padres, están
 subordinadas a ese orden y así lo indican a sus hijos; la mujer sin hijos,
 Susana, alcanza un goce desconocido para las madres, por un lado, y deja
 de estar subordinada a su propio padre o al cacique Pedro, por otro.

 Dolores evoca el paisaje feraz de Cómala y ella misma es fructífera:
 da a luz un hijo. Sin embargo, sufre. Pedro, dueño de Cómala, es quien
 cultiva esa tierra feraz. Pero para hacerlo, necesita una lluvia que sólo
 ocurre en relación a Susana. Cuando Pedro evoca a Susana, está
 lloviendo en Cómala:

 El agua que goteaba de las tejas hacía un agujero en la arena del
 patio. Sonaba: pías, pías, y luego otra vez pías, en mitad de una
 hoja de laurel que daba vueltas y rebotes metida en la hendidura
 de los ladrillos ... Pensaba en tí, Susana (habla Pedro). En las
 lomas verdes, (pp. 15, 16)

 Cuando Susana muere, en cambio, Pedro deja que la tierra se arruine:

 Tan la quiso, que se pasó el resto de sus años .. . mirando el
 camino por donde se la habían llevado al camposanto . . .
 Desalojó sus tierras y mandó quemar los enseres . . . Desde
 entonces la tierra se quedó baldía y como en ruinas, (p. 84)

 Dolores tiene un hijo gracias a que es fecundada por su marido, Pedro.
 122

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:41:55 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Pero Pedro recibe su inspiración de la mujer inaccesible que ama, Susana.
 Por ella llueve en Cómala. Susana, que no tiene hijos, resulta sin embargo
 la fuente de la fecundidad, pues tiene el secreto de un gozo que Dolores no
 comparte, por un lado, y que alimenta el deseo de Pedro, por otro. El ciclo
 de fructificación de Cómala no depende, pues, de la madre, sino de una
 mujer sin hijos que sirve de inspiración a Pedro.

 Esa mujer no sirve tampoco a la satisfacción de Pedro. Para eso tiene
 él innumerables sirvientas, que le procuran placer. Susana en cambio
 sostiene su deseo. Es la única mujer insustituible, la que goza más allá de
 todo placer del hombre, y atraviesa el orden paternal gracias al secreto de
 su gozo.

 Al morir, Juan deja de lado la misión que le confiere identidad
 (vengar a su madre frente a su padre) y penetra un paso más en la
 economía climática de Cómala. Al perder su identidad descubre el coloso
 paterno bajo el aspecto de amante desgraciado, como héroe de historia
 sentimental, presa de un deseo imposible. Advierte así una carencia en el
 padre todopoderoso. Dolores está subordinada a Pedro, pero Pedro está
 subordinado a Susana. Esta segunda relación rebasa el triángulo familiar.
 Susana es una loca que no reconoce a su propio padre, y el asesinato de ese
 padre, Bartolomé, no sirve para nada. El gozo de Susana - que equivale a
 la aniquilación - no tiene ni padre ni madre. Es madre y padre de sí mismo.
 Tampoco tiene hijos. Desde esa posición marginal al orden paterno
 alimenta el deseo de Pedro como amante desgraciado que aspira a la única
 mujer que no sea sirviente de su placer, a la única mujer insustituible, a la
 imposible Susana, sustraída del orden que él preside, que el padre (él o
 Bartolomé) preside.

 Del gozo de Susana no le toca al padre (a Bartolomé) más que las
 cenizas. Cuando niña, su padre la había hecho descender a un pozo, atada
 de una cuerda, para recoger allí algún tesoro. Lo único que le trae Susana
 al reemerger son los huesos de un hombre. Susana alimenta el deseo de
 Pedro. Cuando él la evoca llueve en Cómala; cuando ella muere
 sobreviene la desolación. Pedro se ha hecho señor de la tierra, pero no
 alcanza aquello que desea. Para obtener a Susana, ha acumulado poder y
 posesiones. Pero su señorío mundano no sirve de nada. Juan no necesita
 vengarse: Pedro ha recibido su castigo.

 Juan, al morir, no sólo pierde su identidad de héroe vengador: pierde
 hasta su diferencia de sexo: neutro, yace bajo tierra abrazando a Doroteo/
 Dorotea, esa mujer viejísima que él confunde con un hombre: «-Tienes
 razón, Doroteo. ¿Dices que te llamas Doroteo? - Da lo mismo. Aunque
 mi nombre sea Dorotea. Pero da lo mismo» (p. 62). Además, en vez de ser
 un hijo en brazos de su madre, es él quien tiene a esa anciana en sus brazos:

 123

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:41:55 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 «Me enterraron en tu misma sepultura y cupe muy bien en el hueco de tus
 brazos», le dice Dorotea a Juan (p. 65). Puede decirse que a pesar de que
 Dolores ha muerto al principio de la novela, el hijo no admite la muerte de
 la madre hasta que él mismo muere. En las primeras páginas del libro, la
 voz de Dolores acompaña a Juan en su descenso a Cómala: «'Estaré más
 cerca de ti. Encontrarás más cercana la voz de mis recuerdos que la de mi
 muerte, si es que alguna vez la muerte ha tenido alguna voz.' Mi madre...
 la viva» (p. 12). Es como si Dolores, que no ha gozado, tampoco hubiera
 muerto. Después de morir, Juan piensa que el ha muerto en lugar de ella:
 «Mi madre, que vivió su infancia y sus mejores años en este pueblo y que
 ni siquiera pudo venir a morir aquí. Hasta para eso me mandó a mí en su
 lugar» (p. 69). Es que la muerte de Dolores meramente prolonga su vida
 de sufrimiento y consagra la misión que el hijo ya había recibido aún antes
 de morir la madre: vengarla frente al padre. La muerte de Dolores no le
 enseña nada al narrador: meramente consagra su misión de hijo, de héroe
 vengador. La experiencia que resulta iluminadora para Juan no es pues la
 muerte de la madre, sino su propia muerte. Al morir, Juan pierde su
 identidad de hijo: es madre/padre para Doroteo/Dorotea/ su propia
 madre anciana que toma refugio en sus brazos, como si él fuera genitor y
 ella hija.

 Eduviges Dyada, doble o sustituto de Dolores Preciado en la ñocha
 de bodas y en la Cómala fúnebre (es ella quien aloja a Juan a su llegada al
 pueblo), da a Juan la clave de su transformación, de la peripecia central
 que es la muerte del narrador: «todo consiste en morir, Dios mediante,
 cuando uno quiera y no cuando Él lo disponga. O, si tú quieres, forzarlo a
 disponer antes de tiempo» (p. 15). Eduviges no es la madre viva que exige
 del hijo una misión vengadora. Ella también es la madre de Juan:
 «Perdóname que te hable de tú; lo hago porque te considero mi hijo», le
 dice Eduviges (p. 15). Pero no le exige una misión de personaje en la
 historia, sino que lo inicia en una muerte voluntaria, que sería también la
 muerte de la voluntad vengadora («todo consiste en morir, Dios mediante,
 cuando uno quiera»).

 Mediante esa muerte Juan crece por sobre su madre muriente, rebasa
 su horizonte de héroe vengador y como narrador muerto se confunde con
 el horizonte de la historia de Cómala, que incluye el deseo de Pedro y el
 gozo de Susana. Gracias a esa muerte la novela deja de ser una aventura
 vengadora (del hijo contra el padre) y se transforma en sentimental: Pedro
 es un amante desgraciado y Susana la mujer completa e inaccesible en su
 gozo. Se plantea en esta trasmutación de la historia el rebasamiento-no la
 supresión - del orden paterno por la locura de Susana que lo atraviesa.

 124

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:41:55 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 Gracias a su muerte, el narrador se enfrenta con la segunda fase de una
 economía climática. Ha nacido la narración sentimental.

 NOTA

 1 Juan Rulfo, Pedro Páramo (México: Fondo de Cultura
 Económica, 1975) p. 10. En adelante cito esta edición.

 125

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 19:41:55 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms


	Contents
	p. 111
	p. 112
	p. 113
	p. 114
	p. 115
	p. 116
	p. 117
	p. 118
	p. 119
	p. 120
	p. 121
	p. 122
	p. 123
	p. 124
	p. 125

	Issue Table of Contents
	Inti, No. 13/14 (PRIMAVERA-OTOÑO 1981) pp. i-xii, 1-154
	Front Matter
	[NOTA DEL DIRECTOR DE INTI] [pp. iv-v]
	ESTA PUBLICACIÓN [pp. ix-xi]
	SIMPOSIO
	NOTAS SOBRE LA LITERATURA INDÍGENA EN MÉXICO [pp. 2-8]
	RULFO Y LA CRÍTICA [pp. 9-24]
	LA OBRA DE JUAN RULFO VISTA A TRAVES DE MIRCEA ELIADE [pp. 25-33]
	EL DISCURSO SUBVERSIVO DE RULFO O LA AUTORIDAD DE LA PALABRA ALIENADA [pp. 34-43]
	WOMEN, VIOLENCE, AND SACRIFICE IN "PEDRO PÁRAMO" AND "LA MUERTE DE ARTEMIO CRUZ" [pp. 44-54]
	PEDRO PÁRAMO: CLAUSURA DE UN PROCESO HISTÓRICO [pp. 55-62]
	«SUMISIÓN Y REBELDÍA EN LOS PERSONAJES DE "PEDRO PÁRAMO"» [pp. 63-72]
	PEDRO PÁRAMO: NIHILISMO FRACASADO [pp. 73-82]
	LA CONTRA-DICCIÓN COMO LEY: NOTAS SOBRE «ES QUE SOMOS MUY POBRES» [pp. 83-91]
	EL PAPEL DEL NARRADOR EN «LA HERENCIA DE MATILDE ARCÁNGEL» [pp. 92-102]
	"EL GALLO DE ORO" Y OTROS TEXTOS DE JUAN RULFO [pp. 103-110]
	PEDRO PÁRAMO: LA MUERTE DEL NARRADOR [pp. 111-125]

	SERIE BIBLIOGRAFICA INTI I [pp. 127-151]
	Back Matter



