Anuario N°10 - Estudios

LA QUINTRALA COMO FIGURA DE LA REALIDAD
CHILENA EN LAS ESCRITURAS DE VICUNA
MACKENNA'Y MERCEDES VALDIVIESO

Roberto Suazo Gomez
Doctorado en Literatura

robertosuazogomez@gmail.com

Este articulo proporciona una aproximacion a la tradicion de rees-
crituras desplegada en torno a la figura de la Quintrala, desde los
conceptos de “figura” y “realismo figural” de Hayden White. En par-
ticular, se establece un contrapunto entre Los Lisperguer y la Quin-
trala, de Benjamin Vicuiia Mackenna, y la novela Maldita yo entre
las mujeres, de Mercedes Valdivieso, destacando: 1) la relacion figura/
cumplimiento/figura entre ambos textos; 2) la relacion de cada texto
con su respectivo contexto; 3) la apropiacion de la figura histérica de la
Quintrala en tanto antecedente legitimador de un determinado disero
ideoldgico y un proyecto de constitucion historica distintivo en cada
caso. El proyecto de constitucion identitaria-nacional desde la dptica
liberal decimondnica, en el caso de Vicuna Mackenna. El cuestiona-
miento del discurso nacional oficial en el contexto de la transicion
democritica (década de 1990) y la promocion de un nuevo modelo
“realista” de lo femenino, en el caso de Valdivieso.

PALABRAS CLAVE: figura, realismo figural, Quintrala, historia,

literatura

41



Universidad de Chile, Facultad de Filosofia y Humanidades, Escuela de Postgrado

Una tradicién de reescrituras

En 1877 se publica Los Lisperguer y la Quintrala, de Benjamin Vicufa
Mackenna. En dicha obra el historiador se habia propuesto estudiar la exis-
tencia real y verdadera del mito popular de dofia Catalina de los Rios y Lisper-
guer, la Quintrala, con el objeto de darlo a conocer “por primera vez a los chi-
lenos” en clave historiografica, esto es, “con la austera verdad de los archivos”
(Vicuna Mackenna, 1877: 11). A su juicio, lo anterior equivalia a articular por
primera vez el nombre “Quintrala”, pronunciado ya no desde la anénima y
“deleznable tradicién” sino que por una voz autorizada: “Bastard decir que ni
uno solo de los cronistas e historiadores, tanto antiguos como modernos, ha
mencionado siquiera el nombre de esta mujer” (Vicufia Mackenna, 1887: 8).

Junto con adjudicarse la paternidad sobre el tema, Vicufa Mackenna
nos deja entrever su propésito de agotar su objeto de estudio. Lo que pretende
es presentarnos “una investigacién no solo completa sino documentada de la
vida, hechos, crimenes i costumbres de la famosa dofia Catalina de los Rios i
Lisperguer” (1877: 8). Vale la pena detenerse un segundo en el cardcter com-
pleto y documentado que, segin el autor, otorgaria validez a su relato.

El lector de Los Lisperguer... advertird que en varias ocasiones el histo-
riador parece conferir a su labor el cardcter de una batalla épica y trascenden-
tal. Echando mano a una metéfora empleada por el propio Vicufia Mackenna,
podria decirse que su misidén consiste en derrotar a “la polilla de los siglos”,
imagen notable pues envuelve toda una concepcién de la disciplina histérica.
Se trata, de hecho, de una concepcién positivista de la historia, vale decir, la
historia entendida como ciencia objetiva, verdad empirica absoluta, articulada
de datos que, recordando la férmula rankeana, deben hablar por si mismos.
Evitar que la historia se vuelva pasto de polilla equivale, desde esta aproxi-
macidn, a rescatar aquella verdad de lo acontecido que estaria contenida en
los documentos y que el paso de los afios junto con el olvido harfan peligrar.
Bajo esta légica, bastaria con escrutar los documentos, mediante el empleo de
técnicas y métodos dirigidos a su evaluacidn, para traer esa verdad de regreso
ala luz.

Pero el documento no es solo una ficil presa de la degradacién del
tiempo y del olvido. Intrusas polillas son también para Vicuna Mackenna
el mito y la patrafia. De ahi que el autor de Los Lisperguer... nos describa su
obra como una historia verdadera, elaborada “conforme a documentos feha-
cientes”, dejando a otros “lo pintoresco i abultado” (Vicuna Mackenna, 1877:
85). No olvidemos que en la historiografia positivista la critica a las fuentes
procuraba desterrar la mentira de la historia, oponiéndole una representacién
lo mds exacta y objetiva posible de un real histérico preliminar, que no seria
en modo alguno producto de la imaginacién del investigador, en tanto que su

42



Anuario N°10 - Estudios

cardcter referencial se hallarfa avalado en los documentos. Por ello, junto con
pretender decir por vez primera a la Quintrala, nuestro historiador demuestra
la clara intencién de fijarlo en su relato de forma tan veraz y completa como
incontestable y definitiva. En las pdginas de su obra, nos asegura, la Quintrala
serd conocida desde su cuna al sepulcro (1877:6).

Sin embargo, la obra de Vicuna Mackenna, lejos de haber estampado
una palabra de cemento sobre la Quintrala, puede ser leida como la letra ca-
pital de una prolifica tradicién escritural que, cada tanto, ha vuelto a refrescar
el tema de la famosa encomendera criolla. Asi, el veridico y completo relato
de 1877 ha venido siendo periédicamente reelaborado, tanto por el discurso
historiogréfico como por el literario y, con ello, se ha delineado una tradicién
de reescrituras en torno a la figura ofrecida originalmente en la historia de
Vicufa Mackenna. Parte de estas reescrituras han refrendado, con algunas va-
riantes, la imagen de la Quintrala elaborada por el historiador (como el drama
histérico de Domingo Izquierdo, de 1883, y la novela de Magdalena Petit, de
1932). Otras han pretendido corregir, desde un enfoque histérico-literario
mds cercano al lector y mediante la integracién de nuevos datos, la imagen de
Catalina de los Rios elaborada por el autor de Los Lisperguer y la Quintrala (es
el caso de Aurelio Diaz Meza con La Quintrala y su época, de 1932). O bien
han profundizado en el personaje mediante la construccién de una imagen
poética de cardcter mds complejo y ambivalente (como Daniel de la Vega con
su poemario La Quintrala, de 1939). Por otra parte, la novela Maldita yo en-
tre las mujeres, de Mercedes Valdivieso (1991), uno de los tltimos eslabones
de este entramado de escrituras que se superponen, supondria una respuesta
contestataria, desde una posicién feminista, a los proyectos de Petit y Vicuna
Mackenna.

No es nuestra intencién emprender aqui un andlisis totalizador y ex-
haustivo de la tradicién de reescrituras de la Quintrala. Antes de eso, nos
parece necesario definir claramente una perspectiva teérica que nos permita
abarcar dicha tradicién, no solo a partir de las transformaciones internas en
el dmbito de la representacién estética literaria, sino que también a la luz de
las significativas relaciones que se establecen entre el discurso historiografico
y la literatura y, por afiadidura, entre literatura y realidad. En este sentido, el
caso paradigmadtico de la historia de Vicufia Mackenna y sus reescrituras lite-
rarias nos ofrece dos atractivas problemdticas que, a nuestro juicio, resultan
ser complementarias si las analizamos desde el enfoque tedrico de Hayden
White, particularmente, desde los conceptos de “figura” y “realismo figural”.
Hablamos de la permanente reescritura de la historia y del rol del discurso lite-
rario en la correccién y reformulacién de la verdad histérica. A continuacion,
esbozaremos la teoria de White para, posteriormente, aplicarla en una lectura
figural de la historia de Vicufia Mackenna y la novela de Mercedes Valdivieso.

43



Universidad de Chile, Facultad de Filosofia y Humanidades, Escuela de Postgrado

El realismo figural y la reescritura de la historia

Actualmente no resulta dificil eliminar muchos de los falsos inconvenien-
tes derivados de la antigua querella historia/ficcién literaria. Asi, por ejemplo,
historiadores y literatos coincidiremos con Jorge Lozano (1987) cuando, reco-
giendo los planteamientos de Arthur Danto, Ortega y Gasset, Paul Ricoeur y
Paul Veyne, entre otros, senala que ni el relato historiografico ni la novela “hacen
revivir’, puesto que ambos discursos seleccionan, simplifican, organizan, hacen
que un siglo quepa en una pdgina; en suma, ambos discursos utilizan la narra-
cién como principio bdsico de inteligibilidad, ambos tejen tramas significativas a
partir de la conexién de acontecimientos aislados. Tampoco resultard escanda-
loso afirmar, junto con Collingwood (1952), que la imaginacién es patrimonio
comun tanto de historiadores como de escritores de ficcién; o que, como senala
Ricoeur (1999), entre el relato historiografico y el relato de ficcién existe una
referencia mutua, puesto que, mientras la historia debe recurrir a cierta ficcién
en su propésito de reproducir el pasado, la ficcién literaria ofreceria aspectos que
favorecen su historizacién en la medida que invita a pensar en lo narrado como
si, en verdad, hubiera pasado.

Mids polémicos resultan los planteamientos de Hayden White, autor
que, suprimiendo las distinciones entre historia y literatura’, ha denunciado
tajantemente la “falacia de la referencialidad”. Aun asi, vale la pena precisar que
lo que White pone en cuestién no es la existencia pasada de los acontecimien-
tos, personas, procesos e instituciones de los que tratan los historiadores, sino
la arraigada creencia de que la estructura del relato histérico logra representar,
efectiva, fiel, completa y transparentemente, lo ocurrido en el pasado. En otras
palabras, lo que White estd subrayando es que el pasado, tal y como lo enten-
demos, es siempre el resultado de una dotacién de sentido efectuada a partir
de una articulacién desde el presente. Por consiguiente, no habria una relacién
directa entre la realidad pasada y las diversas formas de representacién asumidas
hasta ahora. Asimismo, dado su imposibilidad de reflejar la realidad pasada,
representarla especularmente tal que como esta acontecid, de una vez y para
siempre, ninguna de las formas ensayadas podria llegar a ser la definitiva. De
hecho, lo que hace White desde su abordaje del problema de la representacién
histérica es darle otra vuelta de tuerca a un principio fundamental del trabajo
historiografico: la condicién misma de la vigencia de la historia como disciplina.
Nos referimos al hecho de que la historia nunca es definitiva sino que estd en
permanente reescritura, en permanente controversia; asimismo, cada escritura,
elaborada desde cada presente, va resignificando permanentemente el pasado.

En cuanto a la representacién de la Quintrala, observamos un excelente

7 De acuerdo con White (2003:109), las narrativas histéricas son “ficciones verbales cuyos

contenidos son tanto inventados como encontrados y cuyas formas tienen mds en comuin con sus
homologas en la literatura que con las de la ciencia”.

44



Anuario N°10 - Estudios

ejemplo de aplicacién de dicho principio en estas lucidas palabras de Aurelio
Diaz Meza:

“La Quintrala de Vicufia Mackenna es lasciva, licenciosa, liviana,
y son estas grandes pasiones las que la arrastran al homicidio y ala
crueldad (...) Pero si Vicuha Mackenna hubiera podido conocer
los documentos que encontré anos mds tarde nuestro recordado
maestro, el eminente don José Toribio Medina, estoy cierto de que
no existiria esa Quintrala” (Diaz Meza, 1933: 9) (las cursivas son
nuestras).

Sin embargo, resulta necesario extraer todas las consecuencias que este
principio historiografico arroja sobre la escritura/reescritura/resignificacién de la
historia, y el rol que, desde esta perspectiva, le corresponderia a las representa-
ciones literarias realistas. Para hacerlo nos serviremos del concepto de “realismo
figural” que Hayden White extrae de la historia de la literatura de Erich Auerbach
—Mimesis— 'y hace extensible a la escritura de la historia en general. Como
senala Verénica Tozzi (2006: 114), la atenta lectura que White realiza de la obra
de Auerbach le permite afirmar que Mimesis “es tanto una historia del realismo
literario occidental, como un intento de producir una concepcién de lo que es
una historia de sucesivas formas de representar”. De esta manera, el proyecto de la
historiografia occidental seria equivalente al proyecto de la literatura occidental, el
cual, como senala el propio White (2010: 34), no serfa otro que “la consumacion
de su promesa singular de representar la realidad de manera realista”. Asimismo,
dird Tozzi, la nocién que rige y se revela en la historia que Mimesis relata es la de
“figura’ o ‘interpretacion figural””. En palabras de Auerbach:

“La interpretacién figural establece una relacién entre dos acon-
tecimientos o personas, por la cual uno de ellos no sélo tiene su
significacién propia, sino que apunta también a otro, y éste, por
su parte, asume en s a aquel y lo consuma” (Auerbach, 1998: 99).

Como advierte White (2010: 44), la idea de figura de Auerbach se basa
“en las interpretaciones cristianas del judaismo antiguo, como una anticipaciéon
o prolepsis de la cristiandad™®. Aunque la nocién de figura —con sus dos polos
de promesa y cumplimiento/consumacién— se mantiene atin vigente, tanto en
nuestros modelos del acontecer temporal como en nuestras formas de represen-
tar el pasado histérico. Figuralmente, dird White, se conectan el renacimiento

8 Segtn Auerbach, la interpretacion figural o tipolégica, aquella teorfa de la historia instaurada

alld por el siglo III de nuestra era, fue concebida por los Padres de la Iglesia Catélica con la
finalidad de precisar la relacién entre judaismo y cristianismo, entre el Antiguo y el Nuevo
Testamento, entre la Antigua y la Nueva Alianza. Figuralmente era, por ejemplo, como los exegetas
del cristianismo antiguo y medieval lograban conectar un acontecimiento del Antiguo Testamento
como el sacrificio no concretado de Isaac en manos de Abraham con el sacrificio consumado de
Cristo en el Nuevo Testamento.

45



Universidad de Chile, Facultad de Filosofia y Humanidades, Escuela de Postgrado

italiano con la antigiiedad greco-latina. Figuralmente, en £/ Dieciocho de Bru-
mario de Luis Bonaparte conectaba Marx la revolucién de 1848 en tanto que
consumacion de la revolucién de 1789, apuntando esta tltima a aquella o bien
figurdndola en términos de una promesa que anuncia su futuro cumplimiento.
La relacién asi entablada es genealdgica “en la medida en que los agentes respon-
sables de la ocurrencia del evento posterior opten por el acontecimiento previo
como un elemento de la genealogia del evento ulterior” (White, 2010:45). Se-
rin pues los agentes histéricos, responsables de la ocurrencia del acto consuma-
torio, quienes generalmente tomardn la decisién; ellos serdn los encargados de
apropiarse retrospectivamente del primer acontecimiento, escogiéndolo como
figura prototipica-legitimadora de su propio proyecto de constitucién y, por
consiguiente, como “un elemento de su genealogia”. Todo esto sin perjuicio
de que los acontecimientos siempre permanecerdn abiertos para nuevas apro-
piaciones, sea prefigurando otros acontecimientos por venir, sea consumando
acontecimientos o procesos anteriores.

La historia queda inevitablemente abierta a una constante labor de revi-
sién y reescritura. El pasado histérico permanece abierto a infinitas apropiacio-
nes y dotaciones de sentido realizadas y decididas por diversos agentes desde su
presente. Asimismo, como observa Tozzi, estos agentes producirdn sus represen-
taciones histéricas en términos de la presentacién de una figura de la realidad o
la promesa de su concrecién por escrito que aspira a consumar la significacién
plena del pasado. A fin de cuentas, segiin White, tanto las representaciones his-
toricas como las representaciones literarias “realistas” pueden entenderse como
una sucesién de esfuerzos orientados a representar realisticamente la realidad, no
obstante, la figura no alcanza nunca su consumacidn, pues no se alcanza nunca
una version definitiva de los acontecimientos pasados o aquella realidad como

realmente es/sucedid. Asi lo sugieren las siguientes palabras que White dedica a
Mimesis de Auerbach:

“Lo que él presenta es una secuencia de esfuerzos, por parte de
escritores que operan al interior de una tradicién generalmente
delineada de representaciones presentadas, en pos del diseno de
formas de capturar en expresiones escritas las multiples y cam-
biantes caracteristicas de una realidad social y mds genéricamen-
te humana —y el continuo fracaso en la consumacion final de

ese proyecto” (White, 2010: nota 24, 43-44).

Segtin White, Auerbach usa el modelo figuralista para explicar no solo
la relacién entre varios textos literarios, sino que también la relacién entre la
literatura y sus contextos:

“Para él [Auerbach], el texto literario representativo puede ser
a la vez (1) la consumacién de un texto previo y (2) la pre-

46



Anuario N°10 - Estudios

figuracién potencial de un texto posterior, y también (3) una
figuracién de la experiencia por parte de su autor de su medio
histérico y por lo tanto (4) el cumplimiento de la prefiguracion
de una porcién de realidad histérica” (White, 2010: 42).

A nuestro juicio, la lectura que Hayden White realiza de Mimesis ofrece
una significativa gufa para emprender un andlisis de la tradicién de representa-
ciones que se han hecho cargo del tema de la Quintrala. La trama diacrénica
que conforma dicha tradicién de escrituras puede ser leida como un encadena-
miento de textos que sucesivamente han retomado la promesa —que Vicuna
Mackenna enunciara primero y dejara incumplida en su obra— de representar
la realidad de forma realista’. Asimismo, haciendo nuestra la propuesta de Tozzi
y su lectura heuristica del realismo figural whiteano, no entenderemos las repre-
sentaciones que integran esta tradicién sencillamente como “una sucesién de
descripciones que se acercan cada vez mds a la verdad o al pasado, en si, aunque
siempre fracasan en su empeno, sino como sugerencias de mayor investigacién
y nuevas reescrituras histéricas” (2006:12). Para el caso de nuestra tradicién
quintralesca, se tratarfa de analizar cada obra como una renovacién de la pro-
mesa de representacién incumplida por los proyectos anteriores. Y, junto con
ello, apreciar en cada nuevo incumplimiento un estimulo para una penetracién
exhaustiva de la realidad histérica nacional.

Particularmente, nuestro andlisis de las obras de Vicuna Mackenna y Val-
divieso girard en torno a los siguientes niveles que, naturalmente, se entrelazan,
condicionan, refuerzan y superponen unos con otros: 1) la promesa de repre-
sentacién de la Quintrala en Vicuna Mackenna, como figura que se cumple/
consuma en la novela de Valdivieso; 2) Los Lisperguer y la Quintrala'y Maldita yo
entre las mujeres como consumacion del medio histérico de sus autores o sinéc-
doque de sus respectivos contextos; 3) la apropiacién de la figura histérica de la
Quintrala en tanto que antecedente genealdgico legitimador de un determinado
disefio ideoldgico y un proyecto de constitucion histdrica presente.

Los Lisperguer y la Quintrala: fundacién de la promesa

Desde la légica del realismo figural nos es posible observar con otra mira-
da la obra de Vicuna Mackenna. En primer lugar, advertimos que el historiador
no solo inaugura el tema sino que, al arrogarse la exclusividad sobre la enuncia-
cién del nombre “Quintrala”, estd fundando la promesa figural de representa-
cién fiel y ajustada a la realidad y, con ello, principia y se erige como el modelo
de toda la tradicién que le sucede.

? Como afirma White (2010:39): “(...) una efectiva relacion de figura-cumplimiento-figura, una
relacién genealdgica de sucesivas expropiaciones, es lo que constituye una tradicién como tal”.

47



Universidad de Chile, Facultad de Filosofia y Humanidades, Escuela de Postgrado

Recordemos que en la obra de Vicuna Mackenna la historia familiar de
los Lisperguer y la Quintrala debia representar fielmente la época colonial. Tal
coordenada del tiempo es descrita como una edad oscura, un mundo bérbaro a
la vez que genésico: “la opaca alborada de nuestra historia” (Vicufia Mackenna,
1877:24). La Colonia es también un lugar en el espacio, la ciudad de Santia-
go, aquella ciudad que entera era un claustro, “ciudad profundamente mistica”
(1d.:56), “ciudad feudal, arisca i armada” (/4.:37). La Colonia, por tltimo, eng-
loba también un tipo de sociedad, una “sociedad ligubre, fandtica i profun-
damente venal” (/d.:83). Vicuna Mackenna nos entrega, en suma, el retrato
pormenorizado de una familia y, particularmente, de una mujer que debe operar
como una imagen fiel y significativa de toda una era. En sus propias palabras:

“(...) el presente estudio no serd sélo un episodio aislado, un
rasgo biogrdfico de la era colonial: es un cuadro mas o menos
imperfecto i mal bosquejado, pero frel i curioso de esa misma era”
(Vicufia Mackenna, 1877: 9) (las cursivas son nuestras).

La historia de Vicufia Mackenna se ofrece como una metéfora de la vida
colonial. Las cualidades de los Lisperguer son atribuibles a una época, a una
ciudad y a toda una sociedad. Su rasgo mds distintivo serd la Quintrala, aquella
“mujer célebre y terrible” (1877:6), acusada de numerosos crimenes, incluyendo
el mds aberrante: el parricidio. Segin Vicufia Mackenna (1877:78), una “extra-
fia i terrible mixtién de sangre”, sangre india y sangre sajona, dos sangres a su
tiempo sefialadas como bédrbaras, habria prefigurado irreparablemente la maldad
de las féminas Lisperguer y, en especial, la inconcebible composicién fisiolégica
de la Quintrala. En definitiva, como sefiala Olga Grau, Vicufia Mackenna cons-
truye un monstruo inquietante en su hibridez. Si bien se trata de un monstruo
que no solo es util para ilustrar una espantable realidad pasada, sino que tam-
bién “nos advierte sobre las pricticas de la colonia y de una conquista todavia in-
conclusa” (Grau, 2002:39). Por supuesto, desde la mirada de White, advertimos
que la Quintrala de Vicufia Mackenna no es tan solo figura del pasado que se
cumple/consuma en la representacién historiogréfica. Antes que eso, es la figura
histdrica prototipica que el historiador descubre y conecta a su contemporanei-
dad, como un ancestro remoto que viene a arrojar luz sobre la genealogia patria'®
y sirve de explicacién al presente. En palabras de Lucia Guerra:

“(...) la figura legendaria de la Quintrala es matriz y generatriz
de la genealogia de la Patria en un momento histérico (1877)
en el cual los fundamentos de la Nacién ya habian sido consoli-

dados” (Guerra, 1988: 58).

Es sabido que la Quintrala no fue un tema que Vicufia Mackenna es-

10 El propio Vicufia Mackenna se refiera a los Lisperguer como la “extrafia raza, generatriz de la

nuestra, que produjo a la vez héroes y monstruos, dngeles y harpias” (1877:3).

48



Anuario N°10 - Estudios

cogiera al azar. Para el historiador la Colonia no era una época clausurada; ella
seguia existiendo escondida en el ahora desde el cual escribia su historia. En
este sentido, resulta posible identificar en los Lisperguer, y particularmente en
la Quintrala, la figura escogida y retrospectivamente reinterpretada para definir,
sobre la base de esa figura del pasado, el presente especifico del historiador, en-
tendido como su cumplimiento y reafirmacién. De ahi que Vicufia Mackenna
nos describa su obra como:

“(...) el estudio intimo de una sociedad que fue toda una fami-
lia, i en gran manera lo es todavia, lo cual alumbra porque hasta
hoi casi todo pasa entre nosotros entre tios i sobrinos, entre

primos i cunados” (1877: 156).

En la obra de Vicufa Mackenna la figura quintralesca se revela como el
ancestro que vuelve a encarnar en un presente indeseable, sirviendo asi como
recurso politico. Su historia evidenciard, por tanto, un claro posicionamiento
ideolégico que expresa una responsabilidad con el presente. Frente a la ética
familista y egocéntrica que suscribe la clase aristocrdtica, la misma que, a la
sazén, gobernaba los destinos del pais, Vicuna Mackenna opondrd una ética
ciudadana-republicana-liberal. Esta tltima se sustenta en valores reformistas y
democréticos y en principios tales como el progreso y la modernizacién, los
cuales trascenderian los intereses particulares y la endogamia oligdrquica que, a
su juicio, mantenia a la sociedad de fines del siglo XIX sumida en una pardlisis.
Tal anquilosamiento seria la evidencia palpable de la persistencia del modo de
vida colonial en su propia contemporaneidad.

En efecto, para Vicufia Mackenna los Lisperguer gozaban de estupenda
salud en su presente. No olvidemos que, asociado a la construccién de la imagen
simbdlica de la Quintrala, hay un hecho decisivo, vivenciado por el historiador,
que impulsé la escritura de su relato historiografico. Precisamente, en medio
de su relato del pasado, Vicufia Mackenna no puede evitar recordar el fraude
electoral perpetrado, segln acusa, por las familias santiaguinas, herederas de los
Lisperguer, motivo por el cual en 1875 se viera obligado a deponer su promiso-
ria candidatura presidencial:

“Ejemplo vivo de esto fué talvez aquella famosa Asamblea de
notables, llamada asi porque lo fué de parientes (...) que hace un
afo de esta fecha resucité viva la difunta colonia en nuestro suelo.
Porque en fin de cuentas fueron los Lisperguer de Santiago i
sus yanaconas de todo el territorio los que decretaron nuestro
tltimo cambio de gobierno” (1877: 156-157) (las cursivas son
nuestras).

Ciertamente, la historia se teje en relacién al presente donde el historia-
dor estd instalado. Por lo demds, desde el realismo figural de White, todo texto

49



Universidad de Chile, Facultad de Filosofia y Humanidades, Escuela de Postgrado

es, a su manera, representativo del periodo o el contexto en el cual fue compues-
to. Mds precisamente, nos dird White (2010:42), en la hermenéutica de Auer-
bach el texto es presentado “como una representacién no tanto de sus medios
social, politico y econémico, como de la experiencia que el autor tiene de tales
medios; y con esto el texto aparece o se presenta como un cumplimiento de una
figura de su experiencia’. Desde esta perspectiva, no debiese extrafarnos que,
contraviniendo el imperativo positivista de ausentarse el historiador de su obra,
Los Lisperguer y la Quintrala nos sorprenda con aquel incontenible exabrupto
del yo retérico-biografico del autor. La experiencia de la derrota politica de Vi-
cuna Mackenna se deja oir con fuerza en las pdginas de su historia; es la figura
de su experiencia que en su obra se consuma. Por otra parte, en el horizonte
experiencial del historiador estd también presente la guerra de Arauco, represen-
tada como una amenaza, acaso mayor que la rancia aristocracia decimondnica
heredera de los Lisperguer, para sus anhelos de afianzar una identidad patria
desde un proyecto liberal:

“Para la perspectiva de Vicuna Mackenna, miembro de aquella
elite blanca y urbana que abogaba por el progreso europeizante,
los mapuches, feroces enemigos en una Guerra de Arauco que
s6lo finalizé en 1888, constituian todo el spectrum negativo de
las oposiciones binarias sintetizadas en una plataforma de lucha
que se planted, en la retérica del proyecto liberal, como el di-
lema de la civilizacién versus la barbarie” (Guerra, 1988: 59).

La ética familista de la aristocracia decimondénica y la amenaza mapuche
participan de la figura y encuentran su cumplimiento en Los Lisperguer y la
Quintrala. De ahi que en la caracterizacién histérica de Catalina de los Rios
veamos aunarse la corruptela aristocrdtica y el componente racial indigena. De
un lado, la aristocracia que sobrepone sus intereses particulares al interés de la
nacién; del otro, el mapuche —individuo peligroso, cruel, desmesurado, luju-
rioso, reacio a todo control— que, en el ideario liberal, no debe ser incorporado
al proyecto nacional. Pero, ante todo, Catalina de los Rios es mujer. De ahi que,
acertadamente, Lucfa Guerra acuse una mezcla de ética positivista, misoginia y
racismo en Vicuna Mackenna.

Por lo demds, al ser concebida como metifora de la Colonia, la historia
de Los Lisperguer y la Quintrala corresponde al relato de los origenes de nuestra
la nacién. A juicio de Guerra, como sinénimo de los origenes, la Colonia, y su
representacion en la obra de Vicuna Mackenna, resultard ser un importante ele-
mento reafianzador de una determinada identidad cultural nacional. Asimismo,
como senala Bernardita Llanos (1994:1026), en la obra de VicuAa Mackenna la
representacién de la mujer aparece asociada estrechamente a la representacion
del pasado colonial y, por consiguiente, al tipo de cultura nacional, a la idea de
nacién, al tipo de ciudadano y el tipo de conciencia histérica que se pretende

50



Anuario N°10 - Estudios

instalar. Sin embargo, podria decirse que la Quintrala aparece enquistada, como
a reganadientes, dentro de un discurso normativo del caricter y la identidad
nacional como pretende ser la historia de Vicufia Mackenna. De hecho, su con-
trovertida figura, que es figura de mujer, bien puede ofrecerse como una via de
escape a las pretensiones hegemonicas y paradigmadticas de los relatos fundacio-
nales. Como afirma Llanos:

“Laleyenda de la transgresién femenina que representa la Quin-
trala tiene la potencialidad de aglutinar significados opuestos
que compiten por imponer su ideologfa al enfrentarse al pasado
a los origenes de la nacién y sus mitos y a la posicién de la mujer

en ellos” (Llanos, 1994: 1025-1026).

Por supuesto, la Quintrala legitima el modelo de constitucién identitaria
y el diseno ideoldgico liberal propugnado por Vicufia Mackenna. No obstante,
el historiador no clausura la figura. Como todo personaje y todo acontecimiento
pasado, la Quintrala permanece siempre nueva, abierta a reinterpretaciones y
proclive a otras dotaciones de sentido realizadas y decididas por nuevos agentes
desde su presente. De este modo, pese a su anhelo de proporcionar una version
completa y definitiva, narrativas asociadas a proyectos posteriores mostrardn la
insuficiencia de la representacién quintralesca de Vicufia Mackenna y, por ana-
didura, el cardcter provisorio del proyecto identitario que esta primera apropia-
cién de la figura pretendia legitimar.

Maldita yo entre las mujeres: consumacién y promesa renovada
Entre lo santo y lo perverso

Entre los extremos en que se ubican las obras de Vicufia Mackenna y
Mercedes Valdivieso, vemos desplegarse todo un entramado de sucesivas reescri-
turas que, en distintos momentos de nuestra historia literaria, cultural y politica,
han recuperado y resignificado la figura de la Quintrala, renovando asi la prome-
sa de representacién que quedara incumplida en la obra del historiador. Desde
esta perspectiva, Maldita yo entre las mujeres (1991) nos resulta particularmente
atractiva. Tomando como referente la trama historiogrifica urdida por Vicufna
Mackenna, Mercedes Valdivieso renueva la promesa de representacion, esta vez
desde el discurso literario, en el cual la figura de la Quintrala es reinterpretada
bajo los cddigos de la novela contempordnea. Asimismo, desde la articulacién li-
teraria de Valdivieso, la resignificacién del personaje apunta al desdibujamiento
y la reformulacién del contenido ideolégico y el modelo cultural propuesto en
Los Lisperguer y la Quintrala. De este modo, Maldita yo entre las mujeres levanta
una nueva promesa de representacién de lo femenino que debe leerse, al mismo

51



Universidad de Chile, Facultad de Filosofia y Humanidades, Escuela de Postgrado

tiempo, como una nueva forma de representacion discursiva de la nacién.

En Valdivieso advertimos una nueva apropiacién de la figura histérica
de la Quintrala como antecedente genealdgico enlazado a su presente, esta vez
al servicio de la reformulacién de un proyecto de constitucién nacional, desde
una perspectiva feminista y anticanénica. Como senala Lucia Guerra, con su
“Quintrala” Valdivieso se propone desmantelar el relato patriarcal de nacién,
reivindicando y reacentuando los elementos devaluados por Vicuna Mackenna.

“Este desmantelamiento de la nocién patriarcal de Nacién se
realiza, significativamente, a partir de la reconstruccién de una
genealogfa (...) para dar relevancia y arrojar una nueva luz tanto
a lo indigena como a lo femenino, borrando, asi, la supremacia

del padre y lo europeo” (Guerra, 1988: 66).

Guerra advierte, con certeza, una marcada bifurcacién en el tronco ge-
nealégico patrio trazado por Vicufia Mackenna desde su apropiacién de la figura
histérica de Catalina de los Rios. Se trata de un follaje de luz y sombra, donde las
ramas masculinas y europeas son representadas como prefiguraciones de un ca-
racter nacional deseable: un cardcter apolineo, traspasado por atributos como la
sobriedad y la moderacién. Entretanto, las ramas femeninas e indigenas canali-
zan una savia siniestra y desestabilizadora, marcada por el exceso de los instintos,
las pasiones y la crueldad. Por supuesto, para el historiador la Quintrala sintetiza
esta mala savia. Esta rama genealdgica, obstinada en prodigar descendientes, era
lo que, en su momento, Vicuna Mackenna rechazaba y pretendia cortar. Muy
por el contrario, en la escritura de Valdivieso aparece la clara intencién de po-
tenciar esta rama en vista del escenario presente. Particularmente, como modelo
de sujeto femenino, en Maldita yo entre las mujeres 1a Quintrala se ofrece como
figura de la mujer contempordnea y promesa de la mujer nueva. Asi, mientras en
Vicuna Mackenna Catalina de los Rios era la figura de lo anémalo y lo indesea-
ble, Valdivieso exhorta a renovar la figura, a repetir y multiplicar las Catalinas:

“(...) la Catalina de Mercedes Valdivieso es la proyeccién ima-
ginaria de las otras Catalinas del futuro girando en una nueva
axiologfa que no sélo tachard la nocién patriarcal de Nacién y
los mecanismos y construcciones culturales que des-subjetivi-
zan a la mujer en su posicién subalterna” (Guerra, 1988: 71).

Por supuesto, Mercedes Valdivieso se apropia de la figura histérica de
la Quintrala para sustentar un programa conducente a la realizacién concreta
de todas las posibilidades de existencia histérica de la mujer. Pero, ademds, lo
mismo que la obra de Vicuna Mackenna, Maldita yo entre las mujeres viene a
consumar la figura de la experiencia que la autora tuvo de su contexto. En este
sentido, la novela, publicada en 1991, recoge implicitamente la experiencia de la
dictadura militar chilena y se presenta como una respuesta al discurso oficial que

52



Anuario N°10 - Estudios

se teje en el nuevo escenario neoliberal y de transicién democritica. Como ad-
vierte Guerra (2002), el discurso de posdictadura viene a reactualizar la tradicio-
nal caracterologia que enfatiza la sobriedad y mesura nacional, propugnando asi
un rdpido y aséptico retorno a la normalidad social e institucional, normalidad
presuntamente distintiva de nuestra tradicién patridtica y republicana. Precisa-
mente, podria decirse que Valdivieso le enrostra su Quintrala al discurso oficial
y conciliador, presentindola como emblema de lo excesivo, lo desmesurado, lo
irregular y heteromorfo, que cuestiona y corroe las falsas ideas de una tradiciéon
republicana de estabilidad politica institucional, y de una sociedad cohesionada
y ordenada, sobria y mesurada, las mismas convenciones que equivocadamente
han transformado la dictadura militar en un tropiezo o un accidente aislado en
nuestro “pulcro” itinerario histdrico nacional.

A nuestro juicio, el esfuerzo de Valdivieso no consiste tanto en reivindicar
a la Quintrala como, a través de su representacién compleja y realista, en poner
en evidencia los dobleces y limitaciones de un modelo cultural estereotipado
que debe ser erradicado y subvertido. Justamente, la representacién de lo feme-
nino en la obra de Valdivieso opera como herramienta de transgresion a la ima-
gen convencional y restringida del ezhos nacional. De ahi que aquella “naturaleza
criolla, ardiente, voluptuosa y feroz” (1877: 88) con que el historiador senalara
a la Quintrala no aparezca necesariamente negada en la novela de Valdivieso,
pero tampoco es temida y tanto menos enjuiciada. Lo que si resulta negado es
el cardcter excepcional y anémalo, unilateralmente demoniaco y negativo de la

Quintrala.

En un significativo episodio de la novela de Valdivieso, en el que se narra
una breve conversacién entre la pequefia Catalina y el Gran Pecador, misterioso
penitente anénimo que deambulaba por Santiago a principios del siglo XVII', la
Quintrala sorprende con una confesién: de adulta quiere ser santa. Tras reflexio-
nar un segundo, el Gran Pecador le responde: “(...) entre lo santo y lo perverso
de esta tierra hay tanto como un cabello” (Valdivieso, 1991: 85).

La imagen resulta notable. En primer lugar, viene a cancelar el impla-
cable binarismo de luz y sombra —hombre/europeo/apolineo; mujer/indio/
perverso— con que Vicufia Mackenna articulaba su representacién del periodo
colonial. Asimismo, la representacién de la Quintrala adquiere una complejidad
adicional: Catalina puede aspirar a la santidad. Por extensién, vemos articulada
una nueva imagen del origen de nuestra nacién en la cual los dos extremos se
tocan; lo santo y lo perverso, lo sobrio y lo excesivo aparecen contamindndose y mez-
clandose desde su casi imperceptible distincion. Desde esta perspectiva, la Colonia

' En su Historia General de Chile, Diego Barros Arana menciona “un personaje misterioso que,

habiendo venido a Chile en 1601 y regresado a Espafia en 1603, habia vuelto a nuestro pais en
la expedicién de Antonio de Mosquera. Ese hombre vestia traje de ermitafio, recorria las ciudades
¢jercitando actos de caridad, pero manteniéndose al corriente de cuanto pasaba, y s6lo era conocido
por los nombres de hermano Bernardo, de Bernardo pecador o de ‘gran pecador’ (2007: 373).

53



Universidad de Chile, Facultad de Filosofia y Humanidades, Escuela de Postgrado

se ofrece como la figura de una existencia historica nacional en la que facilmente se
deshacen las drdsticas fronteras entre la mesura y el exceso, una historia que, aunque
se quiera ocultar, oscila permanentemente entre el control y la desmesura.

Adicionalmente, la imagen trae a colacion el relato popular que mencionaba
a la cruel Quintrala suspendida de un cabello a las puertas del infierno, el mismo
cuento que Vicuna Mackenna oyera de nifio y que sirviera de dato primordial
a la escritura de Los Lisperguer y la Quintrala. Recordemos que, segtin dice el
historiador, aquel cabello lo condujo a explorar por completo la existencia real
y verdadera de Catalina de los Rios (1987: 83). Sin embargo, al finalizar su
investigacién, observamos que la posicién de la mitica Quintrala no ha variado
del todo. Las animosidades y prejuicios del historiador la vuelven a dejar suspen-
dida, en una pose perfectamente vertical, patibularia. Muy lejos de la santidad,
se precipita bajo la linea de la tierra —linea sobre la cual se edifica la sociedad
androcéntrica patriarcal—, sumergiéndose en el recinto infernal hacia donde
también ha sido arrojado el rostro nocturno, sensual y lujurioso de la mujer. Por
lo demds, este esquema verticalista puede perfectamente trasladarse al escenario
social decimondnico, que concibe a la mujer en su condicién subordinada y
solo la tolera en su necesaria funcién de madre y fundamento de la familia. Por
el contrario, en la imagen de Valdivieso apreciamos un trénsito de la Quintrala
hacia una posicién horizontal, en la cual el cabello es apenas una insignificante
linea divisoria entre ambos dmbitos, el luminoso y el sombrio, que han dejado
de ser percibidos contradictoriamente.

La figura de la Reina Tirana

Mediante su apropiacién de la figura histérica de la Quintrala, Mercedes
Valdivieso legitima no solo el papel de la mujer en la historia chilena sino tam-
bién una demanda social concreta de horizontalidad de géneros. A partir de esto
pueden derivarse dos rasgos de gran significacién que se entrelazan en Maldita yo
entre las mujeres: la independencia de la mujer respecto del hombre y su legitimo
derecho a la ambivalencia. Revisemos brevemente ambos aspectos.

Hemos dicho que la novela de Valdivieso resignifica la rama genealdgica
femenina, ligada intimamente al componente racial mapuche, que en la obra de
Vicufia Mackenna aparecia devaluada y mutilada. Precisamente, la autora ataca el
problema por la raiz, mediante la reconstruccién de una genealogia matrifocal-in-
digena afirmada en su independencia absoluta del tronco patriarcal-europeo. De
este modo, en la genealogia que enuncia Catalina al finalizar su confesién, dando
también por finalizada la novela, se expresa con toda claridad la autonomia de su
linaje femenino. Significativamente, la figura prototipica, que aqui opera como
promesa de la consumacién que pretende ser la Quintrala del relato, es Llanka Cu-
riqueo, cacica de Talagante, nacida antes de la llegada de Col6n a América (1480):

54



Anuario N°10 - Estudios

“Esa soy, padre

Hija de Llanka Curiqueo

Que es hija de Elvira de Talagante
Que es hija de Agueda Flores
Que es hija de Catalina,

Que es mi madre,
Que soy yo” (Valdivieso, 1991: 142).

Para prefigurar a la mujer auténoma, el ancestro escogido debia ser nece-
sariamente una cacica que hubiese conocido el mundo antes del espafiol y, por
afadidura, antes de Cristo. Todo parece indicar que en esta eleccién Catalina no
deja de observar los consejos de la Tatamai:

“(...) aprender que a Dios-Genechén, los cristianos le cortaron
la mitad de su entero, su mitad hembra, y lo dejaron a tamafio
hombre como ellos. De ahi la igualdad que nos quitaron, y en
esa diferencia andan todas las mujeres, también las blancas. Que
no las trampeen, mis nifias, con su Divino y sus leyes, hijos de
mujeres son los hombres y de eso no pueden zafarse” (Valdivie-

so, 1991: 41).

Muy probablemente, esta decisién de remontar la genealogia de la Quin-
trala hasta un ancestro indigena anterior al cristianismo estd relacionada con la
intencién de Valdivieso de proponer una figura femenina alternativa a la Virgen
Maria. Por supuesto, no debemos perder de vista que en la ideologia cristiana,
las figuras masculinas del Padre y del Hijo son, en una cierta medida, “contra-
pesadas” por la figura femenina de Marfa. No obstante, esta figura femenina ha
sido despojada completamente de sus atributos corporales. Maria es 7heorokos,
sagrado continente de la divinidad. Es madre de Dios y contribuye, por tanto,
a lavar el pecado original que se le imputa a Eva. Pero, asimismo, y a diferencia
de esta tltima, Maria es madre inmaculada. De esta forma, Maria quedard va-
ciada de una parte importante de su personalidad, amputada de una parte de
sus funciones primordiales, de su utero y de su sexo. En este sentido, Maria, en
su aspecto virginal —y sin embargo maternal—, solo nos revela una cara de la
mujer: el rostro luminoso.

Tradicionalmente, la Virgen del Carmen es considerada “la madre de
los chilenos”. Y justamente el oscuro mito de la Quintrala ha solido tejerse en
contraposicién a esta figura maternal y luminosa. En este sentido, no es dificil
advertir que en el relato de Vicufia Mackenna las féminas Lisperguer, y particu-
larmente la Quintrala, se muestran como el contrasello de la Virgen y, con ello,
exceden el rol unilateralmente maternal que el discurso liberal decimonénico

55



Universidad de Chile, Facultad de Filosofia y Humanidades, Escuela de Postgrado

prescribia a la mujer en tanto que figura de Marfa. Como senala Lucia Guerra:
“(...) la maternidad se representa a través de la figura incorpérea de la Virgen
Maria quien es sélo rostro, manos y oido y de sus imdgenes estdticas de la Ma-
donna y Mater Dolorosa” (1988: 67).

Sin embargo, Marfa, como figura prototipica para las representaciones
del sujeto femenino, se revela insuficiente en la préctica, pues estd muy lejos de
ser un modelo de mujer construido a su imagen y semejanza. La mujer no es
solo madre, no es tan solo pudica, no es unilateralmente bondadosa. Como ad-
vierte Guerra, recordando a Luce Irigaray, justamente la carencia de un modelo
divino verdaderamente representativo de lo femenino es lo que ha condicionado
el cardcter desgarrado y subordinado de la mujer en la sociedad patriarcal. En
rigor, tal carencia serfa lo Gnico demonifaco de la condicién femenina.

“Lo tnico diabdlico acerca de la mujer es su carencia de una
divinidad propia y es esta carencia la que la fuerza a seguir mo-
delos que nada tienen que ver con ella, que las exilia, las dobla,
las enmascara, las fragmenta y las divide, anulando su potencia-
lidad de incursionar en el amor, el arte y el pensamiento hacia
la realizacién de lo ideal y lo divino” (Irigaray, 1993; citado por

Guerra, 1988: 67).

Precisamente, en esta carencia fundamental parece afirmarse la busque-
da de una figura femenina auténoma —desligada del modelo cristiano-patriar-
cal— que apunte a la Quintrala y, a través de ella, a la consumacién de un
proyecto de constitucién real de un sujeto femenino en nuestra sociedad. Esta
busqueda no deja de recordar la leyenda de Huillac Nusta, princesa tirana inca
y diestra guerrera que, segtin se dice, combatié en contra de los espafoles para
salvaguardar su cultura. La leyenda menciona c6mo, enamorada del prisionero
espafol Vasco de Almeida, Huillac Nusta decidié voluntariamente convertirse
a la fe cristiana. Sin embargo, en el instante preciso en que se disponia a recibir
el bautismo en manos del espanol, las flechas abatieron a los amantes. De forma
muy significativa, este episodio dard lugar a la transformacién de Huillac Nusta
en la Virgen del Carmen de la Tirana y, por extensién, en la madre de todos los
chilenos. Resulta interesante dar cuenta de la figura femenina que ha quedado
eclipsada tras el proceso de virginzacion de la princesa tirana. Acerca de ello nos
habla Sonia Montecino:

“Los rasgos simbdlicos de la princesa y sacerdotisa Inca, que lue-
go se transfigurard en la Virgen de La Tirana, dibujan lo femeni-
no como poderoso, rebelde y transgresor y como ‘resguardador’
de la cultura. En su calidad de ‘fusta’ (princesa) tiene dominio
sobre stbditos y soldados; como sacerdotisa posee el imperio
sobre lo trascendente. En cuanto depositaria de la tradicién, es

56



Anuario N°10 - Estudios

desafiante ante los opresores y se hace guerrera para defenderla.
Es ‘tirana’, por lo tanto déspota, soberana que controla y deten-
ta el poder omnimodamente” (Montecino, 1991: 76).

El poligrafo francés Jean Markale se refiere a las sociedades arcaicas (o
ante-historicas), europeas y asidticas, de tendencia ginecocrdtica, en las que ha-
brian existido también este tipo de reinas tiranas. Por lo demds, este autor nos
informa que el término “tiranfa” procederia de la diosa etrusca Zuran, cuya raiz
indoeuropea significa “dar” (que daria lugar al término griego “doron”). En este
sentido, las reinas tiranas, como trasuntos o consumaciones de una diosa de los
inicios, que es la diosa madre de todo lo viviente, se caracterizarfan precisamente
por dar. Dar vida, como una madre, dar alimento, bebida, amor, felicidad. Pero
también por dar muerte. Lo mds cierto es que nacemos de la mujer y comen-
zamos a morir el instante mismo en que nacemos. De ahi también que estas
divinidades femeninas posean siempre un cardcter esencialmente ambivalente’;
ellas son descritas a la vez como hermosas y crueles, serenas y furibundas, buenas
y perversas, maternales y lujuriosas, virgenes y prostitutas. También son insu-
misas y rebeldes frente a toda autoridad masculina. Caso paradigmitico es el de
Lilith%, en la tradicién hebraica, primera consorte de Addn, derivacién de Ishtar,
demonio y diosa madre de la cultura arcaica sumerio-babilénica.

Lo anterior acaso sirva para arrojar algo de luz sobre la busqueda que
nos esboza la Quintrala de Valdivieso. Para descubrir una figura femenina auté-
noma, el ancestro que sustente su genealogia, necesariamente deberd trascender
aquella irreconciliable dualidad inoculada por el conquistador desde su cosmo-

> Cfr. Markale, J. (1998). El Amor Cortés o la Pareja Inférnal. Barcelona: José J. de Olaneta Editor.
Particularmente, el capitulo “La diosa de los inicios”.

> Como observa Joseph Campbell (1972: 273), la ambivalencia de la diosa tiene connotaciones

césmicas: “La mitologfa astral sumerio-babildnica identificé los aspectos de la hembra césmica
con las fases del planeta Venus. Como estrella matutina era una virgen, como estrella vespertina
era una prostituta; como sefiora del cielo de la noche, era la consorte de la luna. Y cuando se
extinguia bajo el brillo del sol era la bruja del infierno. Dondequiera que se extendid la influencia
mesopotdmica, los rasgos de la diosa recibian la luz de esta estrella cambiante”.

“ Recordemos que en la tradicién hebraica Lilith aparece como la primera esposa de Adén,

anterior a Eva. Se cuenta que Lilith se rebel6 en contra de Addn al negarse a tener relaciones
sexuales en la postura que el hombre le exigia. En su negativa a acostarse debajo de Addn Lilith
argumentaba que ambos habian sido creados del polvo y que, en consecuencia, eran iguales.
Nétese que, a diferencia e la creacién de Eva (de la costilla de Ad4n), Lilith habria sido creada de la
misma sustancia y al mismo tiempo que Addn. Pero, ademds, en su rebelion Lilith habria escogido
exiliarse voluntariamente del Paraiso, desobedeciendo también al creador. Se cuenta también que,
a diferencia de Addn, Lilith conocia el inefable nombre de Dios y que, tras abandonar el Paraiso,
se habrfa reunido con Sammael, nada menos que Lucifer, el otro rebelde de Dios, formando
asi lo que Jean Markale denomina la pareja infernal: “Eso revela en qué situacién de fuerza estd
Lilith. Niega a Addn su supremacia bioldgica. Conoce el inefable nombre de Yahvé-Dios: si lo
pronunciara, poseeria al propio Dios, y eso es lo que, segtin la tradicién hebraica, éste quiere evitar
a toda costa, aunque sea permitiendo a Lilith vivir con Sammael, el Enemigo misterioso del que
no se habla ya, pero que se revela como el doble negro de Yahvé-Dios varén, conductor del rebanio

de los hebreos” ( Markale, 1998: 224).

57



Universidad de Chile, Facultad de Filosofia y Humanidades, Escuela de Postgrado

visién cristiana y patriarcal. De un lado, Marfa/Virgen/Santa/Madre Benéfica.
Del otro: Eva/Bruja/Mujer fatal/Madre terrible. Dualidad inflexible de luz y
sombra que fragmenta el rostro y el cuerpo femenino sin que puedan apreciarse
nunca ambas caras reunidas. Sin embargo, todas estas polaridades que desgarran
y fragmentan una imagen completa y realista de la mujer aparecen reconciliadas
en la figura de la Reina Tirana como encarnacién de la diosa madre de todo lo
viviente. Acaso sea una deidad semejante la que se nos descubre en el episodio
del suefio inicidtico de Catalina que nos narra la novela de Valdivieso:

“La Sefora dijo ‘jCatalinal’ (...) Entre el fuego, la Senora grit6
una voz desconocida: ‘jte hago a imagen y semejanza mia!’.

Vi cémo hurgaba entre su chamal y salfa su mano con una rosa
negra: ‘jte doy mi corazdén!’, exclamé como si de su propio co-
razén se desprendiera (...) Miré su rostro y era el de mi madre:

‘imadre Dios!”” (Valdivieso, 1991: 63-64).

Sensual madre de Dios, divina diosa de dos rostros que rivaliza en potes-
tad con el Dios-varén. Hecha a su imagen y semejanza, la Quintrala se asume
como la consumacién y el cumplimiento de aquella anénima figura de divini-
dad indigena-femenina. Asimismo, como figura de lo femenino, Catalina res-
guarda su autonomia junto con su legitimo derecho a la ambivalencia y apunta
a la realizacion concreta de todas las potencialidades de la mujer del presente.

Sin embargo, como ya dijimos, dentro de la novela de Valdivieso la ini-
ciacién de Catalina se da en un contexto onirico. En rigor, Maldita yo entre las
mujeres no nos ensefard a la Quintrala alcanzando una plena asuncién como
mujer. Adicionalmente, como corolario ausente en el relato, la inminente boda
de Catalina con don Alonso Campofrio resulta ser un final abierto y ambiguo.
De esta forma, todo pareciera indicar que, muy lejos de pretender clausurar la
figura de la Quintrala, Valdivieso nos ofrece concientemente su novela como
un cumplimiento provisorio, dejando abierta la posibilidad de que una futura
escritura renueve y corrija su promesa de representacion. De esta manera, la
figura de la Quintrala —siempre nueva, promesa en permanente renovacion—
permanece disponible para ser reapropiada y cumplida en cada nuevo texto y en
cada contexto.

58



Anuario N°10 - Estudios

Bibliografia

Auerbach, E. (1996). Mimesis. La representacion de la realidad en la literatura
occidental. México: Fondo de Cultura Econémica.

—,— (1998). Figura. Madrid: Editorial Trotta S.A.
Barros Arana, D. (2007). Historia General de Chile. Madrid: Red ediciones.

Campbell, J. (1972). El héroe de las mil caras. Psicoandlisis del
mito. México: FCE.

Collingwood, R. (1952). Idea de la historia. México: FCE.

De la Vega, D. (1939). La Quintrala: A la orilla de la guerra y otros poemas de
Espana. Santiago: Editorial Nascimento.
Diaz Meza, A. (1933). La Quintrala y su época. Santiago: Ercilla.

Guerra, L. (1988). “Maldita yo entre las mujeres: resemantizacion de La Quin-
trala, figura del mal y del exceso para la ‘chilenidad’ apolinea”. Revista
Chilena de Literatura, 53. Pp. 47-65.

—,— (2002). “Historia y representacion: el caso de La Quintrala”. En: Morada
de la palabra: homenaje a Luce y Mercedes Lopez Baralt. Universidad de
Puerto Rico, I. Pp. 804-810.

Grau, O. (2002). “Benjamin Vicufia Mackenna y la Quintrala”. En: Pierre Bour-
dieu y la sociologia critica. Resistir a la dominacién. Santiago de Chile:
Editorial Arcis (Cuadernos sociolégicos). Pp. 127-156.

Izquierdo, D. (1959) “La Quintrala”. En: ]. Durdn, Panorama del teatro chileno.
1842-1959. Estudio critico y antologfa. Santiago de Chile: Editorial del
Pacifico. Pp. 204-269.

Lozano, J. (1987). El discurso histérico. Madrid: Alianza.

Llanos, B. (1994). “Tradicién e historia en la narrativa femenina en Chile: Petit
y Valdivieso frente a La Quintrala”. Revista lberoamericana, 168-169. Pp.
1025-1037.

Markale, J. (1998). El Amor Cortés o la Pareja Infernal. Barcelona: José J. de
Olafeta Editor.

Montecino, S. (1991). Madres y Huachos. Alegorias del mestizaje chileno. Santia-
go: Editorial Cuarto Propio.

Ricoeur, P. (1998). Tiempo y narracion. México: Siglo XXI Editores.

Sarabia, R. (2000). “Dofa Catalina de los Rios y Lisperguer y la construccién
del monstruo Quintrala”. Anales de Literatura Chilena, 1. Pp. 35-52.

Tozzi, V. (2006). “La historia como promesa incumplida. Hayden White, heu-
ristica y realismo figural”. Didnoia, 57. Pp. 103-130.

Valdivieso, M. (1991). Maldita yo entre las mugjeres. Santiago de Chile: Editorial

59



Universidad de Chile, Facultad de Filosofia y Humanidades, Escuela de Postgrado

Planeta.
Vicufia Mackenna, B. (1877). Los Lisperguer y la Quintrala (donia Catalina de

los Rios) Episodio histérico-social con numerosos documentos inéditos. 2° edi-
cién aumentada y corregida. Valparaiso: Ediciones de la Imprenta del
Mercurio.

—,— (1987). El primer y iiltimo crimen de la Quintrala. Santiago: Universitaria.

White, H. (1992). El contenido de la forma. Narrativa, discurso y representacion
histérica. Barcelona: Paidds.

—,— (1998). Metahistoria. La imaginacion histérica en la Europa del siglo XIX.
México: FCE.

—,— (2010). “La historia literaria de Auerbach. Causalidad figural e historicis-
mo modernista”. En: Ficcidn histdrica, historia ficcional y realidad bistdri-
ca. Buenos Aires: Prometeo Libros. Pp.33-52.

60



