
41

Anuario Nº10 - Estudios

LA QUINTRALA COMO FIGURA DE LA REALIDAD 
CHILENA EN LAS ESCRITURAS DE VICUÑA 

MACKENNA Y MERCEDES VALDIVIESO

Roberto Suazo Gómez
Doctorado en Literatura

robertosuazogomez@gmail.com

Este artículo proporciona una aproximación a la tradición de rees-
crituras desplegada en torno a la figura de la Quintrala, desde los 
conceptos de “figura” y “realismo figural” de Hayden White. En par-
ticular, se establece un contrapunto entre Los Lisperguer y la Quin-
trala, de Benjamín Vicuña Mackenna, y la novela Maldita yo entre 
las mujeres, de Mercedes Valdivieso, destacando: 1) la relación figura/
cumplimiento/figura entre ambos textos; 2) la relación de cada texto 
con su respectivo contexto; 3) la apropiación de la figura histórica de la 
Quintrala en tanto antecedente legitimador de un determinado diseño 
ideológico y un proyecto de constitución histórica distintivo en cada 
caso. El proyecto de constitución identitaria-nacional desde la óptica 
liberal decimonónica, en el caso de Vicuña Mackenna. El cuestiona-
miento del discurso nacional oficial en el contexto de la transición 
democrática (década de 1990) y la promoción de un nuevo modelo 
“realista” de lo femenino, en el caso de Valdivieso.

PALABRAS CLAVE: figura, realismo figural, Quintrala, historia, 
literatura



42

Universidad de Chile, Facultad de Filosofia y Humanidades, Escuela de Postgrado

Una tradición de reescrituras

En 1877 se publica Los Lisperguer y la Quintrala, de Benjamín Vicuña 
Mackenna. En dicha obra el historiador se había propuesto estudiar la exis-
tencia real y verdadera del mito popular de doña Catalina de los Ríos y Lisper-
guer, la Quintrala, con el objeto de darlo a conocer “por primera vez a los chi-
lenos” en clave historiográfica, esto es, “con la austera verdad de los archivos” 
(Vicuña Mackenna, 1877: 11). A su juicio, lo anterior equivalía a articular por 
primera vez el nombre “Quintrala”, pronunciado ya no desde la anónima y 
“deleznable tradición” sino que por una voz autorizada: “Bastará decir que ni 
uno solo de los cronistas e historiadores, tanto antiguos como modernos, ha 
mencionado siquiera el nombre de esta mujer” (Vicuña Mackenna, 1887: 8).

Junto con adjudicarse la paternidad sobre el tema, Vicuña Mackenna 
nos deja entrever su propósito de agotar su objeto de estudio. Lo que pretende 
es presentarnos “una investigación no solo completa sino documentada de la 
vida, hechos, crímenes i costumbres de la famosa doña Catalina de los Rios i 
Lisperguer” (1877: 8). Vale la pena detenerse un segundo en el carácter com-
pleto y documentado que, según el autor, otorgaría validez a su relato. 

El lector de Los Lisperguer… advertirá que en varias ocasiones el histo-
riador parece conferir a su labor el carácter de una batalla épica y trascenden-
tal. Echando mano a una metáfora empleada por el propio Vicuña Mackenna, 
podría decirse que su misión consiste en derrotar a “la polilla de los siglos”, 
imagen notable pues envuelve toda una concepción de la disciplina histórica. 
Se trata, de hecho, de una concepción positivista de la historia, vale decir, la 
historia entendida como ciencia objetiva, verdad empírica absoluta, articulada 
de datos que, recordando la fórmula rankeana, deben hablar por sí mismos. 
Evitar que la historia se vuelva pasto de polilla equivale, desde esta aproxi-
mación, a rescatar aquella verdad de lo acontecido que estaría contenida en 
los documentos y que el paso de los años junto con el olvido harían peligrar. 
Bajo esta lógica, bastaría con escrutar los documentos, mediante el empleo de 
técnicas y métodos dirigidos a su evaluación, para traer esa verdad de regreso 
a la luz. 

Pero el documento no es solo una fácil presa de la degradación del 
tiempo y del olvido. Intrusas polillas son también para Vicuña Mackenna 
el mito y la patraña. De ahí que el autor de Los Lisperguer… nos describa su 
obra como una historia verdadera, elaborada “conforme a documentos feha-
cientes”, dejando a otros “lo pintoresco i abultado” (Vicuña Mackenna, 1877: 
85). No olvidemos que en la historiografía positivista la crítica a las fuentes 
procuraba desterrar la mentira de la historia, oponiéndole una representación 
lo más exacta y objetiva posible de un real histórico preliminar, que no sería 
en modo alguno producto de la imaginación del investigador, en tanto que su 



43

Anuario Nº10 - Estudios

carácter referencial se hallaría avalado en los documentos. Por ello, junto con 
pretender decir por vez primera a la Quintrala, nuestro historiador demuestra 
la clara intención de fijarlo en su relato de forma tan veraz y completa como 
incontestable y definitiva. En las páginas de su obra, nos asegura, la Quintrala 
será conocida desde su cuna al sepulcro (1877:6).

Sin embargo, la obra de Vicuña Mackenna, lejos de haber estampado 
una palabra de cemento sobre la Quintrala, puede ser leída como la letra ca-
pital de una prolífica tradición escritural que, cada tanto, ha vuelto a refrescar 
el tema de la famosa encomendera criolla. Así, el verídico y completo relato 
de 1877 ha venido siendo periódicamente reelaborado, tanto por el discurso 
historiográfico como por el literario y, con ello, se ha delineado una tradición 
de reescrituras en torno a la figura ofrecida originalmente en la historia de 
Vicuña Mackenna. Parte de estas reescrituras han refrendado, con algunas va-
riantes, la imagen de la Quintrala elaborada por el historiador (como el drama 
histórico de Domingo Izquierdo, de 1883, y la novela de Magdalena Petit, de 
1932). Otras han pretendido corregir, desde un enfoque histórico-literario 
más cercano al lector y mediante la integración de nuevos datos, la imagen de 
Catalina de los Ríos elaborada por el autor de Los Lisperguer y la Quintrala (es 
el caso de Aurelio Díaz Meza con La Quintrala y su época, de 1932). O bien 
han profundizado en el personaje mediante la construcción de una imagen 
poética de carácter más complejo y ambivalente (como Daniel de la Vega con 
su poemario La Quintrala, de 1939). Por otra parte, la novela Maldita yo en-
tre las mujeres, de Mercedes Valdivieso (1991), uno de los últimos eslabones 
de este entramado de escrituras que se superponen, supondría una respuesta 
contestataria, desde una posición feminista, a los proyectos de Petit y Vicuña 
Mackenna.

No es nuestra intención emprender aquí un análisis totalizador y ex-
haustivo de la tradición de reescrituras de la Quintrala. Antes de eso, nos 
parece necesario definir claramente una perspectiva teórica que nos permita 
abarcar dicha tradición, no solo a partir de las transformaciones internas en 
el ámbito de la representación estética literaria, sino que también a la luz de 
las significativas relaciones que se establecen entre el discurso historiográfico 
y la literatura y, por añadidura, entre literatura y realidad. En este sentido, el 
caso paradigmático de la historia de Vicuña Mackenna y sus reescrituras lite-
rarias nos ofrece dos atractivas problemáticas que, a nuestro juicio, resultan 
ser complementarias si las analizamos desde el enfoque teórico de Hayden 
White, particularmente, desde los conceptos de “figura” y “realismo figural”. 
Hablamos de la permanente reescritura de la historia y del rol del discurso lite-
rario en la corrección y reformulación de la verdad histórica. A continuación, 
esbozaremos la teoría de White para, posteriormente, aplicarla en una lectura 
figural de la historia de Vicuña Mackenna y la novela de Mercedes Valdivieso.



44

Universidad de Chile, Facultad de Filosofia y Humanidades, Escuela de Postgrado

El realismo figural y la reescritura de la historia

Actualmente no resulta difícil eliminar muchos de los falsos inconvenien-
tes derivados de la antigua querella historia/ficción literaria. Así, por ejemplo, 
historiadores y literatos coincidiremos con Jorge Lozano (1987) cuando, reco-
giendo los planteamientos de Arthur Danto, Ortega y Gasset, Paul Ricoeur y 
Paul Veyne, entre otros, señala que ni el relato historiográfico ni la novela “hacen 
revivir”, puesto que ambos discursos seleccionan, simplifican, organizan, hacen 
que un siglo quepa en una página; en suma, ambos discursos utilizan la narra-
ción como principio básico de inteligibilidad, ambos tejen tramas significativas a 
partir de la conexión de acontecimientos aislados. Tampoco resultará escanda-
loso afirmar, junto con Collingwood (1952), que la imaginación es patrimonio 
común tanto de historiadores como de escritores de ficción; o que, como señala 
Ricoeur (1999), entre el relato historiográfico y el relato de ficción existe una 
referencia mutua, puesto que, mientras la historia debe recurrir a cierta ficción 
en su propósito de reproducir el pasado, la ficción literaria ofrecería aspectos que 
favorecen su historización en la medida que invita a pensar en lo narrado como 
si, en verdad, hubiera pasado. 

	 Más polémicos resultan los planteamientos de Hayden White, autor 
que, suprimiendo las distinciones entre historia y literatura7, ha denunciado 
tajantemente la “falacia de la referencialidad”. Aun así, vale la pena precisar que 
lo que White pone en cuestión no es la existencia pasada de los acontecimien-
tos, personas, procesos e instituciones de los que tratan los historiadores, sino 
la arraigada creencia de que la estructura del relato histórico logra representar, 
efectiva, fiel, completa y transparentemente, lo ocurrido en el pasado. En otras 
palabras, lo que White está subrayando es que el pasado, tal y como lo enten-
demos, es siempre el resultado de una dotación de sentido efectuada a partir 
de una articulación desde el presente. Por consiguiente, no habría una relación 
directa entre la realidad pasada y las diversas formas de representación asumidas 
hasta ahora. Asimismo, dado su imposibilidad de reflejar la realidad pasada, 
representarla especularmente tal que como esta aconteció, de una vez y para 
siempre, ninguna de las formas ensayadas podría llegar a ser la definitiva. De 
hecho, lo que hace White desde su abordaje del problema de la representación 
histórica es darle otra vuelta de tuerca a un principio fundamental del trabajo 
historiográfico: la condición misma de la vigencia de la historia como disciplina. 
Nos referimos al hecho de que la historia nunca es definitiva sino que está en 
permanente reescritura, en permanente controversia; asimismo, cada escritura, 
elaborada desde cada presente, va resignificando permanentemente el pasado. 

En cuanto a la representación de la Quintrala, observamos un excelente 
7   De acuerdo con White (2003:109), las narrativas históricas son “ficciones verbales cuyos 
contenidos son tanto inventados como encontrados y cuyas formas tienen más en común con sus 
homólogas en la literatura que con las de la ciencia”.



45

Anuario Nº10 - Estudios

ejemplo de aplicación de dicho principio en estas lúcidas palabras de Aurelio 
Díaz Meza:

“La Quintrala de Vicuña Mackenna es lasciva, licenciosa, liviana, 
y son estas grandes pasiones las que la arrastran al homicidio y a la 
crueldad (…) Pero si Vicuña Mackenna hubiera podido conocer 
los documentos que encontró años más tarde nuestro recordado 
maestro, el eminente don José Toribio Medina, estoy cierto de que 
no existiría esa Quintrala” (Díaz Meza, 1933: 9) (las cursivas son 
nuestras).

Sin embargo, resulta necesario extraer todas las consecuencias que este 
principio historiográfico arroja sobre la escritura/reescritura/resignificación de la 
historia, y el rol que, desde esta perspectiva, le correspondería a las representa-
ciones literarias realistas. Para hacerlo nos serviremos del concepto de “realismo 
figural” que Hayden White extrae de la historia de la literatura de Erich Auerbach 
—Mimesis—  y hace extensible a la escritura de la historia en general. Como 
señala Verónica Tozzi (2006: 114), la atenta lectura que White realiza de la obra 
de Auerbach le permite afirmar que Mimesis “es tanto una historia del realismo 
literario occidental, como un intento de producir una concepción de lo que es 
una historia de sucesivas formas de representar”. De esta manera, el proyecto de la 
historiografía occidental sería equivalente al proyecto de la literatura occidental, el 
cual, como señala el propio White (2010: 34), no sería otro que “la consumación 
de su promesa singular de representar la realidad de manera realista”. Asimismo, 
dirá Tozzi, la noción que rige y se revela en la historia que Mímesis relata es la de 
“‘figura’ o ‘interpretación figural’”. En palabras de Auerbach:

“La interpretación figural establece una relación entre dos acon-
tecimientos o personas, por la cual uno de ellos no sólo tiene su 
significación propia, sino que apunta también a otro, y éste, por 
su parte, asume en sí a aquel y lo consuma” (Auerbach, 1998: 99).

Como advierte White (2010: 44), la idea de figura de Auerbach se basa 
“en las interpretaciones cristianas del judaísmo antiguo, como una anticipación 
o prolepsis de la cristiandad”8. Aunque la noción de figura —con sus dos polos 
de promesa y cumplimiento/consumación— se mantiene aún vigente, tanto en 
nuestros modelos del acontecer temporal como en nuestras formas de represen-
tar el pasado histórico. Figuralmente, dirá White, se conectan el renacimiento 

8   Según Auerbach, la interpretación figural o tipológica, aquella teoría de la historia instaurada 
allá por el siglo III de nuestra era, fue concebida por los Padres de la Iglesia Católica con la 
finalidad de precisar la relación entre judaísmo y cristianismo, entre el Antiguo y el Nuevo 
Testamento, entre la Antigua y la Nueva Alianza. Figuralmente era, por ejemplo, como los exegetas 
del cristianismo antiguo y medieval lograban conectar un acontecimiento del Antiguo Testamento 
como el sacrificio no concretado de Isaac en manos de Abraham con el sacrificio consumado de 
Cristo en el Nuevo Testamento.



46

Universidad de Chile, Facultad de Filosofia y Humanidades, Escuela de Postgrado

italiano con la antigüedad greco-latina. Figuralmente, en El Dieciocho de Bru-
mario de Luís Bonaparte conectaba Marx la revolución de 1848 en tanto que 
consumación de la revolución de 1789, apuntando esta última a aquella o bien 
figurándola en términos de una promesa que anuncia su futuro cumplimiento. 
La relación así entablada es genealógica “en la medida en que los agentes respon-
sables de la ocurrencia del evento posterior opten por el acontecimiento previo 
como un elemento de la genealogía del evento ulterior” (White, 2010:45). Se-
rán pues los agentes históricos, responsables de la ocurrencia del acto consuma-
torio, quienes generalmente tomarán la decisión; ellos serán los encargados de 
apropiarse retrospectivamente del primer acontecimiento, escogiéndolo como 
figura prototípica-legitimadora de su propio proyecto de constitución y, por 
consiguiente, como “un elemento de su genealogía”. Todo esto sin perjuicio 
de que los acontecimientos siempre permanecerán abiertos para nuevas apro-
piaciones, sea prefigurando otros acontecimientos por venir, sea consumando 
acontecimientos o procesos anteriores. 

La historia queda inevitablemente abierta a una constante labor de revi-
sión y reescritura. El pasado histórico permanece abierto a infinitas apropiacio-
nes y dotaciones de sentido realizadas y decididas por diversos agentes desde su 
presente. Asimismo, como observa Tozzi, estos agentes producirán sus represen-
taciones históricas en términos de la presentación de una figura de la realidad o 
la promesa de su concreción por escrito que aspira a consumar la significación 
plena del pasado. A fin de cuentas, según White, tanto las representaciones his-
tóricas como las representaciones literarias “realistas” pueden entenderse como 
una sucesión de esfuerzos orientados a representar realísticamente la realidad, no 
obstante, la figura no alcanza nunca su consumación, pues no se alcanza nunca 
una versión definitiva de los acontecimientos pasados o aquella realidad como 
realmente es/sucedió. Así lo sugieren las siguientes palabras que White dedica a 
Mimesis de Auerbach:

“Lo que él presenta es una secuencia de esfuerzos, por parte de 
escritores que operan al interior de una tradición generalmente 
delineada de representaciones presentadas, en pos del diseño de 
formas de capturar en expresiones escritas las múltiples y cam-
biantes características de una realidad social y más genéricamen-
te humana —y el continuo fracaso en la consumación final de 
ese proyecto” (White, 2010: nota 24, 43-44).

Según White, Auerbach usa el modelo figuralista para explicar no solo 
la relación entre varios textos literarios, sino que también la relación entre la 
literatura y sus contextos:

 “Para él [Auerbach], el texto literario representativo puede ser 
a la vez (1) la consumación de un texto previo y (2) la pre-



47

Anuario Nº10 - Estudios

figuración potencial de un texto posterior, y también (3) una 
figuración de la experiencia por parte de su autor de su medio 
histórico y por lo tanto (4) el cumplimiento de la prefiguración 
de una porción de realidad histórica” (White, 2010: 42).

A nuestro juicio, la lectura que Hayden White realiza de Mimesis ofrece 
una significativa guía para emprender un análisis de la tradición de representa-
ciones que se han hecho cargo del tema de la Quintrala. La trama diacrónica 
que conforma dicha tradición de escrituras puede ser leída como un encadena-
miento de textos que sucesivamente han retomado la promesa —que Vicuña 
Mackenna enunciara primero y dejara incumplida en su obra— de representar 
la realidad de forma realista9. Asimismo, haciendo nuestra la propuesta de Tozzi 
y su lectura heurística del realismo figural whiteano, no entenderemos las repre-
sentaciones que integran esta tradición sencillamente como “una sucesión de 
descripciones que se acercan cada vez más a la verdad o al pasado, en sí, aunque 
siempre fracasan en su empeño, sino como sugerencias de mayor investigación 
y nuevas reescrituras históricas”  (2006:12). Para el caso de nuestra tradición 
quintralesca, se trataría de analizar cada obra como una renovación de la pro-
mesa de representación incumplida por los proyectos anteriores. Y, junto con 
ello, apreciar en cada nuevo incumplimiento un estímulo para una penetración 
exhaustiva de la realidad histórica nacional.

Particularmente, nuestro análisis de las obras de Vicuña Mackenna y Val-
divieso girará en torno a los siguientes niveles que, naturalmente, se entrelazan, 
condicionan, refuerzan y superponen unos con otros: 1) la promesa de repre-
sentación de la Quintrala en Vicuña Mackenna, como figura que se cumple/
consuma en la novela de Valdivieso; 2) Los Lisperguer y la Quintrala y Maldita yo 
entre las mujeres como consumación del medio histórico de sus autores o sinéc-
doque de sus respectivos contextos; 3) la apropiación de la figura histórica de la 
Quintrala en tanto que antecedente genealógico legitimador de un determinado 
diseño ideológico y un proyecto de constitución histórica presente.

Los Lisperguer y la Quintrala: fundación de la promesa

Desde la lógica del realismo figural nos es posible observar con otra mira-
da la obra de Vicuña Mackenna. En primer lugar, advertimos que el historiador 
no solo inaugura el tema sino que, al arrogarse la exclusividad sobre la enuncia-
ción del nombre “Quintrala”, está fundando la promesa figural de representa-
ción fiel y ajustada a la realidad y, con ello, principia y se erige como el modelo 
de toda la tradición que le sucede.

9   Como afirma White (2010:39): “(…) una efectiva relación de figura-cumplimiento-figura, una 
relación genealógica de sucesivas expropiaciones, es lo que constituye una tradición como tal”.



48

Universidad de Chile, Facultad de Filosofia y Humanidades, Escuela de Postgrado

Recordemos que en la obra de Vicuña Mackenna la historia familiar de 
los Lisperguer y la Quintrala debía representar fielmente la época colonial. Tal 
coordenada del tiempo es descrita como una edad oscura, un mundo bárbaro a 
la vez que genésico: “la opaca alborada de nuestra historia” (Vicuña Mackenna, 
1877:24). La Colonia es también un lugar en el espacio, la ciudad de Santia-
go, aquella ciudad que entera era un claustro, “ciudad profundamente mística” 
(Id.:56), “ciudad feudal, arisca i armada” (Id.:37). La Colonia, por último, eng-
loba también un tipo de sociedad, una “sociedad lúgubre, fanática i profun-
damente venal” (Id.:83). Vicuña Mackenna nos entrega, en suma, el retrato 
pormenorizado de una familia y, particularmente, de una mujer que debe operar 
como una imagen fiel y significativa de toda una era. En sus propias palabras: 

“(…) el presente estudio no será sólo un episodio aislado, un 
rasgo biográfico de la era colonial: es un cuadro mas o menos 
imperfecto i mal bosquejado, pero fiel i curioso de esa misma era” 
(Vicuña Mackenna, 1877: 9) (las cursivas son nuestras).

La historia de Vicuña Mackenna se ofrece como una metáfora de la vida 
colonial. Las cualidades de los Lisperguer son atribuibles a una época, a una 
ciudad y a toda una sociedad. Su rasgo más distintivo será la Quintrala, aquella 
“mujer célebre y terrible” (1877:6), acusada de numerosos crímenes, incluyendo 
el más aberrante: el parricidio. Según Vicuña Mackenna (1877:78), una “extra-
ña i terrible mixtión de sangre”, sangre india y sangre sajona, dos sangres a su 
tiempo señaladas como bárbaras, habría prefigurado irreparablemente la maldad 
de las féminas Lisperguer y, en especial, la inconcebible composición fisiológica 
de la Quintrala. En definitiva, como señala Olga Grau, Vicuña Mackenna cons-
truye un monstruo inquietante en su hibridez. Si bien se trata de un monstruo 
que no solo es útil para ilustrar una espantable realidad pasada, sino que tam-
bién “nos advierte sobre las prácticas de la colonia y de una conquista todavía in-
conclusa” (Grau, 2002:39). Por supuesto, desde la mirada de White, advertimos 
que la Quintrala de Vicuña Mackenna no es tan solo figura del pasado que se 
cumple/consuma en la representación historiográfica. Antes que eso, es la figura 
histórica prototípica que el historiador descubre y conecta a su contemporanei-
dad, como un ancestro remoto que viene a arrojar luz sobre la genealogía patria10 
y sirve de explicación al presente. En palabras de Lucía Guerra: 

“(…) la figura legendaria de la Quintrala es matriz y generatriz 
de la genealogía de la Patria en un momento histórico (1877) 
en el cual los fundamentos de la Nación ya habían sido consoli-
dados” (Guerra, 1988: 58).

Es sabido que la Quintrala no fue un tema que Vicuña Mackenna es-

10   El propio Vicuña Mackenna se refiera a los Lisperguer como la  “extraña raza, generatriz de la 
nuestra, que produjo a la vez héroes y monstruos, ángeles y harpías” (1877:3).



49

Anuario Nº10 - Estudios

cogiera al azar. Para el historiador la Colonia no era una época clausurada; ella 
seguía existiendo escondida en el ahora desde el cual escribía su historia. En 
este sentido, resulta posible identificar en los Lisperguer, y particularmente en 
la Quintrala, la figura escogida y retrospectivamente reinterpretada para definir, 
sobre la base de esa figura del pasado, el presente específico del historiador, en-
tendido como su cumplimiento y reafirmación. De ahí que Vicuña Mackenna 
nos describa su obra como:

“(…) el estudio íntimo de una sociedad que fue toda una fami-
lia, i en gran manera lo es todavia, lo cual alumbra porque hasta 
hoi casi todo pasa entre nosotros entre tios i sobrinos, entre 
primos i cuñados” (1877: 156).

En la obra de Vicuña Mackenna la figura quintralesca se revela como el 
ancestro que vuelve a encarnar en un presente indeseable, sirviendo así como 
recurso político. Su historia evidenciará, por tanto, un claro posicionamiento 
ideológico que expresa una responsabilidad con el presente. Frente a la ética 
familista y egocéntrica que suscribe la clase aristocrática, la misma que, a la 
sazón, gobernaba los destinos del país, Vicuña Mackenna opondrá una ética 
ciudadana-republicana-liberal. Esta última se sustenta en valores reformistas y 
democráticos y en principios tales como el progreso y la modernización, los 
cuales trascenderían los intereses particulares y la endogamia oligárquica que, a 
su juicio, mantenía a la sociedad de fines del siglo XIX sumida en una parálisis. 
Tal anquilosamiento sería la evidencia palpable de la persistencia del modo de 
vida colonial en su propia contemporaneidad. 

En efecto, para Vicuña Mackenna los Lisperguer gozaban de estupenda 
salud en su presente. No olvidemos que, asociado a la construcción de la imagen 
simbólica de la Quintrala, hay un hecho decisivo, vivenciado por el historiador, 
que impulsó la escritura de su relato historiográfico. Precisamente, en medio 
de su relato del pasado, Vicuña Mackenna no puede evitar recordar el fraude 
electoral perpetrado, según acusa, por las familias santiaguinas, herederas de los 
Lisperguer, motivo por el cual en 1875 se viera obligado a deponer su promiso-
ria candidatura presidencial:

“Ejemplo vivo de esto fué talvez aquella famosa Asamblea de 
notables, llamada asi porque lo fué de parientes (…) que hace un 
año de esta fecha resucitó viva la difunta colonia en nuestro suelo. 
Porque en fin de cuentas fueron los Lisperguer de Santiago i 
sus yanaconas de todo el territorio los que decretaron nuestro 
último cambio de gobierno” (1877: 156-157) (las cursivas son 
nuestras).

Ciertamente, la historia se teje en relación al presente donde el historia-
dor está instalado. Por lo demás, desde el realismo figural de White, todo texto 



50

Universidad de Chile, Facultad de Filosofia y Humanidades, Escuela de Postgrado

es, a su manera, representativo del periodo o el contexto en el cual fue compues-
to. Más precisamente, nos dirá White (2010:42), en la hermenéutica de Auer-
bach el texto es presentado “como una representación no tanto de sus medios 
social, político y económico, como de la experiencia que el autor tiene de tales 
medios; y con esto el texto aparece o se presenta como un cumplimiento de una 
figura de su experiencia”. Desde esta perspectiva, no debiese extrañarnos que, 
contraviniendo el imperativo positivista de ausentarse el historiador de su obra, 
Los Lisperguer y la Quintrala nos sorprenda con aquel incontenible exabrupto 
del yo retórico-biográfico del autor. La experiencia de la derrota política de Vi-
cuña Mackenna se deja oír con fuerza en las páginas de su historia; es la figura 
de su experiencia que en su obra se consuma. Por otra parte, en el horizonte 
experiencial del historiador está también presente la guerra de Arauco, represen-
tada como una amenaza, acaso mayor que la rancia aristocracia decimonónica 
heredera de los Lisperguer, para sus anhelos de afianzar una identidad patria 
desde un proyecto liberal:

“Para la perspectiva de Vicuña Mackenna, miembro de aquella 
elite blanca y urbana que abogaba por el progreso europeizante, 
los mapuches, feroces enemigos en una Guerra de Arauco que 
sólo finalizó en 1888, constituían todo el spectrum negativo de 
las oposiciones binarias sintetizadas en una plataforma de lucha 
que se planteó, en la retórica del proyecto liberal, como el di-
lema de la civilización versus la barbarie” (Guerra, 1988: 59).

La ética familista de la aristocracia decimonónica y la amenaza mapuche 
participan de la figura y encuentran su cumplimiento en Los Lisperguer y la 
Quintrala. De ahí que en la caracterización histórica de Catalina de los Ríos 
veamos aunarse la corruptela aristocrática y el componente racial indígena. De 
un lado, la aristocracia que sobrepone sus intereses particulares al interés de la 
nación; del otro, el mapuche —individuo peligroso, cruel, desmesurado, luju-
rioso, reacio a todo control— que, en el ideario liberal, no debe ser incorporado 
al proyecto nacional. Pero, ante todo, Catalina de los Ríos es mujer. De ahí que, 
acertadamente, Lucía Guerra acuse una mezcla de ética positivista, misoginia y 
racismo en Vicuña Mackenna. 

Por lo demás, al ser concebida como metáfora de la Colonia, la historia 
de Los Lisperguer y la Quintrala corresponde al relato de los orígenes de nuestra 
la nación. A juicio de Guerra, como sinónimo de los orígenes, la Colonia, y su 
representación en la obra de Vicuña Mackenna, resultará ser un importante ele-
mento reafianzador de una determinada identidad cultural nacional. Asimismo, 
como señala Bernardita Llanos (1994:1026), en la obra de Vicuña Mackenna la 
representación de la mujer aparece asociada estrechamente a la representación 
del pasado colonial y, por consiguiente, al tipo de cultura nacional, a la idea de 
nación, al tipo de ciudadano y el tipo de conciencia histórica que se pretende 



51

Anuario Nº10 - Estudios

instalar. Sin embargo, podría decirse que la Quintrala aparece enquistada, como 
a regañadientes, dentro de un discurso normativo del carácter y la identidad 
nacional como pretende ser la historia de Vicuña Mackenna. De hecho, su con-
trovertida figura, que es figura de mujer, bien puede ofrecerse como una vía de 
escape a las pretensiones hegemónicas y paradigmáticas de los relatos fundacio-
nales. Como afirma Llanos: 

“La leyenda de la transgresión femenina que representa la Quin-
trala tiene la potencialidad de aglutinar significados opuestos 
que compiten por imponer su ideología al enfrentarse al pasado 
a los orígenes de la nación y sus mitos y a la posición de la mujer 
en ellos” (Llanos, 1994: 1025-1026).

Por supuesto, la Quintrala legitima el modelo de constitución identitaria 
y el diseño ideológico liberal propugnado por Vicuña Mackenna. No obstante, 
el historiador no clausura la figura. Como todo personaje y todo acontecimiento 
pasado, la Quintrala permanece siempre nueva, abierta a reinterpretaciones y 
proclive a otras dotaciones de sentido realizadas y decididas por nuevos agentes 
desde su presente. De este modo, pese a su anhelo de proporcionar una versión 
completa y definitiva, narrativas asociadas a proyectos posteriores mostrarán la 
insuficiencia de la representación quintralesca de Vicuña Mackenna y, por aña-
didura, el carácter provisorio del proyecto identitario que esta primera apropia-
ción de la figura pretendía legitimar. 

Maldita yo entre las mujeres: consumación y promesa renovada

Entre lo santo y lo perverso

Entre los extremos en que se ubican las obras de Vicuña Mackenna y 
Mercedes Valdivieso, vemos desplegarse todo un entramado de sucesivas reescri-
turas que, en distintos momentos de nuestra historia literaria, cultural y política, 
han recuperado y resignificado la figura de la Quintrala, renovando así la prome-
sa de representación que quedara incumplida en la obra del historiador. Desde 
esta perspectiva, Maldita yo entre las mujeres (1991) nos resulta particularmente 
atractiva. Tomando como referente la trama historiográfica urdida por Vicuña 
Mackenna, Mercedes Valdivieso renueva la promesa de representación, esta vez 
desde el discurso literario, en el cual la figura de la Quintrala es reinterpretada 
bajo los códigos de la novela contemporánea. Asimismo, desde la articulación li-
teraria de Valdivieso, la resignificación del personaje apunta al desdibujamiento 
y la reformulación del contenido ideológico y el modelo cultural propuesto en 
Los Lisperguer y la Quintrala. De este modo, Maldita yo entre las mujeres levanta 
una nueva promesa de representación de lo femenino que debe leerse, al mismo 



52

Universidad de Chile, Facultad de Filosofia y Humanidades, Escuela de Postgrado

tiempo, como una nueva forma de representación discursiva de la nación. 
En Valdivieso advertimos una nueva apropiación de la figura histórica 

de la Quintrala como antecedente genealógico enlazado a su presente, esta vez 
al servicio de la reformulación de un proyecto de constitución nacional, desde 
una perspectiva feminista y anticanónica. Como señala Lucía Guerra, con su 
“Quintrala” Valdivieso se propone desmantelar el relato patriarcal de nación, 
reivindicando y reacentuando los elementos devaluados por Vicuña Mackenna. 

“Este desmantelamiento de la noción patriarcal de Nación se 
realiza, significativamente, a partir de la reconstrucción de una 
genealogía (…) para dar relevancia y arrojar una nueva luz tanto 
a lo indígena como a lo femenino, borrando, así, la supremacía 
del padre y lo europeo” (Guerra, 1988: 66).

Guerra advierte, con certeza, una marcada bifurcación en el tronco ge-
nealógico patrio trazado por Vicuña Mackenna desde su apropiación de la figura 
histórica de Catalina de los Ríos. Se trata de un follaje de luz y sombra, donde las 
ramas masculinas y europeas son representadas como prefiguraciones de un ca-
rácter nacional deseable: un carácter apolíneo, traspasado por atributos como la 
sobriedad y la moderación. Entretanto, las ramas femeninas e indígenas canali-
zan una savia siniestra y desestabilizadora, marcada por el exceso de los instintos, 
las pasiones y la crueldad. Por supuesto, para el historiador la Quintrala sintetiza 
esta mala savia. Esta rama genealógica, obstinada en prodigar descendientes, era 
lo que, en su momento, Vicuña Mackenna rechazaba y pretendía cortar. Muy 
por el contrario, en la escritura de Valdivieso aparece la clara intención de po-
tenciar esta rama en vista del escenario presente. Particularmente, como modelo 
de sujeto femenino, en Maldita yo entre las mujeres la Quintrala se ofrece como 
figura de la mujer contemporánea y promesa de la mujer nueva. Así, mientras en 
Vicuña Mackenna Catalina de los Ríos era la figura de lo anómalo y lo indesea-
ble, Valdivieso exhorta a renovar la figura, a repetir y multiplicar las Catalinas: 

“(…) la Catalina de Mercedes Valdivieso es la proyección ima-
ginaria de las otras Catalinas del futuro girando en una nueva 
axiología que no sólo tachará la noción patriarcal de Nación y 
los mecanismos y construcciones culturales que des-subjetivi-
zan a la mujer en su posición subalterna” (Guerra, 1988: 71).

	 Por supuesto, Mercedes Valdivieso se apropia de la figura histórica de 
la Quintrala para sustentar un programa conducente a la realización concreta 
de todas las posibilidades de existencia histórica de la mujer. Pero, además, lo 
mismo que la obra de Vicuña Mackenna,  Maldita yo entre las mujeres viene a 
consumar la figura de la experiencia que la autora tuvo de su contexto. En este 
sentido, la novela, publicada en 1991, recoge implícitamente la experiencia de la 
dictadura militar chilena y se presenta como una respuesta al discurso oficial que 



53

Anuario Nº10 - Estudios

se teje en el nuevo escenario neoliberal y de transición democrática. Como ad-
vierte Guerra (2002), el discurso de posdictadura viene a reactualizar la tradicio-
nal caracterología que enfatiza la sobriedad y mesura nacional, propugnando así 
un rápido y aséptico retorno a la normalidad social e institucional, normalidad 
presuntamente distintiva de nuestra tradición patriótica y republicana. Precisa-
mente, podría decirse que Valdivieso le enrostra su Quintrala al discurso oficial 
y conciliador, presentándola como emblema de lo excesivo, lo desmesurado, lo 
irregular y heteromorfo, que cuestiona y corroe las falsas ideas de una tradición 
republicana de estabilidad política institucional, y de una sociedad cohesionada 
y ordenada, sobria y mesurada, las mismas convenciones que equivocadamente 
han transformado la dictadura militar en un tropiezo o un accidente aislado en 
nuestro “pulcro” itinerario histórico nacional.     

A nuestro juicio, el esfuerzo de Valdivieso no consiste tanto en reivindicar 
a la Quintrala como, a través de su representación compleja y realista, en poner 
en evidencia los dobleces y limitaciones de un modelo cultural estereotipado 
que debe ser erradicado y subvertido. Justamente, la representación de lo feme-
nino en la obra de Valdivieso opera como herramienta de transgresión a la ima-
gen convencional y restringida del ethos nacional. De ahí que aquella “naturaleza 
criolla, ardiente, voluptuosa y feroz” (1877: 88) con que el historiador señalara 
a la Quintrala no aparezca necesariamente negada en la novela de Valdivieso, 
pero tampoco es temida y tanto menos enjuiciada. Lo que sí resulta negado es 
el carácter excepcional y anómalo, unilateralmente demoníaco y negativo de la 
Quintrala. 

En un significativo episodio de la novela de Valdivieso, en el que se narra 
una breve conversación entre la pequeña Catalina y el Gran Pecador, misterioso 
penitente anónimo que deambulaba por Santiago a principios del siglo XVII1, la 
Quintrala sorprende con una confesión: de adulta quiere ser santa. Tras reflexio-
nar un segundo, el Gran Pecador le responde: “(…) entre lo santo y lo perverso 
de esta tierra hay tanto como un cabello” (Valdivieso, 1991: 85). 

 La imagen resulta notable. En primer lugar, viene a cancelar el impla-
cable binarismo de luz y sombra —hombre/europeo/apolíneo; mujer/indio/
perverso— con que Vicuña Mackenna articulaba su representación del periodo 
colonial. Asimismo, la representación de la Quintrala adquiere una complejidad 
adicional: Catalina puede aspirar a la santidad. Por extensión, vemos articulada 
una nueva imagen del origen de nuestra nación en la cual los dos extremos se 
tocan; lo santo y lo perverso, lo sobrio y lo excesivo aparecen contaminándose y mez-
clándose desde su casi imperceptible distinción. Desde esta perspectiva, la Colonia 

1   En su Historia General de Chile, Diego Barros Arana menciona “un personaje misterioso que, 
habiendo venido a Chile en 1601 y regresado a España en 1603, había vuelto a nuestro país en 
la expedición de Antonio de Mosquera. Ese hombre vestía traje de ermitaño, recorría las ciudades 
ejercitando actos de caridad, pero manteniéndose al corriente de cuanto pasaba, y sólo era conocido 
por los nombres de hermano Bernardo, de Bernardo pecador o de ‘gran pecador’ (2007: 373).



54

Universidad de Chile, Facultad de Filosofia y Humanidades, Escuela de Postgrado

se ofrece como la figura de una existencia histórica nacional en la que fácilmente se 
deshacen las drásticas fronteras entre la mesura y el exceso, una historia que, aunque 
se quiera ocultar, oscila permanentemente entre el control y la desmesura.

Adicionalmente, la imagen trae a colación el relato popular que mencionaba 
a la cruel Quintrala suspendida de un cabello a las puertas del infierno, el mismo 
cuento que Vicuña Mackenna oyera de niño y que sirviera de dato primordial 
a la escritura de Los Lisperguer y la Quintrala. Recordemos que, según dice el 
historiador, aquel cabello lo condujo a explorar por completo la existencia real 
y verdadera de Catalina de los Ríos (1987: 83). Sin embargo, al finalizar su 
investigación, observamos que la posición de la mítica Quintrala no ha variado 
del todo. Las animosidades y prejuicios del historiador la vuelven a dejar suspen-
dida, en una pose perfectamente vertical, patibularia. Muy lejos de la santidad, 
se precipita bajo la línea de la tierra —línea sobre la cual se edifica la sociedad 
androcéntrica patriarcal—, sumergiéndose en el recinto infernal hacia donde 
también ha sido arrojado el rostro nocturno, sensual y lujurioso de la mujer. Por 
lo demás, este esquema verticalista puede perfectamente trasladarse al escenario 
social decimonónico, que concibe a la mujer en su condición subordinada y 
solo la tolera en su necesaria función de madre y fundamento de la familia. Por 
el contrario, en la imagen de Valdivieso apreciamos un tránsito de la Quintrala 
hacia una posición horizontal, en la cual el cabello es apenas una insignificante 
línea divisoria entre ambos ámbitos, el luminoso y el sombrío, que han dejado 
de ser percibidos contradictoriamente.

La figura de la Reina Tirana

Mediante su apropiación de la figura histórica de la Quintrala, Mercedes 
Valdivieso legitima no solo el papel de la mujer en la historia chilena sino tam-
bién una demanda social concreta de horizontalidad de géneros. A partir de esto 
pueden derivarse dos rasgos de gran significación que se entrelazan en Maldita yo 
entre las mujeres: la independencia de la mujer respecto del hombre y su legítimo 
derecho a la ambivalencia. Revisemos brevemente ambos aspectos.

Hemos dicho que la novela de Valdivieso resignifica la rama genealógica 
femenina, ligada íntimamente al componente racial mapuche, que en la obra de 
Vicuña Mackenna aparecía devaluada y mutilada. Precisamente, la autora ataca el 
problema por la raíz, mediante la reconstrucción de una genealogía matrifocal-in-
dígena afirmada en su independencia absoluta del tronco patriarcal-europeo. De 
este modo, en la genealogía que enuncia Catalina al finalizar su confesión, dando 
también por finalizada la novela, se expresa con toda claridad la autonomía de su 
linaje femenino. Significativamente, la figura prototípica, que aquí opera como 
promesa de la consumación que pretende ser la Quintrala del relato, es Llanka Cu-
riqueo, cacica de Talagante, nacida antes de la llegada de Colón a América (1480):



55

Anuario Nº10 - Estudios

“Esa soy, padre
Hija de Llanka Curiqueo
Que es hija de Elvira de Talagante
Que es hija de Agueda Flores
Que es hija de Catalina, 
Que es mi madre,
Que soy yo” (Valdivieso, 1991: 142).

Para prefigurar a la mujer autónoma, el ancestro escogido debía ser nece-
sariamente una cacica que hubiese conocido el mundo antes del español y, por 
añadidura, antes de Cristo. Todo parece indicar que en esta elección Catalina no 
deja de observar los consejos de la Tatamai:

“(…) aprender que a Dios-Genechén, los cristianos le cortaron 
la mitad de su entero, su mitad hembra, y lo dejaron a tamaño 
hombre como ellos. De ahí la igualdad que nos quitaron, y en 
esa diferencia andan todas las mujeres, también las blancas. Que 
no las trampeen, mis niñas, con su Divino y sus leyes, hijos de 
mujeres son los hombres y de eso no pueden zafarse” (Valdivie-
so, 1991: 41).

Muy probablemente, esta decisión de remontar la genealogía de la Quin-
trala hasta un ancestro indígena anterior al cristianismo está relacionada con la 
intención de Valdivieso de proponer una figura femenina alternativa a la Virgen 
María. Por supuesto, no debemos perder de vista que en la ideología cristiana, 
las figuras masculinas del Padre y del Hijo son, en una cierta medida, “contra-
pesadas” por la figura femenina de María. No obstante, esta figura femenina ha 
sido despojada completamente de sus atributos corporales. María es Theotokos, 
sagrado continente de la divinidad. Es madre de Dios y contribuye, por tanto, 
a lavar el pecado original que se le imputa a Eva. Pero, asimismo, y a diferencia 
de esta última, María es madre inmaculada. De esta forma, María quedará va-
ciada de una parte importante de su personalidad, amputada de una parte de 
sus funciones primordiales, de su útero y de su sexo. En este sentido, María, en 
su aspecto virginal —y sin embargo maternal—, solo nos revela una cara de la 
mujer: el rostro luminoso. 

Tradicionalmente, la Virgen del Carmen es considerada “la madre de 
los chilenos”. Y justamente el oscuro mito de la Quintrala ha solido tejerse en 
contraposición a esta figura maternal y luminosa. En este sentido, no es difícil 
advertir que en el relato de Vicuña Mackenna las féminas Lisperguer, y particu-
larmente la Quintrala, se muestran como el contrasello de la Virgen y, con ello, 
exceden el rol unilateralmente maternal que el discurso liberal decimonónico 



56

Universidad de Chile, Facultad de Filosofia y Humanidades, Escuela de Postgrado

prescribía a la mujer en tanto que figura de María. Como señala Lucía Guerra: 
“(…) la maternidad se representa a través de la figura incorpórea de la Virgen 
María quien es sólo rostro, manos y oído y de sus imágenes estáticas de la Ma-
donna y Mater Dolorosa” (1988: 67).

Sin embargo, María, como figura prototípica para las representaciones 
del sujeto femenino, se revela insuficiente en la práctica, pues está muy lejos de 
ser un modelo de mujer construido a su imagen y semejanza. La mujer no es 
solo madre, no es tan solo púdica, no es unilateralmente bondadosa. Como ad-
vierte Guerra, recordando a Luce Irigaray, justamente la carencia de un modelo 
divino verdaderamente representativo de lo femenino es lo que ha condicionado 
el carácter desgarrado y subordinado de la mujer en la sociedad patriarcal. En 
rigor, tal carencia sería lo único demoníaco de la condición femenina. 

“Lo único diabólico acerca de la mujer es su carencia de una 
divinidad propia y es esta carencia la que la fuerza a seguir mo-
delos que nada tienen que ver con ella, que las exilia, las dobla, 
las enmascara, las fragmenta y las divide, anulando su potencia-
lidad de incursionar en el amor, el arte y el pensamiento hacia 
la realización de lo ideal y lo divino” (Irigaray, 1993; citado por 
Guerra, 1988: 67).

Precisamente, en esta carencia fundamental parece afirmarse la búsque-
da de una figura femenina autónoma —desligada del modelo cristiano-patriar-
cal— que apunte a la Quintrala y, a través de ella, a la consumación de un 
proyecto de constitución real de un sujeto femenino en nuestra sociedad. Esta 
búsqueda no deja de recordar la leyenda de Huillac Ñusta, princesa tirana inca 
y diestra guerrera que, según se dice, combatió en contra de los españoles para 
salvaguardar su cultura. La leyenda menciona cómo, enamorada del prisionero 
español Vasco de Almeida, Huillac Ñusta decidió voluntariamente convertirse 
a la fe cristiana. Sin embargo, en el instante preciso en que se disponía a recibir 
el bautismo en manos del español, las flechas abatieron a los amantes. De forma 
muy significativa, este episodio dará lugar a la transformación de Huillac Ñusta 
en la Virgen del Carmen de la Tirana y, por extensión, en la madre de todos los 
chilenos. Resulta interesante dar cuenta de la figura femenina que ha quedado 
eclipsada tras el proceso de virginzación de la princesa tirana. Acerca de ello nos 
habla Sonia Montecino:

“Los rasgos simbólicos de la princesa y sacerdotisa Inca, que lue-
go se transfigurará en la Virgen de La Tirana, dibujan lo femeni-
no como poderoso, rebelde y transgresor y como ‘resguardador’ 
de la cultura. En su calidad de ‘ñusta’ (princesa) tiene dominio 
sobre súbditos y soldados; como sacerdotisa posee el imperio 
sobre lo trascendente. En cuanto depositaria de la tradición, es 



57

Anuario Nº10 - Estudios

desafiante ante los opresores y se hace guerrera para defenderla. 
Es ‘tirana’, por lo tanto déspota, soberana que controla y deten-
ta el poder omnímodamente” (Montecino, 1991: 76).

El polígrafo francés Jean Markale se refiere a las sociedades arcaicas (o 
ante-históricas), europeas y asiáticas, de tendencia ginecocrática, en las que ha-
brían existido también este tipo de reinas tiranas. Por lo demás, este autor nos 
informa que el término “tiranía” procedería de la diosa etrusca Turan, cuya raíz 
indoeuropea significa “dar” (que daría lugar al término griego “doron”)2. En este 
sentido, las reinas tiranas, como trasuntos o consumaciones de una diosa de los 
inicios, que es la diosa madre de todo lo viviente, se caracterizarían precisamente 
por dar. Dar vida, como una madre, dar alimento, bebida, amor, felicidad. Pero 
también por dar muerte. Lo más cierto es que nacemos de la mujer y comen-
zamos a morir el instante mismo en que nacemos. De ahí también que estas 
divinidades femeninas posean siempre un carácter esencialmente ambivalente3; 
ellas son descritas a la vez como hermosas y crueles, serenas y furibundas, buenas 
y perversas, maternales y lujuriosas, vírgenes y prostitutas. También son insu-
misas y rebeldes frente a toda autoridad masculina. Caso paradigmático es el de 
Lilith4, en la tradición hebraica, primera consorte de Adán, derivación de Ishtar, 
demonio y diosa madre de la cultura arcaica sumerio-babilónica.   

	 Lo anterior acaso sirva para arrojar algo de luz sobre la búsqueda que 
nos esboza la Quintrala de Valdivieso. Para descubrir una figura femenina autó-
noma, el ancestro que sustente su genealogía, necesariamente deberá trascender 
aquella irreconciliable dualidad inoculada por el conquistador desde su cosmo-

2   Cfr. Markale, J. (1998). El Amor Cortés o la Pareja Infernal. Barcelona: José J. de Olañeta Editor. 
Particularmente, el capítulo “La diosa de los inicios”.
3   Como observa Joseph Campbell (1972: 273), la ambivalencia de la diosa tiene connotaciones 
cósmicas: “La mitología astral sumerio-babilónica identificó los aspectos de la hembra cósmica 
con las fases del planeta Venus. Como estrella matutina era una virgen, como estrella vespertina 
era una prostituta; como señora del cielo de la noche, era la consorte de la luna. Y cuando se 
extinguía bajo el brillo del sol era la bruja del infierno. Dondequiera que se extendió la influencia 
mesopotámica, los rasgos de la diosa recibían la luz de esta estrella cambiante”.
4   Recordemos que en la tradición hebraica Lilith aparece como la primera esposa de Adán, 
anterior a Eva. Se cuenta que Lilith se rebeló en contra de Adán al negarse a tener relaciones 
sexuales en la postura que el hombre le exigía. En su negativa a acostarse debajo de Adán Lilith 
argumentaba que ambos habían sido creados del polvo y que, en consecuencia, eran iguales. 
Nótese que, a diferencia e la creación de Eva (de la costilla de Adán), Lilith habría sido creada de la 
misma sustancia y al mismo tiempo que Adán. Pero, además, en su rebelión Lilith habría escogido 
exiliarse voluntariamente del Paraíso, desobedeciendo también al creador. Se cuenta también que, 
a diferencia de Adán, Lilith conocía el inefable nombre de Dios y que, tras abandonar el Paraíso, 
se habría reunido con Sammael, nada menos que Lucifer, el otro rebelde de Dios, formando 
así lo que Jean Markale denomina la pareja infernal: “Eso revela en qué situación de fuerza está 
Lilith. Niega a Adán su supremacía biológica. Conoce el inefable nombre de Yahvé-Dios: si lo 
pronunciara, poseería al propio Dios, y eso es lo que, según la tradición hebraica, éste quiere evitar 
a toda costa, aunque sea permitiendo a Lilith vivir con Sammael, el Enemigo misterioso del que 
no se habla ya, pero que se revela como el doble negro de Yahvé-Dios varón, conductor del rebaño 
de los hebreos” ( Markale, 1998: 224).



58

Universidad de Chile, Facultad de Filosofia y Humanidades, Escuela de Postgrado

visión cristiana y patriarcal. De un lado, María/Virgen/Santa/Madre Benéfica. 
Del otro: Eva/Bruja/Mujer fatal/Madre terrible. Dualidad inflexible de luz y 
sombra que fragmenta el rostro y el cuerpo femenino sin que puedan apreciarse 
nunca ambas caras reunidas. Sin embargo, todas estas polaridades que desgarran 
y fragmentan una imagen completa y realista de la mujer aparecen reconciliadas 
en la figura de la Reina Tirana como encarnación de la diosa madre de todo lo 
viviente. Acaso sea una deidad semejante la que se nos descubre en el episodio 
del sueño iniciático de Catalina que nos narra la novela de Valdivieso:

“La Señora dijo ‘¡Catalina!’ (…) Entre el fuego, la Señora gritó 
una voz desconocida: ‘¡te hago a imagen y semejanza mía!’. 

Vi cómo hurgaba entre su chamal y salía su mano con una rosa 
negra: ‘¡te doy mi corazón!’, exclamó como si de su propio co-
razón se desprendiera  (…) Miré su rostro y era el de mi madre: 
‘¡madre Dios!’” (Valdivieso, 1991: 63-64).

Sensual madre de Dios, divina diosa de dos rostros que rivaliza en potes-
tad con el Dios-varón. Hecha a su imagen y semejanza, la Quintrala se asume 
como la consumación y el cumplimiento de aquella anónima figura de divini-
dad indígena-femenina. Asimismo, como figura de lo femenino, Catalina res-
guarda su autonomía junto con su legítimo derecho a la ambivalencia y apunta 
a la realización concreta de todas las potencialidades de la mujer del presente. 

Sin embargo, como ya dijimos, dentro de la novela de Valdivieso la ini-
ciación de Catalina se da en un contexto onírico. En rigor, Maldita yo entre las 
mujeres no nos enseñará a la Quintrala alcanzando una plena asunción como 
mujer. Adicionalmente, como corolario ausente en el relato, la inminente boda 
de Catalina con don Alonso Campofrío resulta ser un final abierto y ambiguo. 
De esta forma, todo pareciera indicar que, muy lejos de pretender clausurar la 
figura de la Quintrala, Valdivieso nos ofrece concientemente su novela como 
un cumplimiento provisorio, dejando abierta la posibilidad de que una futura 
escritura renueve y corrija su promesa de representación. De esta manera, la 
figura de la Quintrala —siempre nueva, promesa en permanente renovación— 
permanece disponible para ser reapropiada y cumplida en cada nuevo texto y en 
cada contexto.

 



59

Anuario Nº10 - Estudios

Bibliografía

Auerbach, E. (1996). Mímesis. La representación de la realidad en la literatura 
occidental. México: Fondo de Cultura Económica.

—,— (1998). Figura. Madrid: Editorial Trotta S.A.
Barros Arana, D. (2007). Historia General de Chile. Madrid: Red ediciones.
Campbell, J. (1972). El héroe de las mil caras. Psicoanálisis del 

mito. México: FCE.
Collingwood, R. (1952). Idea de la historia. México: FCE.
De la Vega, D. (1939). La Quintrala: A la orilla de la guerra y otros poemas de 

España. Santiago: Editorial Nascimento.
Díaz Meza, A. (1933). La Quintrala y su época. Santiago: Ercilla.
Guerra, L. (1988). “Maldita yo entre las mujeres: resemantización de La Quin-

trala, figura del mal y del exceso para la ‘chilenidad’ apolínea”. Revista 
Chilena de Literatura, 53. Pp. 47-65.

—,— (2002). “Historia y representación: el caso de La Quintrala”. En: Morada 
de la palabra: homenaje a Luce y Mercedes López Baralt. Universidad de 
Puerto Rico, I. Pp. 804-810.

Grau, O. (2002). “Benjamín Vicuña Mackenna y la Quintrala”. En: Pierre Bour-
dieu y la sociología crítica. Resistir a la dominación. Santiago de Chile: 
Editorial Arcis (Cuadernos sociológicos). Pp. 127-156.  

Izquierdo, D. (1959) “La Quintrala”. En: J. Durán, Panorama del teatro chileno. 
1842-1959. Estudio crítico y antología. Santiago de Chile: Editorial del 
Pacífico. Pp. 204-269. 

Lozano, J. (1987). El discurso histórico. Madrid: Alianza.
Llanos, B. (1994). “Tradición e historia en la narrativa femenina en Chile: Petit 

y Valdivieso frente a La Quintrala”. Revista Iberoamericana, 168-169. Pp. 
1025-1037.

Markale, J. (1998). El Amor Cortés o la Pareja Infernal. Barcelona: José J. de 
Olañeta Editor.

Montecino, S. (1991). Madres y Huachos. Alegorías del mestizaje chileno. Santia-
go: Editorial Cuarto Propio.

Ricoeur, P. (1998).  Tiempo y narración. México: Siglo XXI Editores.
Sarabia, R. (2000). “Doña Catalina de los Ríos y Lisperguer y la construcción 

del monstruo Quintrala”. Anales de Literatura Chilena, 1. Pp. 35-52.
Tozzi, V. (2006). “La historia como promesa incumplida. Hayden White, heu-

rística y realismo figural”. Diánoia, 57. Pp. 103-130.
Valdivieso, M. (1991). Maldita yo entre las mujeres. Santiago de Chile: Editorial 



60

Universidad de Chile, Facultad de Filosofia y Humanidades, Escuela de Postgrado

Planeta.
Vicuña Mackenna, B. (1877). Los Lisperguer y la Quintrala (doña Catalina de 

los Ríos) Episodio histórico-social con numerosos documentos inéditos. 2º edi-
ción aumentada y corregida. Valparaíso: Ediciones de la Imprenta del 
Mercurio.

—,— (1987). El primer y último crimen de la Quintrala. Santiago: Universitaria.
White, H. (1992). El contenido de la forma. Narrativa, discurso y representación 

histórica. Barcelona: Paidós. 
—,— (1998). Metahistoria. La imaginación histórica en la Europa del siglo XIX. 

México: FCE.
—,— (2010). “La historia literaria de Auerbach. Causalidad figural e historicis-

mo modernista”. En: Ficción histórica, historia ficcional y realidad históri-
ca. Buenos Aires: Prometeo Libros. Pp.33-52.


