
LA NOCIÓN EXISTENCIAL DEL ABSURDO EN "CIEN AÑOS DE SOLEDAD" 

Author(s): Emilio García 

Source: INTI , OTOÑO 1982-PRIMAVERA 1983, No. 16/17, GABRIEL GARCÍA-MÁRQUEZ: 
LECTURAS TEXTUALES Y CONTEXTUALES (OTOÑO 1982-PRIMAVERA 1983), pp. 125-134  

Published by: INTI, Revista de literatura hispánica; Roger B. Carmosino, Founder, 
Director-Editor, 1974-  

Stable URL: https://www.jstor.org/stable/23285323

JSTOR is a not-for-profit service that helps scholars, researchers, and students discover, use, and build upon a wide 
range of content in a trusted digital archive. We use information technology and tools to increase productivity and 
facilitate new forms of scholarship. For more information about JSTOR, please contact support@jstor.org. 
 
Your use of the JSTOR archive indicates your acceptance of the Terms & Conditions of Use, available at 
https://about.jstor.org/terms

is collaborating with JSTOR to digitize, preserve and extend access to 
INTI

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:01:05 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms

https://www.jstor.org/stable/23285323


 LA NOCIÓN EXISTENCIAL DEL ABSURDO EN
 CIEN AÑOS DE SOLEDAD

 Emilio García

 University of Louisiana

 «El primero de la estirpe está amarrado a un árbol y al último se lo
 están comiendo las hormigas»1. Este es el epígrafe de los pergaminos de
 Melquíades, cuyas claves para descifrarlos se le revelan al último
 Aureliano al final de Cien años de soledad. Ya que los pergaminos y el
 texto de la novela son uno y el mismo, debemos suponer que el epígrafe es
 en sí la clave que descifra el propósito primordial de García Márquez en
 escribir su obra, y el cual es, en mi opinión, expresar lo absurdo de la
 condición humana, la angustia existencial del hombre.

 En entrevistas hechas a García Márquez, el autor muestra su
 admiración por los existencialistas franceses, en particular por Albert
 Camus. Hablando con Luis Harss sobre este autor García Márquez dice
 que si los pájaros que caen en el cerco de alambre de la viuda Rebeca
 recuerdan las ratas de La peste, es porque «ése es el libro que a mí me
 hubiera gustado escribir»2.

 Camus explica su filosofía del absurdo en The Myth of Sisyphus and
 Other Essays3. Para Camus, hay un absurdo intrínseco en la condición
 humana, y al mismo tiempo «una nobleza implacable». En general, este
 autor quiere significar con la palabra «absurdo» la falta de correspondencia
 entre nuestra necesidad mental para explicarnos el mundo en que vivimos
 y la incoherencia con que éste se nos muestra en la realidad. En su
 monografía Camus and the Literature of Revolt4, John Cruickshank
 enumera, entre otras, las siguientes circunstancias en que puede
 presentarse la noción del absurdo: 1) La naturaleza mecanizada de
 algunos individuos, la rutina mortal que las marca; 2) la sensación intensa
 del paso del tiempo; un sentido del tiempo como elemento destructor,
 3) un sentimiento de desamparo, de abandono, producido por una
 sensación de las casualidades y arbitrariedades en nuestra existencia;

 125

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:01:05 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 4) un agudo sentimiento de aislamiento de otros seres humanos.
 Cruickshank continúa diciendo que, para Camus, lo absurdo aparece

 en situaciones similares a la de Tántalo atormentado por el agua y los
 árboles frutales fuera de su alcance; de Prometeo, encadenado y
 convertido en la comida eterna de los buitres; de Sísifo, empujando la roca
 hasta la cima de la colina, de donde siempre debe rodar hacia abajo.

 Por la naturaleza arquetípica de estos seres míticos que reflejan la
 condición humana; de estos seres que los dioses han castigado por haber
 querido igualarse a ellos, por haber querido «inmortalizarse», en la
 literatura del absurdo el hombre casi siempre aparece, en las palabras de
 Martin Esslin5, «despojado de accidentes circunstanciales, de posición
 social o contexto histórico, confrontando las opciones básicas, las
 situaciones básicas de la existencia: el ser humano encarado al tiempo...,
 el ser humano inextricablemente enredado en un espejismo de ilusiones,
 espejos reflejando espejos, y escondiendo para siempre la realidad
 esencial.»

 La imagen del espejo y sus variantes, con su connotación existencial,
 es la más utilizada por García Márquez en Cien años, tanto así que la obra
 en su totalidad parece reflejar la noción paradójica de Democritus: «Nada
 es más real que la nada».

 Los pergaminos de Melquíades, es decir la novela, son para el último
 Aureliano«un espejo hablado»; José Arcadio Buendía sueña a Macondo
 como «una ciudad ruidosa con casas y paredes de espejo» (pág. 28) y el
 último Aureliano describe al pueblo como una «ciudad de los espejos (o
 de los espejismos).» (pág. 351) Dentro de esta novela y este pueblo
 reflejados existen personajes como los gemelos Buendía, que «no
 parecían hermanos sentados el uno frente al otro, sino un artificio de
 espejos» (pág. 151), y hasta las emociones aparecen como espejismos.
 Así, cuando Aureliano, uno de los gemelos, sale en busca de la que iba a
 ser su esposa, «atravesó un páramo amarillo donde el eco repetía los
 pensamientos y la ansiedad provocaba espejismos premonitorios» (pág.
 181); y Gastón, marido de Amaranta Ursula, «comprendió que la
 determinación de su mujer había sido provocada por un espejismo de
 nostalgia.» (pág. 320)

 La noción de la nostalgia, es decir del pasado, como espejismo, se
 subraya en las recomendaciones que el librero catalán da cuando añora
 regresar a su tierra natal. Entonces,

 aturdido como dos nostalgias enfrentadas como dos espejos,
 perdió su maravilloso sentido de la irrealidad, hasta que

 126

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:01:05 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 terminó recomendándoles a todos que se fueran de Macondo
 ... y que en cualquier lugar en que estuvieran recordaran
 siempre que el pasado era mentira, y que la memoria no tenía
 caminos de regreso, que toda primavera antigua era irrecuper
 able, y que el amor más desatinado y tenaz era de todos modos
 una verdad efímera.» (pág. 239)

 La imagen del amor desatinado reflejado en los espejos múltiples ya
 había aparecido antes en la obra cuando Aureliano Segundo «inspirado en
 las cosas que había visto en sus furtivas visitas a las matronas francesas...
 cubrió el cielo raso y las paredes del dormitorio con grandes espejos de
 cristal de roca.»(pág. 218) Estos mismos espejos reflejarán años después
 la verdad efímera de la que hablaba el sabio catalán cuando, al finalizar el
 diluvio causado por la compañía bananera, Aureliano regresa a la casa de
 Petra y la despierta «con caricias apremiantes». Petra no reacciona:

 «Duerme tranquilo», murmuró. «Ya los tiempos no están para
 estas cosas». Aureliano Segundo se vio a sí mismo en los
 espejos del techo, vio la espina dorsal de Petra Cotes como una
 hilera de carretes ensartados en un mazo de nervios marchitos,
 y comprendió que ella tenía razón, no por los tiempos, sino por
 ellos mismos, que ya no estaban para esas cosas, (pág. 273)

 La realización de la verdad vital en el espejo es lugar común en la
 familia Buendía cuando se acerca la hora de la muerte. José Arcadio

 padre, en su locura senil, «se consolaba con el sueño de los cuartos
 infinitos ... Le gustaba irse de cuarto en cuarto, como en una galería de
 espejos paralelos» (pág. 124); hasta que un día muere al quedarse en uno
 de los cuartos intermedios. Después de su muerte «le pusieron un espejo
 frente a las fosas nasales, pero no pudieron despertarlo.» (pá. 125)
 Amaranta, antes de morir, «le pidió a Ursula un espejo, y por primera vez
 en más de cuarenta años vio su rostro des vastado por la edad y el martirio.»
 (pág. 240) El día en que Aureliano va a morir, sale a la puerta a ver el circo
 y «le vio otra vez la cara a su soledad miserable cuando todo acabó de
 pasar.» (pág. 229)

 Variante de la imagen del espejo es la repetición de nombres y
 personalidades que ocurre dentro de la familia Buendía, fuera de ella, y va
 más allá de las relaciones sanguíneas: el nombre de Petra, amante de
 Aureliano Segundo, recuerda al de Pilar, amante de Aureliano y José
 Arcadio; la ocupación de Pilar de predecir el futuro en las cartas hace que

 127

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:01:05 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 venga a la mente el nombre de Nigromanta, amante del último Aureliano;
 un retrato de un guerrero tártaro que aparece en una enciclopedia es
 confundido con uno de Aureliano Buendía; en Africa hay una comunidad
 de Makondos, con k, etc. Aureliano Buendía experimenta la angustia
 existencial de todas estas repeticiones cuando, después de haber tenido 17
 hijos varones, «por todas partes encontraba adolescentes que lo miraban
 con sus propios ojos, que hablaban con su propia voz, que lo saludaban
 con la misma desconfianza con que él los saludaba a ellos, y que decían ser
 sus hijos. Se sintió disperso, repetido, y más solitario que nunca.» (pág.
 246)

 La confusión no se limita al presente. García Márquez se aprovecha
 de la senilidad de Melquíades para que éste confunda «a los interlocutores
 con personas que conoció en épocas remotas de la humanidad», (pág. 67)
 También basándose en la vejez de Ursula el autor crea un ambiente de
 intemporalidad diciéndonos que cuando ella entraba en su dormitorio
 conversaba con «Tranquilina María Miniata Alacoque Buendía, su
 bisabuela, abanicándose con una pluma de pavorreal» (pág. 289), y con
 otros antepasados y con sus hijos muertos.

 Son múltiples y diversos los trucos que utiliza Gracia Márquez para
 crear este sentimiento de inexistencia temporal y al mismo tiempo de
 repetición de personalidades: Aureliano Segundo va en busca de
 Fernanda «con la temeridad atroz con que José Arcadio Buendía atravesó
 la sierra para fundar a Macondo, con el orgullo ciego con que el coronel
 Aureliano Buendía promovió sus guerras inútiles, con la temeridad
 insensata con que Ursula aseguró la supervivencia de la estirpe.» (pág.
 180) Arcadio es sentenciado a muerte «en la escuela . . . donde
 experimentó por primera vez la seguridad del poder, a pocos metros del
 cuartro donde conoció la incertidumbre del amor.» (pág. 106) Y un día,
 cuando José Arcadio Segundo anuncia una de sus descabelladas
 empresas Ursula exclama: «Ya esto me lo sé de memoria... Es como si el
 tiempo diera vueltas en redondo y hubiéramos vuelto al principio.» (pág.
 169) Pero es durante la lucidez de su ceguera cuando la tatarabuela
 descubre que «cada miembro de su familia repetía todos los días, sin darse
 cuenta, los mismos actos, y que casi repetía las mismas palabras a la
 misma hora.» (pág. 212)

 También José Arcadio, «el primero de la estirpe», había descubierto
 la inexistencia temporal, y una noche

 pasó seis horas examinando las cosas, tratando de encontrar
 una diferencia con el aspecto que tuvieron el día anterior,

 128

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:01:05 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 pendiente de descubrir en ella algún cambio que revelara el
 transcurso del tiempo. Estuvo toda la noche en la cama con los
 ojos abiertos, llamando ... a todos los muertos para que
 compartieran su desazón. Pero nadie acudió . . . Entonces
 agarró la tranca de una puerta y... destrozó hasta convertir en
 polvo los aparatos de alquimia, el gabinete de daguerrotipia, el
 taller de orfebrería . . . (pág. 74)

 Este es el instante en que José Arcadio experimenta concientemente su
 angustia existencial y, al romper sus aparatos de alquimia, su gabinete de
 daguerrotipia y su taller de orfebrería destruye lo que para él constituía su
 vivir y que ahora reconoce como sólo mentiras e ilusiones. Cuando el
 padre Nicanor va a visitarlo, ya atado al árbol por creérsele loco, se
 asombra de su lucidez.

 Algunos críticos han comparado la imagen de José Arcadio atado al
 árbol con la de Prometeo encadenado. El paralelo no existe sólo en la
 similitud de imágenes. Al igual que el Prometeo visualizado por Camus,
 José Arcadio Buendía se rebela contra su destino al darse cuenta de que él
 no es uno de los inmortales. Esta comparación con el héroe absurdo se
 hace más evidente en la descripción que García Márquez nos hace del
 patriarca, «atado de pies y manos al tronco del castaño, empapado de
 lluvia y en un estado de inocencia total.» (pág. 74) Tanto la imagen de la
 lluvia, que para el autor es una metáfora de la soledad, como la «inocencia
 total» de José Arcadio, son ideas esenciales de Camus en su concepción
 del hombre absurdo, quien, según dice el autor en El mito de Sisifo, no
 tiene nada que justificar, ya que es inocente de todo.

 Un sentimiento parecido al que despierta en José Arcadio la
 realización de que «la máquina del tiempo se había descompuesto», surge
 en Ursula cuando ella

 pensaba que antes, cuando Dios no hacía con los meses y los
 años las mismas trampas que hacían los turcos al medir una
 yarda de percal, las cosas eran diferentes... y se preguntaba si
 no era preferible acostarse de una vez en la sepultura y que le
 echaran la tierra encima, y le preguntaba a Dios, sin miedo, si
 de verdad creía que la gente estaba hecha de fierro para
 soportar tantas penas y mortificaciones ... y sentía unos
 irreprimibles deseos de soltarse a despotricar con un forastero,
 y de permitirse por fin un instante de rebeldía, y cagarse de una
 vez en todo, y sacarse del corazón los infinitos montones de

 129

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:01:05 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 malas palabras que había tenido que atragantarse en todo un
 siglo de conformidad.
 -¡Carajo! - gritó
 Amaranta, que empezaba a meter la ropa en el baúl, creyó que
 la había picado un alacrán.
 -¿Dónde está? - preguntó alarmada
 -¿Qué?
 -¡El animal! - aclaró Amaranta
 Ursula se puso un dedo en el corazón
 -Aquí - dijo. (pág. 216)

 En la cita anterior acepta el momento de rebeldía de Ursula contra la
 divinidad al tener conciencia de su circunstancia vital. Nótese además
 cómo la angustia existencial se materializa en la metáfora del «animal», a
 mi parecer símbolo concreto de esta angustia, de este temor que,
 subconcientemente hasta ahora, ha experimentado la tatarabuela y que se
 materializará concretamente al final de la novela cuando el último
 Aureliano descubre que tiene un hijo con cola de cerdo y que, desde el
 principio, la estirpe de los Buendía estaba destinada a desaparecer.

 Es Ursula, la matriarca, la engendradora, la encargada de preservar
 la estirpe, quien desde el comienzo de Cien años está en acecho de
 cualquier indicio que pronostique esta abominación de niño con cola de
 cerdo; es ella quien a cada momento les recuerda a los Buendía el peligro
 en que se encuentran. Y su terror es tan profundo que por dondequiera
 verifica a través de símiles la existencia de este animal mitológico. Así,
 cuando ve a su hijo José Arcadio desnudo, creyó que «su desproporción
 era algo tan desnaturalizado como la cola de cerdo del primo» (pág. 29);
 más tarde opina que «las extravagancias de sus hijos eran algo tan
 espantoso como una cola de cerdo» (pág. 41); cuando su nieto Arcadio se
 propone fusilar a Apolinar Moscote la tatarabuela cree «haber criado un
 fenómeno» (pág. 96); cuando Aureliano ordena la muerte de Gerineldo
 Márquez Ursula le dice que lo matará: «Es lo mismo que habría hecho si
 hubieras nacido con cola de puerco» (pág. 148); y, ya más indirectamente,
 le dice a su biznieto José Arcadio Segundo; «Tanto tratar de inculcarte las
 buenas costumbres para que terminaras viviendo como un puerco».

 La imagen del niño-cerdo, quien es en sí un producto del incesto y por
 lo tanto un superlativo de la repetición de identidades y personalidades de
 los Buendía, aparece multiplicada de una forma u otra a través de la
 novela, como imágenes distorsionadas de un espejo roto: Tanto José
 Arcadio como Aureliano ven la imagen de Ursula en sus relaciones

 130

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:01:05 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 sexuales con Pilar Ternera; Amaranta siente un deseo incestuoso por su
 sobrino Aureliano José y por José Arcadio, hijo de Aureliano Segundo; el
 primogénito José Arcadio se casa con Rebeca, quien es como su hermana,
 y Arcadio trata de tener relaciones sexuales con Pilar, su propia madre.
 Cuando Arcadio le pregunta a un soldado que para qué estaban haciendo
 la guerra este replica: «para que uno se pueda casar con su propia madre.»
 (pág. 132)

 La imagen de nuevo se multiplica a través de alusiones: el padre
 Antonio Isabel le pregunta a José Arcadio Segundo «si había hecho cosas
 malas con los animales» (pág. 163); Aureliano Segundo y Petra tienen
 relaciones sexuales que hacen que los animales tengan una «desordenada
 fecundidad» (pág. 160); Nigromanta enseña al último Aureliano a hacer
 el amor «primero como las lombrices, luego como los caracoles y por
 último como los cangrejos» (pág. 326); en Macondo se funda un «burdel
 zoológico» (pág. 332) y a un animal que creyeron pudiera ser el Judío
 Errante «lo incineraron en una hoguera porque no se pudo determinar si
 su naturaleza bastarda era de animal para echar al río o de cristiano para
 sepultar.» (pág. 292)

 Es interesante observar que el padre Antonio Isabel achaca a la
 aparición del Judío Errante, animal-hombre, la muerte de innumerables
 pájaros que los hombres echaron al río por carretas y que «al principio se
 creyó que era una peste.»(pág. 291) Este tipo de fenómeno ocurre varias
 veces en la novela: el de los pájaros, relacionado con la muerte de Ursula,
 el de «minúsculas flores amarillas» (pág. 125), relacionado con la muerte
 de su esposo José Arcadio y el de las mariposas amarillas identificadas
 con las aventuras sexuales entre Mauricio Babilonia y Meme y cuyo
 resultado es Aureliano Babilonia, el último adulto de la especie y quien
 procrea al niño con cola de cerdo. Estas diferentes «pestes» ocurren
 entonces identificadas con la pareja primordial y con la creación del que
 causa la extinción de la estirpe.

 Ya se había mencionado que La peste es el libro que a García
 Márquez le hubiera gustado escribir. Además, en una entrevista con
 Mario Vargas Llosa nuestro autor le dice bromeando que el Gabriel de
 Cien años no se llevó a París las obras de Rabelais, como indica la novela,
 sino El diario del año de la peste de Daniel de Foe. La peste, o las pestes
 que permean la novela son otra concretización del absurdo, de ahí que,
 refiriéndose a ella, Vargas Llosa diga que es

 un símbolo de la impotencia de los individuos, de la fatalidad
 histórica. Los pueblos y los hombres no «hacen» sus destinos;

 131

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:01:05 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 los sufren. Su «historia» es la historia del heroísmo o la

 cobardía, de la serenidad o la locura con que individuos y
 colectividades se enfrentan a acontecimientos inevitables que
 «caen» sobre ellos como pestes.7

 Las pestes más obvias de Cien años son las del insomnio y la del
 olvido. En la del insomnio el individuo no puede soñarse vivo (recuérdese
 a José Arcadio destruyendo sus ilusiones); con la del olvido «empezaban
 a borrarse de su memoria los recuerdos de la infancia... y por último la
 identidad de las personas y aun la conciencia del propio ser.» (pág. 44)

 Pero ocurren en la novela otras pestes menos obvias, además de las
 mencionadas, como «la peste del banano» (pág. 199). Durante el diluvio,
 otra peste, todos «estaban a merced del tigre y la peste» (pág. 272), y
 después de éste, de la fortuna de los Buendía «no quedaba sino la
 pestilencia», (pág. 272) El último Aureliano, a sabiendas de su poder
 destructor, se aprendió de memoria las investigaciones de Nostradamus
 sobre la peste, y el burdel zoológico estaba «marcado para siempre y
 desde el principio del mundo por la viruela de la soledad.» (pág. 333)

 La peste más persistente, la que aparece en el epígrafe, es la de los
 insectos. Estos están identificados con la llegada de Mr. Herbert quien,
 entre otras cosas, es entomólogo: «En los días siguientes se le vio con una
 malla y una canastilla cazando mariposas en los alrededores del pueblo.
 El miércoles llegó un grupo de ingenieros, agrónomos, hidrólogos,
 topógrafos y agricultores que durante varias semanas exploraron los
 mismos lugares donde Mr. Herbert cazaba mariposas.» (pág. 196)

 Ursula, la lúcida tatarabuela, está en perenne batalla con los
 insectos, aun en la decrepitud de su vejez, porque sabe que estos están en
 constante acecho de la casa de los Buendía:

 Moviéndose a tientas por los dormitorios vacíos percibía el
 trueno continuo del comején taladrando las maderas, y el
 tijereteo de la polilla en los roperos, y el estrépito desvastador
 de enormes hormigas coloradas que habían prosperado en el
 diluvio y estaban socavando los cimientos de la casa... «No es
 posible vivir en esta negligencia», decía. «A este paso
 terminaremos devorados por las bestias.» (pág. 283)

 Es por eso que antes de morir ella da «consejos prácticos para que las
 hormigas coloradas no tumbaran la casa ... y para que cuidaran de que
 ningún Buendía fuera a casarse con alguien de su misma sangre, porque

 132

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:01:05 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 nacían los hijos con cola de puerco.» (pág. 290)
 Cuando el último Aureliano fue a la librería del sabio catalán se

 encontró a cuatro muchachos discutiendo el método de matar cucarachas

 en la Edad Media. En su discusión llegan a la conclusión de que éstas son
 inmortales porque «se habían refugiado en las tinieblas» y que «el único
 modo eficaz de matar cucarachas era el deslumbramiento solar.» pág. 327)

 Las imágenes de los insectos se multiplican cuando Amaranta
 Ursula llaga a Macondo acompañada de su esposo Gastón, entomólogo
 como Mr. Herbert. Cuando ella por fin sucumbe a los avances sexuales
 del último Aureliano «vio las hormigas desvastando el jardín, saciando su
 hambre prehistórica en las maderas de la casa . . . pero solamente se
 preocupó de combatirlo cuando lo encontró en su dormitorio.»(pág. 341)
 En otra ocasión, «se embadurnaron de pies a cabeza de melocotones en
 almíbar... y fueron despertados por un torrente de hormigas carniceras
 que se disponían a devorarlos vivos.» (pág. 342) La imagen más
 evocadora, sin embargo, aparece cuando Aureliano último regresa de una
 infructuosa búsqueda de un remedio para Amaranta Ursula y se encuentra
 con su hijo con cola de cerdo: «Era un pellejo hinchado y reseco, que todas
 las hormigas del mundo iban arrastrando trabajosamente hacia sus
 madrigueras.» (pág. 349) Es en presencia de esta visión cuando a
 Aureliano se le revelan las claves de los pergaminos.

 García Márquez nos dice, y para el lector es obvio, que el epígrafe
 estaba «perfectamente ordenado en el tiempo y en el espacio de los
 hombres» (pág. 349); es decir, el tiempo lineal, finito, el primero y el
 último, cien años de duración entre los dos. Pilar Ternera por otra parte
 había comprobado una dualidad temporal en la historia de los Buendía y
 sabía que «era un engranaje de repeticiones, una rueda giratoria que
 hubiera seguido dando vueltas hasta la eternidad, de no haber sido por el
 desgaste progresivo e irremediable del eje.» (pág. 334) Es decir que,
 además de este tiempo finito, hay una negación temporal en la noción de la
 eternidad de que ella habla.

 A esta misma conclusión llega el último Aureliano cuando descubre
 que «Melquíades no había ordenado los hechos en el tiempo convencional
 de los hombres, sino que concentró un siglo de episodios cotidianos de
 modo que todos coexistieran en un instante.» (pág. 350) Leyendo de
 nuevo el epígrafe bajo esta perspectiva, observamos que hay una
 consustanciación entre José Arcadio Buendía, el primero de la estirpe, y
 este ser con cola de cerdo, este animal que Ursula había sentido en su
 corazón, al que había temido toda su vida porque sabía que causaría la
 destrucción de los suyos.

 133

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:01:05 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 En estos últimos instantes de completa lucidez, mientras la casa de
 los Buendía es desarraigada de sus cimientos por el viento, Aureliano se
 da cuenta de que él y Amaranta Ursula estaban predestinados a «buscarse
 por los laberintos más intrincados de la sangre, hasta engendrar el animal
 mitológico que había de poner término a la estirpe.» (pág. 350) José
 Arcadio Buendía, el hombre, los hombres, ha atravesado el laberinto, el
 caos, y ha llegado a su centro, y ha visto reflejado su alter ego; un mito
 reflejando a otro mito; un inocente reflejando a otro. Y ha visto la nada:
 «El primero de la estirpe está amarrado a un árbol y al último se lo están
 comiendo las hormigas.»

 NOTAS

 1 Cien años de soledad (Buenos Aires: Editorial Sudamericana, 1967), pág. 9. Las
 citas sobre Cien años de soledad que aparecen en esta monografía pertenecen a la misma
 edición.

 2 «Gabriel García Márquez o la cuerda floja», Los nuestros (Buenos Aires:
 Editorial Sudamericana, 1966), pág. 411.

 3 Albert Camus, Le Mythe de Sisyphe (Paris: Editions Gallimard, 1942).
 4 (London: Oxford University Press, 1970), pág. 46.
 5 The Theatre of the Absurd (New York: Double Day and Co., 1969), pág. 352.

 134

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:01:05 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms


	Contents
	p. 125
	p. 126
	p. 127
	p. 128
	p. 129
	p. 130
	p. 131
	p. 132
	p. 133
	p. 134

	Issue Table of Contents
	Inti, No. 16/17 (OTOÑO 1982-PRIMAVERA 1983) pp. i-viii, 1-204
	Front Matter
	NOTA PRELIMINAR [pp. vii-viii]
	ESTUDIOS
	CICLO Y ERRANCIA EN "CIEN AÑOS" [pp. 3-8]
	IRONÍA EN "EL OTOÑO DEL PATRIARCA" [pp. 11-26]
	"LA MALA HORA" DE LOS GÉNEROS: GABRIEL GARCÍA MÁRQUEZ Y LA GÉNESIS DE LA NUEVA NOVELA [pp. 27-36]
	MAGICAL REALISM IN GABRIEL GARCÍA MÁRQUEZ'S "CIEN AÑOS DE SOLEDAD" [pp. 37-52]
	A SECOND GLANCE AT THE SPOKEN MIRROR: Gabriel García Márquez and Virginia Woolf [pp. 53-60]
	"CRÓNICA DE UNA MUERTE ANUNCIADA": GARCÍA MÁRQUEZ Y EL GÉNERO POLICÍACO [pp. 61-70]
	HACIA EL CENTRO DE LA IMAGINACIÓN: "LA INCREÍBLE Y TRISTE HISTORIA DE LA CÁNDIDA ERÉNDIRA Y DE SU ABUELA DESALMADA" [pp. 71-81]
	LA PRODIGIOSA TARDE DE BALTAZAR: PROBLEMAS DEL SIGNIFICADO [pp. 83-93]
	SEXUALIDAD Y RELIGIÓN: CRÓNICA DE UNA REBELIÓN ESPERADA [pp. 95-109]
	GABRIEL GARCÍA MÁRQUEZ: A SYNTHESIS OF INTER-AMERICAN REALITY [pp. 111-123]
	LA NOCIÓN EXISTENCIAL DEL ABSURDO EN "CIEN AÑOS DE SOLEDAD" [pp. 125-134]
	GABRIEL GARCÍA MÁRQUEZ, ALVARO MUTIS, FERNANDO BOTERO: TRES PERSONAS DISTINTAS, UN OBJETIVO VERDADERO [pp. 135-146]
	GARCÍA MÁRQUEZ Y EL ARTE DEL REPORTAJE: DE LUKÁCS AL «POSTBOOM» [pp. 147-154]
	EL DISCURSO DEL MÉTODO LITERARIO LATINOAMERICANO (A propósito de Gabriel García Márquez) (Fragmento) [pp. 155-161]
	THE CINEMATIC WORLD OF GARCÍA MÁRQUEZ [pp. 163-171]

	SERIE BIBLIOGRÁFICA INTI III [pp. 173-193]
	COLABORADORES [pp. 201-203]



