LA NOCION EXISTENCIAL DEL ABSURDO EN "CIEN ANOS DE SOLEDAD"
Author(s): Emilio Garcia

Source: INTI, OTONO 1982-PRIMAVERA 1983, No. 16/17, GABRIEL GARCIA-MARQUEZ:
LECTURAS TEXTUALES Y CONTEXTUALES (OTONO 1982-PRIMAVERA 1983), pp. 125-134

Published by: INTI, Revista de literatura hispanica; Roger B. Carmosino, Founder,
Director-Editor, 1974-

Stable URL: https://www.jstor.org/stable/23285323

JSTOR is a not-for-profit service that helps scholars, researchers, and students discover, use, and build upon a wide
range of content in a trusted digital archive. We use information technology and tools to increase productivity and
facilitate new forms of scholarship. For more information about JSTOR, please contact support@jstor.org.

Your use of the JSTOR archive indicates your acceptance of the Terms & Conditions of Use, available at
https://about.jstor.org/terms

is collaborating with JSTOR to digitize, preserve and extend access to
INTI

JSTOR

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:01:05 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms


https://www.jstor.org/stable/23285323

LA NOCION EXISTENCIAL DEL ABSURDO EN
CIEN ANOS DE SOLEDAD

Emilio Garcia
University of Louisiana

«El primero de la estirpe esta amarrado a un arbol y al ltimo se lo
estan comiendo las hormigas»!. Este es el epigrafe de los pergaminos de
Melquiades, cuyas claves para descifrarlos se le revelan al ultimo
Aureliano al final de Cien afios de soledad. Ya que los pergaminos y el
texto de la novela son uno y el mismo, debemos suponer que el epigrafe es
en si la clave que descifra el proposito primordial de Garcia Marquez en
escribir su obra, y el cual es, en mi opinion, expresar lo absurdo de la
condicion humana, la angustia existencial del hombre.

En entrevistas hechas a Garcia Marquez, el autor muestra su
admiracion por los existencialistas franceses, en particular por Albert
Camus. Hablando con Luis Harss sobre este autor Garcia Marquez dice
que si los pajaros que caen en el cerco de alambre de la viuda Rebeca
recuerdan las ratas de La peste, es porque «ése es el libro que a mi me
hubiera gustado escribir?.

Camus explica su filosofia del absurdo en The Myth of Sisyphus and
Other Essays3. Para Camus, hay un absurdo intrinseco en la condicion
humana, y al mismo tiempo «una nobleza implacable». En general, este
autor quiere significar con la palabra «absurdo» la falta de correspondencia
entre nuestra necesidad mental para explicarnos el mundo en que vivimos
y la incoherencia con que éste se nos muestra en la realidad. En su
monografia Camus and the Literature of Revolt*, John Cruickshank
enumera, entre otras, las siguientes circunstancias en que puede
presentarse la nocion del absurdo: 1) La naturaleza mecanizada de
algunos individuos, la rutina mortal que las marca; 2) la sensacion intensa
del paso del tiempo; un sentido del tiempo como elemento destructor;
3) un sentimiento de desamparo, de abandono, producido por una
sensacion de las casualidades y arbitrariedades en nuestra existencia;

125

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:01:05 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



4) un agudo sentimiento de aislamiento de otros seres humanos.

Cruickshank continua diciendo que, para Camus, lo absurdo aparece
en situaciones similares a la de Tantalo atormentado por el agua y los
arboles frutales fuera de su alcance; de Prometeo, encadenado y
convertido en la comida eterna de los buitres; de Sisifo, empujando laroca
hasta la cima de la colina, de donde siempre debe rodar hacia abajo.

Por la naturaleza arquetipica de estos seres miticos que reflejan la
condicion humana; de estos seres que los dioses han castigado por haber
querido igualarse a ellos, por haber querido «inmortalizarse», en la
literatura del absurdo el hombre casi siempre aparece, en las palabras de
Martin Esslin®, «despojado de accidentes circunstanciales, de posicion
social o contexto historico, confrontando las opciones basicas, las
situaciones basicas de la existencia: el ser humano encarado al tiempo. . .,
el ser humano inextricablemente enredado en un espejismo de ilusiones,
espejos reflejando espejos, y escondiendo para siempre la realidad
esencial.»

Laimagen del espejo y sus variantes, con su connotacion existencial,
es la mas utilizada por Garcia Marquez en Cien afios, tanto asi que laobra
en su totalidad parece reflejar la nocion paradojica de Democritus: «Nada
es mas real que la nada».

Los pergaminos de Melquiades, es decir la novela, son para el ultimo
Aureliano«un espejo hablado»; José Arcadio Buendia suefia a Macondo
como «una ciudad ruidosa con casas y paredes de espejo» (pag. 28) y el
ultimo Aureliano describe al pueblo como una «ciudad de los espejos (o
de los espejismos).» (pag. 351) Dentro de esta novela y este pueblo
reflejados existen personajes como los gemelos Buendia, que «no
parecian hermanos sentados el uno frente al otro, sino un artificio de
espejos» (pag. 151), y hasta las emociones aparecen como espejismos.
Asi, cuando Aureliano, uno de los gemelos, sale en busca de la que iba a
ser su esposa, «atravesO un paramo amarillo donde el eco repetia los
pensamientos y la ansiedad provocaba espejismos premonitorios» (pag.
181); y Gaston, marido de Amaranta Ursula, «comprendié que la
determinacion de su mujer habia sido provocada por un espejismo de
nostalgia.» (pag. 320)

La nocion de la nostalgia, es decir del pasado, como espejismo, se
subraya en las recomendaciones que el librero catalan da cuando anora
regresar a su tierra natal. Entonces,

aturdido como dos nostalgias enfrentadas como dos espejos,
perdio su maravilloso sentido de la irrealidad, hasta que

126

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:01:05 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



termino recomendandoles a todos que se fueran de Macondo
. . .y que en cualquier lugar en que estuvieran recordaran
siempre que el pasado era mentira, y que la memoria no tenia
caminos de regreso, que toda primavera antigua era irrecuper-
able, y que el amor mas desatinado y tenaz era de todos modos
una verdad efimera.» (pag. 239)

La imagen del amor desatinado reflejado en los espejos multiples ya
habia aparecido antes en la obra cuando Aureliano Segundo «inspirado en
las cosas que habia visto en sus furtivas visitas a las matronas francesas. ..
cubrio el cielo raso y las paredes del dormitorio con grandes espejos de
cristal de roca.» (pag. 218) Estos mismos espejos reflejaran afios después
la verdad efimera de la que hablaba el sabio catalan cuando, al finalizar el
diluvio causado por la compafia bananera, Aureliano regresa a la casa de
Petra y la despierta «con caricias apremiantes». Petra no reacciona:

«Duerme tranquilo», murmuro. «Ya los tiempos no estan para
estas cosas». Aureliano Segundo se vio a si mismo en los
espejos del techo, vio la espina dorsal de Petra Cotes como una
hilera de carretes ensartados en un mazo de nervios marchitos,
y comprendio que ella tenia razon, no por los tiempos, sino por
ellos mismos, que ya no estaban para esas cosas. (pag. 273)

La realizacion de la verdad vital en el espejo es lugar comun en la
familia Buendia cuando se acerca la hora de la muerte. José Arcadio
padre, en su locura senil, «se consolaba con el suenio de los cuartos
infinitos . . . Le gustaba irse de cuarto en cuarto, como en una galeria de
espejos paralelos» (pag. 124); hasta que un dia muere al quedarse en uno
de los cuartos intermedios. Después de su muerte «le pusieron un espejo
frente a las fosas nasales, pero no pudieron despertarlo.» (pa. 125)
Amaranta, antes de morir, «le pidio a Ursula un espejo, y por primera vez
en mas de cuarenta afios vio su rostro desvastado por la edad y el martirio.»
(pag. 240) Eldia en que Aureliano va a morir, sale a la puerta a ver el circo
y «le vio otra vez la cara a su soledad miserable cuando todo acabo de
pasar.» (pag. 229)

Variante de la imagen del espejo es la repeticion de nombres y
personalidades que ocurre dentro de la familia Buendia, fuerade ella, y va
mas alla de las relaciones sanguineas: el nombre de Petra, amante de
Aureliano Segundo, recuerda al de Pilar, amante de Aureliano y José
Arcadio; la ocupacion de Pilar de predecir el futuro en las cartas hace que

127

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:01:05 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



venga a la mente el nombre de Nigromanta, amante del ultimo Aureliano;
un retrato de un guerrero tartaro que aparece en una enciclopedia es
confundido con uno de Aureliano Buendia; en Africa hay una comunidad
de Makondos, con k, etc. Aureliano Buendia experimenta la angustia
existencial de todas estas repeticiones cuando, después de haber tenido 17
hijos varones, «por todas partes encontraba adolescentes que lo miraban
con sus propios ojos, que hablaban con su propia voz, que lo saludaban
con la misma desconfianza con que él los saludaba a ellos, y que decian ser
sus hijos. Se sintio disperso, repetido, y mas solitario que nunca.» (pag.
246)

La confusion no se limita al presente. Garcia Marquez se aprovecha
de la senilidad de Melquiades para que éste confunda «a los interlocutores
con personas que conocid en épocas remotas de la humanidad». (pag. 67)
También basandose en la vejez de Ursula el autor crea un ambiente de
intemporalidad diciéndonos que cuando ella entraba en su dormitorio
conversaba con «Tranquilina Maria Miniata Alacoque Buendia, su
bisabuela, abanicandose con una pluma de pavorreal» (pag. 289), y con
otros antepasados y con sus hijos muertos.

Son multiples y diversos los trucos que utiliza Gracia Marquez para
crear este sentimiento de inexistencia temporal y al mismo tiempo de
repeticion de personalidades: Aureliano Segundo va en busca de
Fernanda «con la temeridad atroz con que José Arcadio Buendia atraveso
la sierra para fundar a Macondo, con el orgullo ciego con que el coronel
Aureliano Buendia promovio sus guerras inutiles, con la temeridad
insensata con que Ursula aseguro la supervivencia de la estirpe.» (pag.
180) Arcadio es sentenciado a muerte «en la escuela . . . donde
experimento por primera vez la seguridad del poder, a pocos metros del
cuartro donde conocio la incertidumbre del amor.» (pag. 106) Y un dia,
cuando José Arcadio Segundo anuncia una de sus descabelladas
empresas Ursula exclama: «Ya esto me lo sé de memoria. .. Escomosiel
tiempo diera vueltas en redondo y hubiéramos vuelto al principio.» (pag.
169) Pero es durante la lucidez de su ceguera cuando la tatarabuela
descubre que «cada miembro de su familia repetia todos los dias, sin darse
cuenta, los mismos actos, y que casi repetia las mismas palabras a la
misma hora.» (pag. 212)

También José Arcadio, «el primero de la estirpe», habia descubierto
la inexistencia temporal, y una noche

paso seis horas examinando las cosas, tratando de encontrar
una diferencia con el aspecto que tuvieron el dia anterior,

128

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:01:05 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



pendiente de descubrir en ella algin cambio que revelara el
transcurso del tiempo. Estuvo toda la noche en la cama con los
ojos abiertos, llamando . . . a todos los muertos para que
compartieran su desazon. Pero nadie acudio . . . Entonces
agarro la tranca de una puerta y . . . destrozo hasta convertir en
polvo los aparatos de alquimia, el gabinete de daguerrotipia, el
taller de orfebreria . . . (pag. 74)

Este es el instante en que José Arcadio experimenta concientemente su
angustia existencial y, al romper sus aparatos de alquimia, su gabinete de
daguerrotipia y su taller de orfebreria destruye lo que para €l constituia su
vivir y que ahora reconoce como solo mentiras e ilusiones. Cuando el
padre Nicanor va a visitarlo, ya atado al arbol por creérsele loco, se
asombra de su lucidez.

Algunos criticos han comparado la imagen de José Arcadio atado al
arbol con la de Prometeo encadenado. El paralelo no existe solo en la
similitud de imagenes. Al igual que el Prometeo visualizado por Camus,
José Arcadio Buendia se rebela contra su destino al darse cuenta de que él
no es uno de los inmortales. Esta comparacion con el héroe absurdo se
hace mas evidente en la descripcion que Garcia Marquez nos hace del
patriarca, «atado de pies y manos al tronco del castano, empapado de
lluvia y en un estado de inocencia total.» (pag. 74) Tanto la imagen de la
lluvia, que para el autor es una metafora de la soledad, como la «inocencia
total» de José Arcadio, son ideas esenciales de Camus en su concepcion
del hombre absurdo, quien, segun dice el autor en El mito de Sisifo, no
tiene nada que justificar, ya que es inocente de todo.

Un sentimiento parecido al que despierta en José Arcadio la
realizacion de que «la maquina del tiempo se habia descompuesto», surge
en Ursula cuando ella

pensaba que antes, cuando Dios no hacia con los meses y los
afios las mismas trampas que hacian los turcos al medir una
yarda de percal, las cosas eran diferentes . . . y se preguntaba si
no era preferible acostarse de una vez en la sepultura y que le
echaran la tierra encima, y le preguntaba a Dios, sin miedo, si
de verdad creia que la gente estaba hecha de fierro para
soportar tantas penas y mortificaciones . . . y sentia unos
irreprimibles deseos de soltarse a despotricar con un forastero,
y de permitirse por fin un instante de rebeldia, y cagarse de una
vez en todo, y sacarse del corazon los infinitos montones de

129

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:01:05 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



malas palabras que habia tenido que atragantarse en todo un
siglo de conformidad.

—jCarajo! — grito

Amaranta, que empezaba a meter la ropa en el batl, creyo que
la habia picado un alacran.

-¢Donde esta? — pregunto alarmada

—¢,Qué?

—El animal! — aclar6 Amaranta

Ursula se puso un dedo en el corazon

—-Aqui - dijo. (pag. 216)

En la cita anterior acepta el momento de rebeldia de Ursula contra la
divinidad al tener conciencia de su circunstancia vital. Notese ademas
como la angustia existencial se materializa en la metafora del «animal», a
mi parecer simbolo concreto de esta angustia, de este temor que,
subconcientemente hasta ahora, ha experimentado la tatarabuela y que se
materializara concretamente al final de la novela cuando el ultimo
Aureliano descubre que tiene un hijo con cola de cerdo y que, desde el
principio, la estirpe de los Buendia estaba destinada a desaparecer.

Es Ursula, la matriarca, la engendradora, la encargada de preservar
la estirpe, quien desde el comienzo de Cien aios esta en acecho de
cualquier indicio que pronostique esta abominacion de nifio con cola de
cerdo; es ella quien a cada momento les recuerda a los Buendia el peligro
en que se encuentran. Y su terror es tan profundo que por dondequiera
verifica a través de similes la existencia de este animal mitoldgico. Asi,
cuando ve a su hijo José Arcadio desnudo, crey6 que «su desproporcion
era algo tan desnaturalizado como la cola de cerdo del primo» (pag. 29);
mas tarde opina que «las extravagancias de sus hijos eran algo tan
espantoso como una cola de cerdo» (pag. 41); cuando su nieto Arcadio se
propone fusilar a Apolinar Moscote la tatarabuela cree «haber criado un
fenomeno» (pag. 96); cuando Aureliano ordena la muerte de Gerineldo
Marquez Ursula le dice que lo matara: «Es lo mismo que habria hecho si
hubieras nacido con cola de puerco» (pag. 148); y, yamas indirectamente,
le dice a su biznieto José Arcadio Segundo; «Tanto tratar de inculcarte las
buenas costumbres para que terminaras viviendo como un puerco».

Laimagen del nifio-cerdo, quien es en si un producto del incesto y por
lo tanto un superlativo de la repeticion de identidades y personalidades de
los Buendia, aparece multiplicada de una forma u otra a través de la
novela, como imagenes distorsionadas de un espejo roto: Tanto José
Arcadio como Aureliano ven la imagen de Ursula en sus relaciones

130

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:01:05 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



sexuales con Pilar Ternera; Amaranta siente un deseo incestuoso por su
sobrino Aureliano José y por José Arcadio, hijo de Aureliano Segundo; el
primogénito José Arcadio se casa con Rebeca, quien es como suhermana,
y Arcadio trata de tener relaciones sexuales con Pilar, su propia madre.
Cuando Arcadio le pregunta a un soldado que para qué estaban haciendo
la guerra este replica: «para que uno se pueda casar con su propia madre.»
(pag. 132)

La imagen de nuevo se multiplica a través de alusiones: el padre
Antonio Isabel le pregunta a José Arcadio Segundo «si habia hecho cosas
malas con los animales» (pag. 163); Aureliano Segundo y Petra tienen
relaciones sexuales que hacen que los animales tengan una «desordenada
fecundidad» (pag. 160); Nigromanta ensefia al ultimo Aureliano a hacer
el amor «primero como las lombrices, luego como los caracoles y por
ultimo como los cangrejos» (pag. 326); en Macondo se funda un «burdel
zoologico» (pag. 332) y a un animal que creyeron pudiera ser el Judio
Errante «lo incineraron en una hoguera porque no se pudo determinar si
su naturaleza bastarda era de animal para echar al rio o de cristiano para
sepultar.» (pag. 292)

Es interesante observar que el padre Antonio Isabel achaca a la
aparicion del Judio Errante, animal-hombre, 1a muerte de innumerables
pajaros que los hombres echaron al rio por carretas y que «al principio se
creyo que era una peste.» (pag. 291) Este tipo de fenomeno ocurre varias
veces en la novela: el de los pajaros, relacionado con la muerte de Ursula,
el de «minusculas flores amarillas» (pag. 125), relacionado con la muerte
de su esposo José Arcadio y el de las mariposas amarillas identificadas
con las aventuras sexuales entre Mauricio Babilonia y Meme y cuyo
resultado es Aureliano Babilonia, el ultimo adulto de la especie y quien
procrea al nino con cola de cerdo. Estas diferentes «pestes» ocurren
entonces identificadas con la pareja primordial y con la creacion del que
causa la extincion de la estirpe.

Ya se habia mencionado que La peste es el libro que a Garcia
Marquez le hubiera gustado escribir. Ademas, en una entrevista con
Mario Vargas Llosa nuestro autor le dice bromeando que el Gabriel de
Cien anos no se llevo a Paris las obras de Rabelais, como indica lanovela,
sino El diario del aiio de la peste de Daniel de Foe. La peste, o las pestes
que permean la novela son otra concretizacion del absurdo, de ahi que,
refiriéndose a ella, Vargas Llosa diga que es

un simbolo de la impotencia de los individuos, de la fatalidad
historica. Los pueblos y los hombres no «hacen» sus destinos;

131

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:01:05 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



los sufren. Su «historia» es la historia del heroismo o la
cobardia, de la serenidad o la locura con que individuos y
colectividades se enfrentan a acontecimientos inevitables que
«caen» sobre ellos como pestes.’

Las pestes mas obvias de Cien afios son las del insomnio y la del
olvido. En la del insomnio el individuo no puede sofiarse vivo (recuérdese
a José Arcadio destruyendo sus ilusiones); con la del olvido «empezaban
a borrarse de su memoria los recuerdos de la infancia . . . y por ultimo la
identidad de las personas y aun la conciencia del propio ser.» (pag. 44)

Pero ocurren en la novela otras pestes menos obvias, ademas de las
mencionadas, como «la peste del banano» (pag. 199). Durante el diluvio,
otra peste, todos «estaban a merced del tigre y la peste» (pag. 272), y
después de éste, de la fortuna de los Buendia «no quedaba sino la
pestilencia». (pag. 272) El ultimo Aureliano, a sabiendas de su poder
destructor, se aprendio de memoria las investigaciones de Nostradamus
sobre la peste, y el burdel zoologico estaba «marcado para siempre y
desde el principio del mundo por la viruela de la soledad.» (pag. 333)

La peste mas persistente, la que aparece en el epigrafe, es la de los
insectos. Estos estan identificados con la llegada de Mr. Herbert quien,
entre otras cosas, es entomologo: «En los dias siguientes se le vio con una
malla y una canastilla cazando mariposas en los alrededores del pueblo.
El miércoles llegd un grupo de ingenieros, agronomos, hidrologos,
topografos y agricultores que durante varias semanas exploraron los
mismos lugares donde Mr. Herbert cazaba mariposas.» (pag. 196)

Ursula, la lucida tatarabuela, esta en perenne batalla con los
insectos, aun en la decrepitud de su vejez, porque sabe que estos estan en
constante acecho de la casa de los Buendia:

Moviéndose a tientas por los dormitorios vacios percibia el
trueno continuo del comején taladrando las maderas, y el
tijereteo de la polilla en los roperos, y el estrépito desvastador
de enormes hormigas coloradas que habian prosperado en el
diluvio y estaban socavando los cimientos de lacasa. .. «Noes
posible vivir en esta negligencia», decia. «A este paso
terminaremos devorados por las bestias.» (pag. 283)

Es por eso que antes de morir ella da «consejos practicos para que las
hormigas coloradas no tumbaran la casa . . . y para que cuidaran de que
ningin Buendia fuera a casarse con alguien de su misma sangre, porque

132

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:01:05 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



nacian los hijos con cola de puerco.» (pag. 290)

Cuando el ultimo Aureliano fue a la libreria del sabio catalan se
encontro a cuatro muchachos discutiendo el método de matar cucarachas
en la Edad Media. En su discusion llegan a la conclusion de que éstas son
inmortales porque «se habian refugiado en las tinieblas» y que «el unico
modo eficaz de matar cucarachas era el deslumbramiento solar.» pag. 327)

Las imagenes de los insectos se multiplican cuando Amaranta
Ursula llaga a Macondo acompafiada de su esposo Gaston, entomologo
como Mr. Herbert. Cuando ella por fin sucumbe a los avances sexuales
del ultimo Aureliano «vio las hormigas desvastando el jardin, saciando su
hambre prehistorica en las maderas de la casa . . . pero solamente se
preocup0 de combatirlo cuando lo encontro en su dormitorio.» (pag. 341)
En otra ocasion, «se embadurnaron de pies a cabeza de melocotones en
almibar . . . y fueron despertados por un torrente de hormigas carniceras
que se disponian a devorarlos vivos.» (pag. 342) La imagen mas
evocadora, sin embargo, aparece cuando Aureliano ultimo regresa de una
infructuosa busqueda de un remedio para Amaranta Ursula y se encuentra
con su hijo con cola de cerdo: «Era un pellejo hinchado y reseco, que todas
las hormigas del mundo iban arrastrando trabajosamente hacia sus
madrigueras.» (pag. 349) Es en presencia de esta vision cuando a
Aureliano se le revelan las claves de los pergaminos.

Garcia Marquez nos dice, y para el lector es obvio, que el epigrafe
estaba «perfectamente ordenado en el tiempo y en el espacio de los
hombres» (pag. 349); es decir, el tiempo lineal, finito, el primero y el
ultimo, cien afios de duracion entre los dos. Pilar Ternera por otra parte
habia comprobado una dualidad temporal en la historia de los Buendia y
sabia que «era un engranaje de repeticiones, una rueda giratoria que
hubiera seguido dando vueltas hasta la eternidad, de no haber sido por el
desgaste progresivo e irremediable del eje.» (pag. 334) Es decir que,
ademas de este tiempo finito, hay una negacion temporal enlanocionde la
eternidad de que ella habla.

A esta misma conclusion llega el ultimo Aureliano cuando descubre
que «Melquiades no habia ordenado los hechos en el tiempo convencional
de los hombres, sino que concentro un siglo de episodios cotidianos de
modo que todos coexistieran en un instante.» (pag. 350) Leyendo de
nuevo el epigrafe bajo esta perspectiva, observamos que hay una
consustanciacion entre José Arcadio Buendia, el primero de la estirpe, y
este ser con cola de cerdo, este animal que Ursula habia sentido en su
corazon, al que habia temido toda su vida porque sabia que causaria la
destruccion de los suyos.

133

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:01:05 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



En estos ultimos instantes de completa lucidez, mientras la casa de
los Buendia es desarraigada de sus cimientos por el viento, Aureliano se
da cuenta de que él y Amaranta Ursula estaban predestinados a «buscarse
por los laberintos mas intrincados de la sangre, hasta engendrar el animal
mitologico que habia de poner término a la estirpe.» (pag. 350) José
Arcadio Buendia, el hombre, los hombres, ha atravesado el laberinto, el
caos, y ha llegado a su centro, y ha visto reflejado su alter ego; un mito
reflejando a otro mito; un inocente reflejando a otro. Y ha visto la nada:
«El primero de la estirpe esta amarrado a un arbol y al tltimo se lo estan
comiendo las hormigas.»

NOTAS

1 Cienarios de soledad (Buenos Aires: Editorial Sudamericana, 1967), pag. 9. Las
citas sobre Cien afios de soledad que aparecen en esta monografia pertenecen a la misma
edicion.

2 «Gabriel Garcia Marquez o la cuerda floja», Los nuestros (Buenos Aires:
Editorial Sudamericana, 1966), pag. 411.

3 Albert Camus, Le Mythe de Sisyphe (Paris: Editions Galhmard, 1942).

4 (London; Oxford University Press, 1970), pag. 46.

5 The Theatre of the Absurd (New York: Double Day and Co., 1969), pag. 352.

134

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:01:05 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



	Contents
	p. 125
	p. 126
	p. 127
	p. 128
	p. 129
	p. 130
	p. 131
	p. 132
	p. 133
	p. 134

	Issue Table of Contents
	Inti, No. 16/17 (OTOÑO 1982-PRIMAVERA 1983) pp. i-viii, 1-204
	Front Matter
	NOTA PRELIMINAR [pp. vii-viii]
	ESTUDIOS
	CICLO Y ERRANCIA EN "CIEN AÑOS" [pp. 3-8]
	IRONÍA EN "EL OTOÑO DEL PATRIARCA" [pp. 11-26]
	"LA MALA HORA" DE LOS GÉNEROS: GABRIEL GARCÍA MÁRQUEZ Y LA GÉNESIS DE LA NUEVA NOVELA [pp. 27-36]
	MAGICAL REALISM IN GABRIEL GARCÍA MÁRQUEZ'S "CIEN AÑOS DE SOLEDAD" [pp. 37-52]
	A SECOND GLANCE AT THE SPOKEN MIRROR: Gabriel García Márquez and Virginia Woolf [pp. 53-60]
	"CRÓNICA DE UNA MUERTE ANUNCIADA": GARCÍA MÁRQUEZ Y EL GÉNERO POLICÍACO [pp. 61-70]
	HACIA EL CENTRO DE LA IMAGINACIÓN: "LA INCREÍBLE Y TRISTE HISTORIA DE LA CÁNDIDA ERÉNDIRA Y DE SU ABUELA DESALMADA" [pp. 71-81]
	LA PRODIGIOSA TARDE DE BALTAZAR: PROBLEMAS DEL SIGNIFICADO [pp. 83-93]
	SEXUALIDAD Y RELIGIÓN: CRÓNICA DE UNA REBELIÓN ESPERADA [pp. 95-109]
	GABRIEL GARCÍA MÁRQUEZ: A SYNTHESIS OF INTER-AMERICAN REALITY [pp. 111-123]
	LA NOCIÓN EXISTENCIAL DEL ABSURDO EN "CIEN AÑOS DE SOLEDAD" [pp. 125-134]
	GABRIEL GARCÍA MÁRQUEZ, ALVARO MUTIS, FERNANDO BOTERO: TRES PERSONAS DISTINTAS, UN OBJETIVO VERDADERO [pp. 135-146]
	GARCÍA MÁRQUEZ Y EL ARTE DEL REPORTAJE: DE LUKÁCS AL «POSTBOOM» [pp. 147-154]
	EL DISCURSO DEL MÉTODO LITERARIO LATINOAMERICANO (A propósito de Gabriel García Márquez) (Fragmento) [pp. 155-161]
	THE CINEMATIC WORLD OF GARCÍA MÁRQUEZ [pp. 163-171]

	SERIE BIBLIOGRÁFICA INTI III [pp. 173-193]
	COLABORADORES [pp. 201-203]



