
LA ESTRUCTURA UROBÓRICA DE "CIEN AÑOS DE SOLEDAD" 

Author(s): Benjamín Torres Caballero 

Source: Hispanic Journal , Fall 1990, Vol. 11, No. 2 (Fall 1990), pp. 137-154  

Published by: Indiana University of Pennsylvania 

Stable URL: https://www.jstor.org/stable/44288079

 
REFERENCES 
Linked references are available on JSTOR for this article: 
https://www.jstor.org/stable/44288079?seq=1&cid=pdf-
reference#references_tab_contents 
You may need to log in to JSTOR to access the linked references.

JSTOR is a not-for-profit service that helps scholars, researchers, and students discover, use, and build upon a wide 
range of content in a trusted digital archive. We use information technology and tools to increase productivity and 
facilitate new forms of scholarship. For more information about JSTOR, please contact support@jstor.org. 
 
Your use of the JSTOR archive indicates your acceptance of the Terms & Conditions of Use, available at 
https://about.jstor.org/terms

Indiana University of Pennsylvania  is collaborating with JSTOR to digitize, preserve and extend 
access to Hispanic Journal

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms

https://www.jstor.org/stable/44288079
https://www.jstor.org/stable/44288079?seq=1&cid=pdf-reference#references_tab_contents
https://www.jstor.org/stable/44288079?seq=1&cid=pdf-reference#references_tab_contents


 LA ESTRUCTURA UROBÓRICA DK
 CIEN AÑOS DE SOLEDAD

 En el presente estudio me propongo probar que Cien años de soledad
 culmina en un final "abierto. " El asignarle este tipo de final a la novela me
 permitirá postular, de modo consistente con las predicciones de Melquíades
 sobre el futuro de Macondo, la aparición de una nueva estirpe que
 trascenderá la vocación solitaria de los Buendía, para alcanzar un nuevo
 estado de consciência colectiva.

 La piedra angular de mi análisis será el elucidar la función trascendente
 de lo que Mario Vargas Llosa ha denominado "episodios que se muerden la
 cola." El uso repetido de esta estructura circular, "uroborica," la convierte
 en símbolo de un opus alquímico que paulatinamente va transformando la
 psique de la estirpe Buendía. El uroboros , el dragón que se muerde la cola,
 símbolo de la autosuficiencia tanto paradisíaca como postapocalíptica,
 sugiere también un examen de los motivos bíblicos en Cien años de soledad
 como indicativos del anhelo por un nuevo estado de consciência.

 Me propongo demostrar asimismo cómo la consecución de dicha tras-
 cendencia psíquica resulta inminente hacia las postrimerías de la novela al
 conjugarse la consumación de tres motivos recurrentes: la cópula incestuosa
 entre Amaranta Úrsula y Aureliano Babilonia, el nacimiento del vastago
 con cola de cerdo, y el desciframiento de los pergaminos.

 Al estudiar la "forma total" de Cien años de soledad , Mario Vargas
 Llosa comienza su análisis proponiendo el primer capítulo de la novela
 como ejemplo de lo que él ha denominado "episodios que se muerden la
 cola" (545 y ss.).1 Veamos en qué consiste exactamente este tipo de estruc-
 tura. La novela abre con la tan celebrada frase: "Muchos años después,
 frente al pelotón de fusilamiento, el coronel Aureliano Buendía había de
 recordar aquella tarde remota en que su padre lo llevó a conocer el hielo."
 Esta oración nos indica que la perspectiva temporal desde la que habla el
 narrador se sitúa en el futuro. Desde esa perspectiva el narrador domina
 íntegramente el pasado. Domina el pasado distante ("esa tarde remota") y
 el futuro de ese pasado ("Muchos años después"). El hecho cierto es que el
 narrador conoce la totalidad de la trayectoria cronológica de la realidad fic-
 ticia, lo cual le permite aludir, desde su perspectiva privilegiada, a cualquier

 137

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 138 HISPANIC JOURNAL

 coordenada espacio-temporal, ya del pasado, ya del futuro. En otras
 palabras, a pesar de que la voz narrativa nos presenta la trama de manera
 lineal, estos saltos temporales indican que el narrador posee un conocimien-
 to simultáneo y total de los sucesos que componen la narración.

 Hasta aquí concuerdo con lo dicho por Vargas Llosa. Sin embargo,
 Vargas Llosa continúa su discusión afirmando que esta perspectiva
 privilegiada del narrador indica que el tiempo de Macondo es circular, ce-
 rrado sobre sí mismo, "total," autosuficiente. Para Vargas Llosa el tiempo
 de Macondo no es una entidad abierta, fluyente, en un perpetuo hacerse,
 con un futuro siempre delante como posibilidad, sino finito. Dura lo que
 dura la realidad ficticia y se agota al agotarse ésta.

 Vargas Llosa lleva la razón si consideramos la novela únicamente como
 la historia de una estirpe condenada a cien años de soledad. Si descartamos
 la estructura bíblica que implica la certidumbre de una Utopía, de una
 revelación o apocalipsis, que comenzaría al concluir el texto; si descartamos
 el contexto mítico con la posibilidad de una sucesión de ciclos cósmicos; si
 descartamos la predicción de Melquíades sobre el futuro de Macondo, y
 varios motivos de 4 'totalidad" (incesto, el último Aureliano, etc.) que indi-
 can una meta perseguida y alcanzada, pero una meta que implica un nuevo
 comienzo, no un final; sólo si dejamos de lado las susodichas posibilidades,
 podemos aceptar una interpretación de Cien años de soledad como estruc-
 tura cerrada.

 Vargas Llosa apunta que hacia las postrimerías de la novela, al coinci-
 dir el tiempo del narrador y de lo narrado, el narrador se desplaza desde su
 posición privilegiada en el centro de la circumferencia al círculo mismo. La
 coincidencia de los dos planos temporales señala la integración del plano del
 narrador a la totalidad del ciclo y marca su conclusión. Vargas Llosa prosi-
 gue con una descripción del funcionamiento de los "episodios que se muer-
 den la cola":

 Casi todas las unidades (episodios con sentido propio) responden a esta
 construcción temporal circular: muda hacia el futuro, muda hacia el
 pasado remoto y, de allí, trayectoria lineal hasta llegar al dato que sirvió
 de apertura: el episodio se muerde la cola, comienza y termina en el
 mismo sitio, sugiere esa idea de totalidad, de cosa acabada y suficiente
 que infunde el círculo (550).

 Aunque este análisis de Vargas Llosa resulta convincente, pues, a partir
 de ciertas premisas, es de una lógica impecable, hay que recordar que el
 círculo no tiene necesariamente que representar una estructura cerrada y
 finita. Por ejemplo, Los de abajo de Mariano Azuela es una novela "circu-
 lar" cuyos episodios son en su mayoría "autosuficientes," y sin embargo
 no por eso se le califica como "cerrada." En el caso de Los de abajo existe

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 LA ESTRUCTURA UROBÓRICA DE CIEN AÑOS DE... 139

 un contexto histórico que es ficcionalizado sólo parcialmente por la novela.
 Lo mismo puede afirmarse de Cien años de soledad. Además la trayectoria
 bíblica o mítica que sigue Cien años de soledad tampoco queda plasmada en
 su totalidad por el texto. Hay que recordar también una de las citas
 favoritas de Borges, tomada de Pascal, que afirma que Dios es un círculo
 cuyo centro está en todas partes, y su circumferencia en ninguna.2
 Claramente, el círculo puede representar también lo infinito.

 Señalo a Vargas Llosa porque Historia de un deicidio , merecidamente,
 ha recibido la aclamación crítica de los especialistas, además de amplia
 difusión editorial. El destacado 4 'escribidor' ' peruano es sólo el más renom-
 brado entre un sinnúmero de excelentes críticos que coinciden en atribuir
 una estructura cerrada a Cien años de soledad.

 El texto concluye con la destrucción de Macondo por el "huracán
 bíblico.' ' Mientras el viento arrasa el pueblo, Aureliano Babilonia descifra
 los pergaminos de Melquíades:

 . . . antes de llegar al verso final ya había comprendido que no saldría
 jamás de ese cuarto, pues estaba previsto que la ciudad de los espejos (o
 los espejismos) sería arrasada por el viento y desterrada de la memoria
 de los hombres en el instante en que Aureliano Babilonia acabara de
 descifrar los pergaminos, y que todo lo escrito en ellos era irrepetible
 desde siempre, porque las estirpes condenadas a cien años de soledad no
 tenían una segunda oportunidad sobre la tierra (360).

 La narración, a mi entender, se refiere a una estirpe específica, a
 aquella estirpe condenada a la soledad sin amor, o a la estirpe condenada a
 Cien años de soledad. El ingenioso juego de palabras permite que se postule
 la existencia de una nueva estirpe con una misión renovadora, más allá de
 las tapas de esta crónica familiar. Los Buendía son desterrados "de la
 memoria de los hombres" en el sentido de representar una consciência co-
 lectiva que ha sido superada. Los repetidos fracasos de los Buendía son
 relegados al inconsciente colectivo de una nueva estirpe, desde cuyas capas
 psíquicas profundas la sabiduría allí contenida puede hacerse accesible en
 las circunstancias apropiadas.3

 Además, la ciudad arrasada es la de los "espejos." El espejo es el
 símbolo por excelencia del pensamiento, tanto para Schopenhauer como
 para Borges. La "reflexión," el predominio del pensamiento, es un
 "espejismo," una ilusión. Esa ilusión no tendría mayores consecuencias si,
 como no se cansó de mostrarnos Borges, comprendiéramos las limitaciones
 del pensamiento entronado como guía absoluto. Si vislumbramos que su
 posición es análoga a la del demiurgo de los gnósticos, podemos utilizar el
 pensamiento para promover nuestra tranquilidad cotidiana, sin llevarnos la
 decepción del soñador en "Las ruinas circulares."

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 140 HISPANIC JOURNAL

 En el tercer capítulo, al profundizar en las predicciones de
 Nostradamus, Melquíades: Una noche creyó encontrar una predicción
 sobre el futuro de Macondo. Sería una ciudad luminosa, con grandes
 casas de vidrio, donde no quedaba ningún rastro de la estirpe de los
 Buendía. "Es una equivocación", tronó José Arcádio Buendía. "No
 serán casas de vidrio sino de hielo, como yo lo soñé, y siempre habrá un

 Buendía, por los siglos de los siglos" (54).

 José Arcádio Buendía, atrapado en su espejismo pragmático y racio-
 nal, recuerda el hielo de la carpa como el gran invento para regular la
 temperatura del ambiente. Pero Melquíades se refiere al vidrio, el cual tiene
 un simbolismo alquímico. Es el vitrum aureum o vitrum malleabile ,
 designaciones de la meta del opus alquímico. La implicación es que en ese
 futuro Macondo luminoso vivirá una raza que, en términos psíquicos,
 habrá dado un salto cualitativo más allá del predominio exclusivo del pensa-
 miento racional.

 Me inclino a atribuirle una significación más trascendente a la estructu-
 ra de estos episodios. En contraste con el ciclo bíblico de génesis a apocalip-
 sis, los 4 'episodios que se muerden la cola" abren y cierran con el mismo
 suceso. El dragón que se muerde la cola, el uroboros, es el símbolo principal
 de la alquimia. Jung afirma que el mandala de la alquimia - representando
 el opus alchymicum, mediante el cual la unidad caótica original es descom-
 puesta en cuatro elementos y recombinada para alcanzar una unidad más
 elevada y perfecta - tiene dos variantes gráficas, el círculo inscrito en el
 cuadrado y el uroboros ( Psychology and Alchemy 125-26). 4

 En otras palabras, y esto es a lo que voy, la estructura de esos episodios
 tan apropiadamente descritos como "mordiéndose la cola" por Vargas
 Llosa, esa estructura debe ser considerada desde el punto de vista de su sim-
 bolismo alquímico. El carácter "urobórico" de los episodios, y el conoci-
 miento alquímico del cronista, Melquíades, como asimismo del que descifra
 los pergaminos, Aureliano Babilonia - quien "llegó a la adolescencia sin
 saber nada de su tiempo, pero con los conicimientos básicos del hombre
 medieval' ' (309) - sugieren que existe una conexión más que casual entre
 ambos elementos de la novela. Me parece que la estructura de los episodios
 representa la circularidad del opus alquímico, y de la meta que éste persi-
 gue, la unidad que trasciende los opuestos. Es un proceso que tiene princi-
 pio y fin, y en el que nada sobra. Fracase o tenga éxito, apunta a un nuevo
 comienzo; a partir del fracaso vuelve a iniciarse el opus - como sucede
 repetidamente en Cien años de soledad- el éxito, en cambio, develaría un
 nuevo balance psíquico.

 El primer capítulo, que sienta la tónica para toda la novela, abre y
 cierra con el recuerdo de una "revelación" (epifanía): el momento en que el
 patriarca, José Arcádio Buendía, y sus dos hijos varones conocen el hielo.

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 LA ESTRUCTURA UROBÓRICA DE CIEN AÑOS DE... 141

 Hay que recordar que la prima materia del opus alquímico puede ser la
 sustancia más humilde o inclusive una sustancia repugnante y despreciable,
 como el excremento. La razón es que lo que se persigue puede hallarse
 escondido en toda materia, o más bien, es proyectada en la materia por la
 psique del alquimista que la trabaja. En este caso, la sustancia no puede ser
 más cotidiana: agua convertida en hielo. Como mercurio, el hielo es
 sólido - parece un diamante5 - pero también líquido, y su frialdad es perci-
 bida como hirviente por el pequeño Aureliano.

 Sin embargo, lo que el dios Hermes pueda revelar filosófica, espiritual
 o psíquicamente, el alquimista debe haberse preparado para comprender.
 Ese no es el caso de José Arcádio Buendía, cuya inclinación racionalista lo
 lleva a situar el hielo bajo el renglón de los inventos con posibilidades exclu-
 sivamente pragmáticas, como el imán y la lupa. Los "episodios que se
 muerden la cola," como el opus alquímico, persiguen la transformación de
 lo cotidiano en busca de su quintaesencia trascendente.

 El hombre contemporáneo ha retirado las proyecciones sobre la
 materia, y la psicología, en lugar de labrar la prima materia alquímica,
 trabaja directamente la psique. El opus magnum de la alquimia se conoce
 como el proceso de individuación en la psicología analítica. La culminación
 de este proceso se designa, no por los tantos nombres de la lapis
 philosophorum , sino con otro término, el sí mismo . El sí mismo se define
 como una totalidad psíquica cuya armonía radica en alcanzar un balance
 entre psique consciente, el yo , y el inconsciente, o sea, un balance en el que
 el yo abdica su hegemonía psíquica.

 La imagen de una carpa en cuyo centro se halla un cofre pirata cerrado
 y custodiado por "un gigante de torso peludo y cabeza rapada, con un
 anillo de cobre en la nariz y una pesada cadena de hierro en el tobillo" (23),
 sugiere analogías con las susodichas estructuras y dinámicas psíquicas. La
 carpa representaría la psique en su totalidad, y el cofre, en un principio, el
 inconsciente. Dentro de la carpa psíquica el cofre representa inicialmente el
 inconsciente, pues se desconoce de primera intención el contenido de esa
 estructura cerrada y custodiada. Su contenido está velado a la inspección,
 del mismo modo que, normalmente, los contenidos del inconsciente no
 están al alcance de la psique consciente. Un cofre pirata no puede menos
 que contener algo valioso, quizás, un tesoro. La presencia del gigante alude
 a la naturaleza doble del inconsciente: su efecto puede ser beneficioso
 (tesoro psíquico), pero tiene también el peligro de lo desconocido. El
 gigante y el precio que debe pagar el patriarca por ver y tocar el contenido
 del cofre pudieran representar una condensación de las pruebas iniciatorias
 del héroe de la mitología clásica.6 Héroe clásico y hombre contemporáneo
 deben afrontar el peligro implícito en el autoconocimiento, en reconocer,
 aceptar e integrar el lado oscuro de la personalidad, para luego poder alcan-
 zar la total armonía psíquica.

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 142 HISPANIC JOURNAL

 El patriarca, José Arcádio Buendía, y sus dos hijos varones, el mayor,
 José Arcádio, y el menor, Aureliano reaccionan, cada uno a su manera,
 ante el contenido del cofre. El patriarca representa la primacía del intelecto
 y del yo o psique consciente.7 Como adultos, los dos hijos del patriarca
 representan la sobrevaloración de otras dos funciones psíquicas: la sensa-
 ción (José Arcádio) y la intuición (Aureliano).8 Al visitar la carpa, empero,
 los hijos del patriarca son niños, indicando así que la sensación y la intui-
 ción, vis-à-vis el intelecto, son funciones menos desarrolladas. La cuarta
 función psíquica, según la psicología analítica de Jung, el sentimiento, no
 está representada por personaje alguno. El sentimiento sería la función infe-
 rior o inconsciente, y en esta escena, el cofre con su misterioso contenido
 simbolizaría el inconsciente con la función menos desarrollada y menos ac-
 cesible a la voluntad del yo.
 El contenido del cofre es valiosísimo, es un verdadero tesoro, pero no

 en un sentido convencional. Después de todo, el hielo es sólo el estado
 sólido de un compuesto inorgánico extremadamente común y pedestre. No
 podemos menos que sonreír ante el temor y la sorpresa de los personajes, y
 estimo que, a un nivel, ésta es precisamente la reacción que el texto se pro-
 pone suscitar en el lector. Sin embargo, en un sentido más profundo,
 reconocemos que el agua es indispensable para la vida misma, y desprecia-
 ble únicamente si nuestro ambiente la ofrece en abundancia. Además,
 ¿cómo explicar que en trance de muerte - el coronel no duda que lo van a
 fusilar- su memoria se fije en un recuerdo totalmente banal? Este recuerdo,
 en mi opinión, guarda para el coronel, aunque sea inconsciente o intuitiva-
 mente, una significación crucial en su vida. Esa significación se halla a un
 nivel psíquico. Allí el hielo representa la función inferior o inconsciente, el
 sentimiento, necesaria para completar la cuaternidad de funciones
 psíquicas, y alcanzar así el balance armónico entre psique consciente e
 inconsciente, el sí mismo. El primer capítulo de Cien años de soledad
 establece, entonces, en términos de estructura ( uroboros ) y de contenido
 (contenido del cofre), la búsqueda que ocupará a la estirpe durante el resto
 de su historia.9

 Ya he sugerido que es necesario diferenciar entre los "episodios que se
 muerden la cola" y el ciclo que abarca toda la historia de la estirpe (ciclo
 cósmico). Las estructuras circulares abren y cierran con el mismo evento.
 La estructura cíclica comienza con la fundación y termina con la destruc-
 ción. Si consideramos el asunto con detenimiento, sin embargo, nos damos
 cuenta de que el primer capítulo de Cien años de soledad ("episodio que se
 muerde la cola," círculo) y el ciclo de la estirpe cierran con el mismo tipo de
 evento: una revelación. En el caso del primer capítulo la "revelación" es in-
 tuida, quizás, pero no plenamente comprendida. En el caso del último
 capítulo, Aureliano Babilonia intuye la revelación, y luego la comprende a
 cabalmente. Ve el cadáver de su hijo arrastrado por las hormigas, pero:

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 LA ESTRUCTURA UROBÓRICA DE CIEN AÑOS DE... 143

 Aureliano no pudo moverse. No porque lo hubiera paralizado el
 estupor, sino porque en aquel instante prodigioso se le revelaron las
 claves definitivas de Melquíades, y vio el epígrafe de los pergaminos per-
 fectamente ordenado en el tiempo y en el espacio de los hombres: El
 primero de l a estirpe está amarrado en un árbol y al último se lo están
 comiendo las hormigas.
 Aureliano no había sido más lúcido en ningún acto de su vida que cuan-
 do olvidó sus muertos y el dolor de sus muertos, y volvió a clavar las
 puertas y las ventanas con las crucetas de Fernanda para no dejarse per-
 turbar por ninguna tentación del mundo, porque entonces sabía que en
 los pergaminos de Melquíades estaba escrito su destino. Los encontró
 intactos entre las plantas prehistóricas y los charcos humeantes y los in-
 sectos luminosos que habían desterrado del cuarto todo vestigio del
 paso de los hombres por la tierra, y no tuvo serenidad para sacarlos a la
 luz, sino que allí mismo, de pie, sin la menor dificultad, como si
 hubieran estado escritos en castellano bajo el resplandor deslumbrante
 del mediodía, empezó a descifrarlos en voz alta. Era la historia de la
 familia, escrita por Melquíades hasta en sus detalles más triviales, con
 cien años de anticipación. La había redactado en sánscrito, que era su
 lengua materna, y había cifrado los versos pares con la clave privada del
 emperador Augusto, y los impares con claves militares lacedemonias.
 La protección final, que Aureliano empezaba a vislumbrar cuando se
 dejó confundir por el amor de Amaranta Úrsula, radicaba en que Mel-
 quíades no había ordenado los hechos en el tiempo convencional de los
 hombres, sino que concentró un siglo de episodios cotidianos, de modo
 que todos coexistieran en un instante (358-59).

 Si otras tentativas de descifrar los pergaminos han sido 4 4 prematuras' '
 (359), la de Aureliano Babilonia no lo es. El éxito de Aureliano Babilonia se
 explica, en términos alquímicos y psíquicos, primeramente, por su carácter
 de hombre medieval y, en segundo término, porque dejando a un lado la
 prohibición familiar, consuma el incesto con su tía Amaranta Úrsula: alcan-
 za la integración armónica de la psique consciente y el inconsciente, el sí
 mismo o huevo filosófico de la alquimia. Este último queda representado,
 precisamente, por la revelación de Aureliano Babilonia, pues con ella se
 cierra el círculo "urobórico" abierto con la potencial "revelación" del
 patriarca frente al hielo.

 En otras palabras, la totalidad de la novela puede considerarse como
 un opus que culmina con el momento de lucidez de Aureliano Babilonia,
 lucidez ( lumen novum o huevo filosófico) que le permite descifrar los
 pergaminos. No es casualidad que la exclamación del patriarca, con la
 mano puesta sobre el témpano, se compare con expresar "un testimonio
 sobre el texto sagrado," pues en el fondo, como hemos visto, el hielo y el

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 144 HISPANIC JOURNAL

 texto representan principio y final, respectivamente, del mismo proceso. La
 integración del inconsciente, representado por el hielo, equivale al incesto, y
 también a la revelación o sabiduría que permite descifrar las intrincadas
 claves de los pergaminos, cuya complejidad rivaliza la del simbolismo
 hermético de los textos alquímicos.10

 Cien años de soledad y los textos alquímicos describen simbólicamente
 un proceso gradual de transformación. El proceso comienza y termina con
 una misma sustancia trabajada de varias maneras dentro de un receptáculo
 cerrado (vas Hermetiś). El fin perseguido, como lo entendían los verdaderos
 iniciados en alquimia, era una transformación espiritual y psíquica del al-
 quimista, transformación representada por la esquiva piedra filosofal. La
 piedra filosofal, como el sí mismo de la psicología analítica, representa una
 precaria armonía, un estado inestable de la psique que debe ser constante-
 mente renovado. Es un estado ideal, y como todo proceso que requiere la
 inversión de energía - energía psíquica, la libido , inclusive - está sujeto al
 principio de la entropía. De ahí que el alquimista trabaje la materia
 repetidamente, aproximándose cada vez más, como cada generación de los
 Buendía, a la lapis philosophorum .

 El uroboros está presente a través de todo Cien años de soledad en la
 estructura de los "episodios que se muerden la cola," como símbolo del
 opus alquímico (rota) que va transformando la psique de la estirpe. El
 primer capítulo de la novela sigue esa estructura, pero también presenta la
 infancia paradisíaca de Macondo y de los Buendía. El primer capítulo con-
 tiene asimismo el germen apocalíptico de la revelación.11 Dicha revelación
 debe asociarse con la visión de Melquíades de una "ciudad luminosa, con
 grandes casas de vidrio" (54), la nueva Jerusalén, en que no quedará rastro
 de la estirpe Buendía. 12 A mi entender, a lo que se alude es a un nuevo ciclo
 de la humanidad en el que el individuo habrá superado la "soledad" o falta
 de "amor" al alcanzar, como parte de la estirpe, la madurez psíquica. La
 madurez psíquica comportaría la asimilación del inconsciente dentro de un
 balance psíquico armónico y pleno, cuya representación simbólica sería el
 uroboros como mandala . Si visualizamos la escena del hielo, vemos que los
 personajes representan, potencialmente, una configuración "mandálica."
 El centro del mandala sería el cofre con el hielo, que representaría el tesoro
 psíquico, el sí mismo , como meta de la psique colectiva de la estirpe,
 rodeado por el patriarca y sus dos hijos, José Arcádio y Aureliano,
 representando tres de las cuatro funciones psíquicas, el intelecto, la sensa-
 ción y la intuición, respectivamente. El gigante pudiera considerarse como
 la cuarta función, el sentimiento, que, de integrarse, completaría el es-
 quema psíquico armónico simbolizado por el mandala . Esta asignación
 sería consistente con lo dicho hasta ahora, pues, 1) el gigante no es un
 miembro de la familia, o sea, es ajeno o desconocido, como toda función
 inconsciente; 2) su aspecto atemorizante sugiere que es una encarnación de

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 LA ESTRUCTURA UROBÓRICA DE CIEN AÑOS DE... 145

 la actitud de la estirpe ante el carácter oscuro e irracional del inconsciente;
 3) el tamaño de esta imponente figura, en contraste con la trinidad Buendía,
 indica que las potencias conscientes, como la punta del témpano, abarcan
 sólo una porción reducida de la psique.

 Si la escena del hielo presenta un mandala potencial, la escena en que
 Aureliano Babilonia alcanza la revelación contiene varios elementos que
 apuntan hacia la plenitud "mandálica" alcanzada. Se cierra el ciclo
 "urobórico" comenzado con la "revelación" del patriarca ante el hielo, o
 sea, se completa estructuralmente, al descubrir Aureliano Babilonia las
 claves de los pergaminos, el mandala : la estirpe llega a la madurez psíquica.
 Varios de los elementos narrativos íntimamente ligados a esta escena se
 presentan como posibles mandolas : los discos anaranjados que cruzan el
 cielo, el incesto entre Amaranta Úrsula y Aureliano Babilonia, el hijo con la
 cola de cerdo, los pergaminos.

 Jung escribió un ensayo sobre la significación psíquica de la aparición
 de objetos voladores no identificados titulado Flying Saucers: A Modern
 Myth of Things Seen in the Sky . Explica Jung que hacia las postrimerías del
 primer milenio de la era cristiana los testimonios de signos y portentos
 celestes eran vistos como anuncios del fin del mundo, y la intervención
 divina era consistente con el Weltanschauung de la época. El
 Weltanschauung de nuestra época descarta este tipo de intervención
 sobrenatural. Por tanto, Jung busca una explicación psíquica para el
 fenómeno. Halla una posible explicación en el mandala. Este símbolo circu-
 lar equivale a la totalidad. Como representación del sí mismo , el mandala es
 un símbolo de orden, pues el sí mismo regula el caos psíquico, dando a la
 personalidad la mayor unidad posible. En una época de incertidumbre co-
 lectiva como la vivida en Macondo luego de la partida de la compañía
 bananera, y de desarrollo psíquico unilateral como el que manifiestan la
 estirpe Buendía, y Occidente en general, rige una notable tensión emocio-
 nal. Ella conduce a la proyección del arquetipo que siempre ha significado
 orden, salvación y plenitud. El mandala , como ya he apuntado, hace su
 aparición en la madurez del individuo, y en Cien años de soledad hace su
 aparición también en las postrimerías de la obra, anunciando que la
 armonía y plenitud psíquica de la estirpe, en la persona de Aureliano
 Babilonia, resulta inminente.

 El incesto entre Amaranta Úrsula y Aureliano Babilonia participa tam-
 bién del simbolismo mandálico, en el sentido de representar la unión
 armónica de psique consciente, el yo (Aureliano Babilonia) e inconsciente
 (Amaranta Úrsula). La penúltima generación de los Buendía supera el
 temor hereditario de la estirpe, dejando a un lado la prohibición familiar
 contra el incesto, y alcanza así el sí mismo , o sea, el producto de esa unión:
 el último Aureliano con su cola de cerdo. La cola de cerdo distingue al
 último Buendía del resto de la estirpe, pues lo convierte en un ser híbrido

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 146 HISPANIC JOURNAL

 que integra plenamente la psique inconsciente, instintiva e irracional,
 representada por la cola de cerdo, al yo. Es el filius hermaphroditus, pues
 integra en plena armonía los aspectos masculinos y femeninos de la psique.
 El texto nos habla de 4 'amor' ' - el cual representa la función psíquica

 del sentimiento notablemente ausente en la historia de la estirpe - y
 "felicidad" al referirse a la relación entre tía y sobrino, y nos informa que
 "a medida que avanzaba el embarazo se iban convirtiendo en un ser único,
 se integraban cada vez más" (354). Nos describe la escena de la natividad de
 este modo:

 Un domingo, a las seis de la tarde, Amaranta Úrsula sintió los apremios
 del parto. La sonriente comadrona de las muchachitas que se acostaban
 por hambre la hizo subir en la mesa del comedor, se le acaballó en el
 vientre, y la maltrató con galopes cerriles hasta que sus gritos fueron
 acallados por los berridos de un varón formidable. A través de las
 lágrimas, Amaranta Úrsula vio que era un Buendía de los grandes,
 macizo y voluntarioso como los José Arcadios, con los ojos abiertos y
 clarividentes de los Aurelianos, y predispuesto para empezar la estirpe
 otra vez por el principio y purificarla de sus vicios perniciosos y su
 vocación solitaria, porque era el único en un siglo que había sido engen-
 drado con amor (355-56).

 En efecto, el último vastago de la estirpe encarna el filius macrocosmi , co-
 nocido también como Salvator o Deus terrestris , tres designaciones para la
 lapis philosophorum de la alquimia, una especie de ser místico comparable
 al Antropos de los gnósticos, el hombre divino original. El Antropos
 gnóstico, al igual que el niño con la cola de cerdo, el último Aureliano,
 representa la plenitud humana, un ser 4 4 total' ' que existió antes que el hom-
 bre y que es asimismo, su meta final (Jung, Psychology and Alchemy 162).
 El último Aureliano cierra el ciclo de la estirpe de manera "urobórica,"
 autosuficiente, y apunta también hacia un nuevo principio. El último de la
 estirpe muere, como Moisés, a las puertas de la Tierra Prometida, pues la
 estirpe del Éxodo no será la estirpe del Reino. El nuevo ciclo cósmico está
 por comenzar.

 El mandala que mejor cumple las funciones ordenadoras de ese
 símbolo son los pergaminos descifrados. Resulta vital que los pergaminos
 hayan sido descifrados, de otro modo representarían un arquetipo que per-
 manece inconsciente, o sea, que no ha sido asimilado por el yo. Con
 anterioridad a la revelación alcanzada por Aureliano Babilonia, los intentos
 de descifrar los pergaminos habían resultado futiles por 4 4 prematuros.' ' El
 éxito de Aureliano Babilonia es posterior al incesto, y la consumación de
 este último parece haber sido una condición necesaria para poder descifrar
 los pergaminos. Una vez alcanzada la madurez psíquica, la estirpe puede

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 LA ESTRUCTURA UROBÓRICA DE CIEN AÑOS DE ... 147

 comprender y asimilar la imagen del mandala representada por los pergami-
 nos. En el instante en que el mundo de Macondo está por sucumbir a la
 destrucción y al caos, el símbolo supremo del orden ocupa la atención de
 Aureliano Babilonia.

 Los pergaminos, como todo símbolo, expresan una idea o una imagen
 que verbalmente sólo puede ser aproximada. Hay que recordar que Cien
 años de soledad manifiesta una marcada influencia borgiana. Los
 pergaminos, al ordenar lo sucesivo para que resulte simultáneo, funciona
 como el Aleph del cuento de Borges. Intuir el significado del Aleph y com-
 prender los pergaminos son actos cognitivos análogos. Son un darse cuenta
 de las limitaciones del pensamiento humano.

 Jaime Alazraki, en una brillante monografía, ha elaborado una inter-
 pretación de los cuentos de Borges como "metáforas epistemológicas"
 (183-200). 13 Narraciones como "Tlön, Uqbar, Orbis Tertius," "El Aleph, "
 "La casa de Asterión" y "Los dos reyes y los dos laberintos" manifiestan
 una preocupación con la epistemología. La Enciclopedia Británica , el
 Aleph, los laberintos de Asterión y del rey de Babilonia son metáforas para
 el conocimiento humano, englobado bajo el término "cultura," y para las
 limitaciones de ese conocimiento. La evolución del conocimiento humano,
 con la concomitante pérdida de vigencia de explicaciones cuya validez había
 sido aceptada dogmáticamente en otra época, apuntan sobre todo a las
 limitaciones del pensamiento lógico y conceptual. El conocimiento está
 basado en conceptos, pero éstos nos dicen más sobre el funcionamiento de
 la mente humana que sobre el universo que profesan explicar. Borges acepta
 la necesidad humana de postular explicaciones del universo. Sin ellas la
 cómoda rutina cotidiana no sería posible. Sin embargo, Borges desea
 señalar también las limitaciones del domo cultural en el que hallamos pro-
 tección psicológica de un universo regido por leyes divinas, indescifrables.
 Las leyes de hechura humana nos resultan accesibles, descifrables, recon-
 fortantes; las leyes divinas nos inspiran el temor de lo desconocido e incom-
 prensible.

 La obra de Borges pone de manifiesto las limitaciones del pensamiento
 racional, en particular, por tener que expresarse a través del lenguaje, de
 carácter sucesivo, no simultáneo. En "El Aleph" hallamos indicios de que
 Borges quiere sugerir la validez y necesidad de otro tipo de conocimiento.
 Por un lado, el Aleph está localizado en el sótano de la casa de la calle
 Garay ("había un mundo en el sótano"). Jung, en el que ha descrito como
 un "big dream," un sueño de particular importancia psíquica, se encuentra
 en una casa cuyo sótano representa el inconsciente. Descendiendo hasta lo
 más profundo de este sótano, Jung halla los restos de una cultura primitiva
 que, al despertar, interpreta como una representación del inconsciente co-
 lectivo.14 El sótano al que desciende Borges, el personaje, contiene el
 Aleph. Como vengo señalando en el caso de los pergaminos, el Aleph tam-

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 148 HISPANIC JOURNAL

 bien puede ser considerado como un arquetipo del inconsciente colectivo: el
 mandala , el símbolo por excelencia del orden.15
 El Aleph y los pergaminos funcionan como el arquetipo ordenador del

 mandala. La visión de un universo incognoscible y caótico cede ante estos
 símbolos totalizadores. El inmueble de la calle Garay es demolido para
 ampliar la confitería de Zunino y Zungri, y la casa familiar de los Buendía
 es destruida por el remolino de viento. El mundo continúa girando, aunque
 en Cien años de soledad esto presupone el comienzo de un nuevo ciclo en el
 cual podrán existir otros Macondos pero ya no con estirpes como los
 Buendía. El ciclo de la soledad ha concluido para siempre, y el ciclo de la
 revelación ha comenzado.

 La existencia paradisíaca de la humanidad en la nueva Jerusalén
 presupone una nueva consciência producto del apocalipsis, de la
 "revelación." Esa revelación queda plasmada en el acto de descifrar los
 pergaminos, tarea que en mayor o menor medida había ocupado infructuo-
 samente a cada generación de los Buendía. El éxito de Aureliano Babilonia,
 el nuevo conocimiento que alcanza, presupone una ruptura con el pasado
 familiar y social - motivo del abandono asociado con la niñez de los dioses
 y de los héroes divinos: Zeus, Dionisio, Poseidón, Moisés, Rómulo y Remo.
 En el caso de Aureliano Babilonia su aislamiento del resto de la familia va

 de la mano con sus lecturas en el cuarto de Melquíades, y debido a las cuales
 "llegó a la adolescencia sin saber nada de su tiempo, pero con los conoci-
 mientos básicos del hombre medieval."

 Los manuscritos son compuestos y cifrados por Melquíades, quien trae
 el laboratorio y los manuales de alquimia a Macondo. Su conexión con la
 alquimia resulta clara, como lo es la de Aureliano Babilonia, el que descifra
 los pergaminos, si en efecto posee los conocimientos básicos del hombre
 medieval. Los verdaderos iniciados a la alquimia no persiguen la transfor-
 mación de los metales bajos en oro, sino el aurum non vulgi , la piedra
 filosofal. O sea, durante el opus alquímico las transformaciones a las que el
 alquimista somete a la prima materia representan, e idealmente paralelan,
 las transformaciones psíquicas del propio alquimista.

 No es de extrañar entonces que sólo un iniciado al conocimiento
 alquímico sea capaz de descifrar los pergaminos cifrados por otro alquimis-
 ta, y que el acto de descifrarlos sea análogo a alcanzar la piedra filosofal, a
 alcanzar la revelación producto de una transformación psíquica, a alcanzar
 un nuevo estado de consciência.

 Sin embargo, el opus alquímico, es un proceso lento, repetitivo, cuya
 meta es designada con el mismo término que la sustancia inicial, la prima
 materia , concepto encarnado simbólicamente en el uroboros, el dragón que
 se muerde la cola. De modo que los episodios que se muerden la cola
 resultan análogos al opus alquímico, repetido hasta que Aureliano

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 LA ESTRUCTURA UROBÓRICA DE CIEN AÑOS DE... 149

 Babilonia alcanza la piedra filosofal, la revelación, insinuada ya en el
 primer episodio que se muerde la cola que concluye con la escena del hielo.

 La estructura urobórica de estos episodios, como asimismo el incesto,
 el último Aureliano con la cola de cerdo, el acto de descifrar los aléphicos
 pergaminos, son la inscripción en el texto del simbolismo alquímico. Cada
 episodio urobórico al trabajar la psique colectiva de los Buendía contiene en
 potencia la posibilidad de alcanzar la piedra filosofal, la meta del opus , y
 cerrar el ciclo del Exodo y comenzar el ciclo de la Tierra Prometida.

 University of Michigan  Benjamín Torres Caballero

 NOTAS

 1 En esas páginas Vargas Llosa analiza otras catorce instancias de "episodios que se
 muerden la cola."

 2 La influencia de Borges en García Márquez, y particularmente en la elaboración de

 Cien años de soledad , resulta patente. Los críticos han señalado desde las similitudes más

 superficiales hasta las influencias más significativas en términos epistemológicos. A la primera

 categoría pertenecen los "giros verbales" e "imágenes oníricas" a que alude Reinaldo Arenas

 (154-55). A la segunda pertenecen "la introducción de personajes de la ficción literaria o de

 seres reales dentro de la fábrica de la novela," juego al que también es aficionado Borges,

 como señala Emir Rodríguez Monegal, quien, en el mismo artículo, se refiere también a los

 paralelos entre la obra de Borges y Cien años de soledad en lo que concierne al modo de conce-

 bir el tiempo, el espacio y su aléphica precipitación en una sola materia - los pergaminos de

 Melquíades - y otras múltiples resonancias (130-34).

 3 Además de la psique consciente, inmediata y personal, Jung postula la existencia de

 un segundo sistema psíquico de naturaleza colectiva, universal e impersonal, idéntico en todos

 los individuos. Este inconsciente colectivo no se desarrolla individualmente, sino que es

 heredado, y consiste en formas preexistentes que Jung designa con el término "arquetipos."

 Jung considera que los arquetipos son análogos a los instintos, o que inclusive sean imágenes

 inconscientes de éstos. Los arquetipos representan experiencias cuya interminable repetición

 las ha dejado grabadas en nuestra constitución psíquica. Cuando ocurre una situación que co-

 rresponde al arquetipo, éste es activado y su contenido pasa a la psique consciente {The Arche-

 types and the Collective Unconscious 42-53).

 4 Jung describe en detalle el uroboros en Psychology and Alchemy. Como dragón el

 uroboros es un monstrum , un símbolo que combina el principio telúrico de la serpiente con el

 principio aéreo del pájaro. Es una variante simbólica de Mercurio, o sea, del dios alado

 Hermes, presente en la materia, el dios del pensamiento y la revelación. Los alquimistas

 utilizaban el azogue, argentum vivum para representar el espíritu creador atrapado o escondi-
 do en la materia.

 Jung afirma que, en la alquimia, el dragón es, con toda probabilidad, la representación

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 150 HISPANIC JOURNAL

 pictórica más antigua de la que se tiene documentación - aparece en el Codex Marcianus del

 siglo diez u once, acompañado de las palabras, "la Unidad, la Totalidad" ("The One, the

 All"). Los alquimistas reiteran una y otra vez en sus textos que el opus procede de la unidad y

 culmina en la unidad ("the one") y que de ese modo se asemeja al dragón que se muerde la

 cola. Por esa razón el opus es frecuentemente descrito como circular o como rota (rueda). Mer-

 curio se halla al principio y al final del proceso alquímico. Mercurio es la prima materia, el

 caput corvi ("cuervo," comúnmente asociado con el demonio), el nigredo ; como dragón se

 devora a sí mismo, muere y resucita como lapis ("piedra" o huevo filosófico). Es el juego de

 los colores en la cauda pavonis ("cola de faisán") y la división en los cuatro elementos. Es el

 hermafrodita que existió en el principio, que luego se dividió en la clásica dualidad herma-

 no/hermana, reunidos en el coniunctio incestuoso, para reaparecer al final del opus en forma

 radiante del lumen novum , la piedra filosofal. Es metal y líquido, materia y espíritu, frío y

 fogoso, veneno y bálsamo curativo: símbolo que une todos los opuestos ( Psychology and

 Alchemy 292-95).

 5 En la alquimia china el propósito del opus magnum es la producción del "cuerpo
 diamantino" ("diamond body"), otra designación de la piedra o huevo filosófico (Jung

 Psychology and Religion 111; Jung y Wilhelm "Commentary on The Secret of the Golden

 Flower ." Alchemical Studies 21, 46, 51).

 6 Para un tratamiento exhaustivo de este tema véase Joseph Campbell.

 ' El patriarca, José Arcádio Buendía, se dedica a una serie de proyectos que ponen de

 manifiesto su curiosidad innata, su lògica empiricista, y su espíritu de progreso de signo occi-

 dental: canjea un mulo y una partida de chivos por unos lingotes imantados con los que

 pretende "desentrañar el oro de la tierra" (9); experimenta con otras novedades que llevan a

 Macondo Melquíades y su tribu: la lupa, cuya utilidad práctica, concluye el patriarca, es como

 ingenio de guerra, y compone un manual para su uso estratégico, el astrolabio, la brújula y el

 sextante con los que determina la esfericidad del planeta, y el laboratorio de alquimia con el

 cual, "seducido por la simplicidad de la fórmulas para doblar el oro," convierte la herencia

 patrimonial de Úrsula en "un chicharrón carbonizado" (14); con el laboratorio de daguerroti-

 pia se propone resolver científicamente, de una vez por todas, la cuestión de la existencia de

 Dios (54); intenta desarrollar un mecanismo de movimiento perpetuo basado en el péndulo e

 intenta crear una máquina, basada también en el péndulo, que le sirviera al hombre para volar

 (75). La función del pensamiento está sumamente desarrollada en el patriarca, sobrevalorada,

 en detrimento de las otras funciones psíquicas.

 s El primogénito, José Arcádio, es descrito como un monumental especímen físico, un

 verdadero gigante, con características corporales comparables a las de los animales brutos, y

 con apetitos carnales en proporción a su tamaño. Aureliano, el coronel, se caracteriza por una

 profunda aunque errática intuición manifestada en presagios, como el que lo llevó a pedir que

 ejecutaran la sentencia de muerte en Macondo.

 g En el lenguaje cotidiano de la narración, el estado psíquico de la estirpe es descrito con

 el término "soledad"; el paliativo para dicho estado anímico es el "amor." El relativo aisla-

 miento entre la psique consciente, el yo , y el inconsciente, con la concomitante inferioridad de

 la función del sentimiento, es una descripción en términos psíquicos de lo que la narración ex-

 presa en términos cotidianos.

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 LA ESTRUCTURA UROBÓRICA DE CIEN AÑOS DE... 151

 1(1 El hermetismo es una característica de los textos alquímicos. La proliferación de tex-

 tos alquímicos un siglo antes del triunfo del Neoclasicismo coincide con los principios de la

 ciencia química. Los alquimistas abandonan el laboratorio y se dedican a la especulación

 (Filosofía Hermética). Los químicos continúan en el laboratorio, conservando así una base

 empírica para su investigación. La alquimia perece debido a su hermetismo u oscurantismo,

 pues su filosofía ("obscurum per obscurius, ignotum per ignotius'Vlo obscuro por lo más
 obscuro, lo desconocido por lo más desconocido") resulta incompatible con el espíritu de la

 Ilustración, y particularmente las ciencias naturales, incluyendo la flamante química.

 1 1 Eric Neumann ha estudiado el uroboros como representación mítica de dos etapas en

 el origen y desarrollo de la psique consciente (5-102). El uroboros es un antiguo símbolo egip-

 cio que ha sido descrito de este modo: Se mata, copula con sí mismo y se impregna a sí mismo;

 es hombre y mujer, engendra y concibe, devora y da a luz, es activo y pasivo, arriba y abajo, a

 la vez (10). El símbolo universal para la perfección es el círculo, la esfera o la rueda, de modo

 que estas figuras geométricas representan tanto la autosuficiencia de la deidad primordial que

 antecede la creación de los opuestos, como el sí mismo que ha ido más allá de los opuestos. La

 existencia dentro de la rueda o uroboros representa un estado crepuscular: la infancia de la

 humanidad y del niño, etapa psíquica anterior a la formación del yo. El uroboros es el arqueti-

 po que comunica al yo un conocimiento simbólico de una etapa psíquica de la que

 necesariamente no tiene experiencia alguna: la época prenatal, paradisíaca, en que el yo se

 halla sumergido en un estado inconsciente, en el mar de los no natos, anterior a la psique cons-

 ciente y a los opuestos. Como símbolo que apunta hacia los orígenes, el carácter circular del

 uroboros representa, a la vez, el útero y los padres. El uroboros aparece como receptáculo, y

 también como los padres primordiales en perpetua cohabitación, símbolo de los orígenes.

 Las etapas iniciales de la psique consciente, cuando el .yo todavía se halla a un nivel infan-

 til, se caracteriza por el predominio del lado maternal del uroboros. El débil e intermitente yo

 no ha arribado a la distinción entre sujeto y objeto, y en realidad el .yo permanece mayormente

 inconsciente. El uroboros del mundo materno es vida y psique a la vez: nutre, proporciona

 placer, calor, protección, y es refugio de todo sufrimiento.

 El uroboros , la gran rueda, no es sólo el útero, sino también los Primeros Padres, unidos e

 indivisibles, en urobórica conjunción de opuestos. Su aspecto paterno contiene el impulso

 creativo de un nuevo principio. Es la rueda que rota por sí misma. Es el movimiento rotativo

 inicial en la ascendente espiral evolutiva en el tiempo.

 El mismo simbolismo urobórico que hallamos en el principio, antes de que comience a de-

 sarrollarse el yOy reaparece al final cuando el desarrollo del yo es reemplazado por el desarrollo

 del sí mismo. En este punto del proceso de individuación el principio universal de los opuestos

 deja de predominar, pues la meta del individuo es independizarse del mundo, y el símbolo del

 uroboros vuelve a surgir como el mandala de la psicología adulta. Este último símbolo entre los

 que aluden al desarrollo psíquico individual representa la redondez psíquica, la plenitud de la

 vida y la perfección recuperada.

 La figura perfecta del uroboros , entonces, es central en el mundo inconsciente infantil, y

 también en la segunda mitad de la vida. El símbolo del mandala circular se halla al principio y

 al final de la historia psíquica del individuo. Al principio adopta la forma mitológica del

 Paraíso, y al final la forma de la nueva Jerusalén (Neumann 36-37).

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 152 HISPANIC JOURNAL

 12 Hay que recordar que la palabra 4 'apocalipsis* ' no tenía las connotaciones casi exclu-

 sivamente de destrucción que tiene hoy en día. "Apocalipsis" proviene de un término griego

 que significa revelación.

 La "Introducción al Apocalipsis " en la Biblia de Jerusalén nos informa:

 La palabra "apocalipsis' ' es la transcripción de un término griego que significa

 revelación ; todo apocalipsis supone, pues, una revelación he^cha por Dios a los
 hombres de cosas ocultas y sólo por él conocidas, en especial de cosas referentes

 al futuro. Es difícil deslindar exactamente las fronteras que separan al género

 apocalíptico del profético, del que en cierto modo no es más que una prolonga-

 ción; pero, mientras que los antiguos profetas escuchaban las revelaciones

 divinas y las transmitían oralmente, el autor de un apocalipsis recibe sus revela-

 ciones en forma de visiones que consigna en un libro. Por otra parte, tales visio-

 nes no tienen valor por sí mismas, sino por el simbolismo que encierran; porque,

 en un apocalipsis, todo o casi todo tiene valor simbólico; los números, las cosas,

 las partes del cuerpo y hasta los personajes que salen a escena. Cuando el vidente

 describe una visión, traduce en símbolos las ideas que Dios le sugiere, y entonces

 acumula cosas, colores, números simbólicos, sin preocuparse de la incoherencia

 de los efectos obtenidos. Es, pues, necesario para entenderle, hacerse cargo de

 sus procedimientos y traducir de nuevo en ideas los símbolos que propone, so

 pena de falsear el sentido de su mensaje (1639).

 La visión plasmada en el Apocalipsis de Juan culmina con el establecimiento definitivo del

 Reino celeste, la nueva Jerusalén.

 1 * David William Foster, utilizando el término en el sentido en que lo emplea Roland

 Barthes, designa esta preocupación en la obra de Borges con la frase, " écriture

 epistemológica" ("epistemologica! écriture ") (13-30).
 14 This was the dream. I was in a house I did not know which had two stories. It was

 "my house". I found myself in the upper story, where there was a kind of salon furnished with

 fine old pieces in rococo style. On the walls hung a number of precious old paintings. I
 wondered that this should be my house, and thought, "Not bad". But then it occurred to me

 that I did not know what the lower floor looked like. Descending the stairs, I reached the

 ground floor. There everthing was much older, and I realized that this part of the house must

 date from about the fifteenth or sixteenth century. The furnishings were medieval; the floors

 were of red brick. Everywhere it was rather dark. I went from one room to another, thinking,

 "Now I really must explore the whole house". I came upon a heavy door, and opened it.

 Behind it, I discovered a stone stairway that led down into the cellar. Descending again, I

 found myself in a beautifully vaulted room which looked exceedingly ancient. Examining the

 walls, I discovered layers of brick in the mortar. As soon as I saw this I knew that the walls

 dated from Roman times. My interest by now was intense. I looked more closely at the floor. It

 was of stone slabs, and in one of these I discovered a ring. When I pulled it, the stone slab

 lifted, and again I saw a stairway of narrow stone steps leading down into the depths. These,

 too, I descended, and entered a low cave cut into the depths. Thick dust lay on the floor, and in

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 LA ESTRUCTURA UROBÓRICA DE CIEN AÑOS DE ... 153

 the dust were scattered bones and broken pottery, like remains of a primitive culture. I

 discovered two human skulls, obviously very old and half disintegrated. Then 1 awoke.

 It was plain to me that the house represented a kind of image of the psyche - that is to say,

 of my state of consciousness, with hitherto unconscious additions. Consciousness was

 represented by the salon. It had an inhabited atmosphere, in spite of the antiquated style.

 The ground floor stood for the first level of the unconscious. The deeper I went, the more

 alien and the darker the scene became. In the cave, I discovered remains of a primitive man

 within myself - a world which can scarcely be reached or illuminated by consciousness. The

 primitive psyche of man borders on the life of the animal soul, just as the caves of prehistoric

 time were usually inhabited by animals before men laid claim to them (Jung, Memories ,

 Dreams , Reflections 158-60).

 1 Esta conexión no es casual. Carlos Argentino Daneri compara el Aleph al
 4 'microcosmo de alquimistas y cabalistas, nuestro concreto amigo proverbial, el multum in

 parvo " (Borges 162). Sobre el "macrocosmo" de los alquimistas Jung afirma que la prima

 materia es análoga al universo en movimiento giratorio o macrocosmo o su reflejo impreso en

 el corazón de la materia. Añade Jung que, psicológicamente, es una cuestión del reflejo en el

 inconsciente de las revoluciones celestes, una imago mundi proyectada por el alquimista en la

 prima materia. El reflejo de las revoluciones celestes en el inconsciente, al ser proyectado por la

 psique del alquimista en la prima materia , resulta en el concepto de un opus circular o sustancia

 arcana en rotación, idea que halla su expresión en "el remolino en forma de rueda" o "el gran

 viento del sur" (el Espíritu Santo en los escritos de los Padres de la Iglesia). Este viento o
 remolino se refiere específicamente al proceso de sublimación dentro de la vasija o recipiente

 alquímico. Es la representación simbólica del espíritu contenido en la materia ( anima mundi), y

 que impulsa el producto su-blimado a ascender a la superficie de la retorta. Mientras Aureliano

 Babilonia termina de descifrar los pergaminos, "Macondo era ya un pavoroso remolino de

 polvo y escombros centrifugado por la cólera del huracán bíblico" (359). La imagen divina

 (totalidad) impresa en la materia en rotación forma el mandata. O sea, psicológicamente, el

 consciente cede al si mismo , al nuevo centro de la personalidad, el cual reemplaza al yo

 ( Psychology and Alchemy 386-87 y Mysterium Coniunctionis 494). Además, Borges el per-

 sonaje añade que, "Los fieles que concurren a la mezquita de Amr, en el Cairo, saben muy

 bien que el universo está en el interior de una de las columnas de piedra que rodean el patio cen-

 tral . . . Nadie, claro está, puede verlo, pero quienes acercan el oído a la superficie, declaran

 percibir, al poco tiempo, su atareado rumor . . ." (Borges 169). En Cien años de soledad la

 "revelación" que permite descifrar los pergaminos (sublimación), y el huracán bíblico
 (rotación) están estrechamente ligados para formas el mandala ( anima mundi en rotación).

 Vale la pena señalar que, al igual que la sustancia arcana en rotación y el remolino del huracán

 bíblico, Borges personaje afirma lo siguiente sobre el Aleph: "En la parte inferior del escalón,

 hacia la derecha, vi una pequeña esfera tornasolada, de casi intolerable fulgor. Al principio la

 creí giratoria ; luego comprendí que ese movimiento era una ilusión producida por los ver-

 tiginosos espectáculos que encerraba" (Borges 164, el subrayado es mío).

 Este es el concepto alquímico que permea Cien años de soledad desde el párrafo inicial en

 que Melquíades afirma que "Las cosas tienen vida propia, todo es cuestión de despertarles el

 ánima." La imagen divina o totalidad impresa en la materia, el Aleph, el mandala, la piedra o

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms



 154 HISPANIC JOURNAL

 el huevo filosófico, el sí mismo, es un concepto que trasciende t'yo y el predominio del pensa-

 miento, para abarcar la totalidad psíquica.

 OBRAS CITADAS

 Alazraki, Jaime. "Tlön y Asterión: Metáforas epistemológicas." Jorge Luis Borges. Ed.
 Jaime Alazraki. Madrid: Taurus, 1976. 183-200.

 Arenas, Reinaldo. "Cien años de soledad en la ciudad de los espejismos." Gabriel García Már-

 quez. Ed. Peter G. Earle. Madrid: Taurus, 1981. 154-155.

 Campbell, Joseph. The Hero with a Thousand Faces. Princeton: Princeton UP, 1968.

 Foster, David William. Studies in the Contemporary Spanish- American Short Story. Colum-
 bia, MO: U of Missouri P, 1979.

 García Márquez, Gabriel. Cien años de soledad. Buenos Aires: Sudamericana, 1970.

 "Introducción al Apocalipsis ." Biblia de Jerusalén. Bilbao: Desclée de Brouwer, 1967.

 Jung, Carl Gustav. The Archetypes and the Collective Unconscious. Princeton: Princeton UP,
 1980.

 Jung, Carl Gustav. Flying Saucers: A Modern Myth of Things Seen in the Sky. Princeton:
 Princeton UP, 1978.

 Jung, Carl Gustav. Memories , Dreams , Reflections. Ed. Aniela Jaffé. New York: Viking,
 1965.

 Jung, Carl Gustav. Mysterium Coniunctionis. Princeton: Princeton UP, 1977.

 Jung, Carl Gustav. Psychology and Alchemy. Princeton: Princeton UP, 1968.

 Jung, Carl Gustav. Psychology and Religion. New Haven: Yale UP, 1938.

 Jung, Carl Gustav y Richard Wilhelm. "Commentary on The Secret of the Golden Flower ."

 Alchemical Studies. Princeton: Princeton UP, 1967, 1-55.

 Neumann, Eric. The Origins and History of Consciousness. Princeton: Princeton UP, 1970.

 Rodriguez Monegal, Emir. "Novedad y anacronismo en Cien años de soledad ." Gabriel

 García Márquez. Ed. Peter G. Earle. Madrid: Taurus, 1981. 130-34.

 Vargas Llosa, Mario. García Márquez: Historia de un deicidio. Barcelona: Barral, 1971.

This content downloaded from 
�������������190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC������������� 

All use subject to https://about.jstor.org/terms


	Contents
	p. 137
	p. 138
	p. 139
	p. 140
	p. 141
	p. 142
	p. 143
	p. 144
	p. 145
	p. 146
	p. 147
	p. 148
	p. 149
	p. 150
	p. 151
	p. 152
	p. 153
	p. 154

	Issue Table of Contents
	Hispanic Journal, Vol. 11, No. 2 (Fall 1990) pp. 1-224
	Front Matter
	“SSABE DE MUCHOS PLEITOS É SABE DE LIENDA:” THE LAW IN THE "LIBRO DE BUEN AMOR" [pp. 7-31]
	HYLOMORPHISM AND "EL CABALLERO DE OLMEDO" [pp. 33-45]
	THE 'CERRAR/PUERTA' IMAGERY AND THE THEME OF HOPELESSNESS IN "TRACTADO SEGUNDO" OF "LAZARILLO" [pp. 47-55]
	ALDANA, QUEVEDO AND "LA PAGA DEL MUNDO" [pp. 57-70]
	"LA REGENTA". RHETORIC AND RELIGION [pp. 71-89]
	EL AUTORRETRATO EN SOR JUANA [pp. 91-105]
	JORGE LUIS BORGES, AUTOR DEL "MARTÍN FIERRO" [pp. 107-118]
	THE POET IN JOSÉ ÁNGEL VALENTE'S METAPOETIC TEXTS [pp. 119-136]
	LA ESTRUCTURA UROBÓRICA DE "CIEN AÑOS DE SOLEDAD" [pp. 137-154]
	LUIS MARTÍN-SANTOS: "TIEMPO DE SILENCIO": RICARDA, UN INSTINTO HACIA LA LIBERTAD [pp. 155-164]
	EL FOLKLORE LITERARIO Y SU FUNCIONALIDAD SOCIAL [pp. 165-170]
	SOBRE LA PRONUNCIABILIDAD DE GRUPOS CONSONANTICOS MARGINALES: EVIDENCIA EMPIRICA EN ESPAÑOL [pp. 171-184]
	BOOK REVIEWS
	Review: untitled [pp. 185-188]
	Review: untitled [pp. 188-191]
	Review: untitled [pp. 191-193]
	Review: untitled [pp. 194-194]

	SUMMARIES OF BOOKS RECEIVED [pp. 195-217]
	BOOKS RECEIVED [pp. 219-224]
	Back Matter



