HISPANIC
JOURNAL

LA ESTRUCTURA UROBORICA DE "CIEN ANOS DE SOLEDAD"

Author(s): Benjamin Torres Caballero

Source: Hispanic Journal, Fall 1990, Vol. 11, No. 2 (Fall 1990), pp. 137-154
Published by: Indiana University of Pennsylvania

Stable URL: https://www.jstor.org/stable/44288079

REFERENCES

inked references are available on TSTOR for this ::r'l'iﬂle:
++PQ’I/I/‘-I‘.I‘-I ‘}'c'l'nr nrg/c'l':.\hln/A-A-QRR 79?Seq=1&cid=pdf—
reference#references__tab__contents
ou may need to Iog in to JSTOR 1o access the linked references.

JSTOR is a not-for-profit service that helps scholars, researchers, and students discover, use, and build upon a wide
range of content in a trusted digital archive. We use information technology and tools to increase productivity and
facilitate new forms of scholarship. For more information about JSTOR, please contact support@jstor.org.

Your use of the JSTOR archive indicates your acceptance of the Terms & Conditions of Use, available at
https://about.jstor.org/terms

Indiana University of Pennsylvania is collaborating with JSTOR to digitize, preserve and extend
access to Hispanic Journal

JSTOR

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms


https://www.jstor.org/stable/44288079
https://www.jstor.org/stable/44288079?seq=1&cid=pdf-reference#references_tab_contents
https://www.jstor.org/stable/44288079?seq=1&cid=pdf-reference#references_tab_contents

LA ESTRUCTURA UROBORICA DE
CIEN ANOS DE SOLEDAD

En el presente estudio me propongo probar que Cien arios de soledad
culmina en un final ‘‘abierto.’’ El asignarle este tipo de final a la novela me
permitira postular, de modo consistente con las predicciones de Melquiades
sobre el futuro de Macondo, la aparicion de una nueva estirpe que
trascendera la vocacion solitaria de los Buendia, para alcanzar un nuevo
estado de consciencia colectiva.

La piedra angular de mi analisis sera el elucidar la funcion trascendente
de lo que Mario Vargas Llosa ha denominado ‘‘episodios que se muerden la
cola.”” El uso repetido de esta estructura circular, ‘‘uroborica,’’ la convierte
en simbolo de un opus alquimico que paulatinamente va transformando la
psique de la estirpe Buendia. El uroboros, el dragdon que se muerde la cola,
simbolo de la autosuficiencia tanto paradisiaca como postapocaliptica,
sugiere también un examen de los motivos biblicos en Cien arios de soledad
como indicativos del anhelo por un nuevo estado de consciencia.

Me propongo demostrar asimismo como la consecucion de dicha tras-
cendencia psiquica resulta inminente hacia las postrimerias de la novela al
conjugarse la consumacion de tres motivos recurrentes: la cpula incestuosa
entre Amaranta Ursula y Aureliano Babilonia, el nacimiento del vastago
con cola de cerdo, y el desciframiento de los pergaminos.

Al estudiar la ‘‘forma total’’ de Cien afios de soledad, Mario Vargas
Llosa comienza su analisis proponiendo el primer capitulo de la novela
como ejemplo de lo que él ha denominado ‘‘episodios que se muerden la
cola’’ (545 y ss.).! Veamos en qué consiste exactamente este tipo de estruc-
tura. La novela abre con la tan celebrada frase: ‘‘Muchos afos después,
frente al peloton de fusilamiento, el coronel Aureliano Buendia habia de
recordar aquella tarde remota en que su padre lo llevo a conocer el hielo.”’
Esta oracion nos indica que la perspectiva temporal desde la que habla el
narrador se situa en el futuro. Desde esa perspectiva el narrador domina
integramente el pasado. Domina el pasado distante (‘‘esa tarde remota’’) y
el futuro de ese pasado (‘‘Muchos ainos después’’). El hecho cierto es que el
narrador conoce la totalidad de la trayectoria cronologica de la realidad fic-
ticia, lo cual le permite aludir, desde su perspectiva privilegiada, a cualquier

137

This content downloaded from

190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



138 HISPANIC JOURNAL

coordenada espacio-temporal, ya del pasado, ya del futuro. En otras
palabras, a pesar de que la voz narrativa nos presenta la trama de manera
lineal, estos saltos temporales indican que el narrador posee un conocimien-
to simultaneo y total de los sucesos que componen la narracion.

Hasta aqui concuerdo con lo dicho por Vargas Llosa. Sin embargo,
Vargas Llosa continia su discusion afirmando que esta perspectiva
privilegiada del narrador indica que el tiempo de Macondo es circular, ce-
rrado sobre si mismo, ‘‘total,’”’ autosuficiente. Para Vargas Llosa el tiempo
de Macondo no es una entidad abierta, fluyente, en un perpetuo hacerse,
con un futuro siempre delante como posibilidad, sino finito. Dura lo que
dura la realidad ficticia y se agota al agotarse ésta.

Vargas Llosa lleva la razon si consideramos la novela Ginicamente como
la historia de una estirpe condenada a cien afios de soledad. Si descartamos
la estructura biblica que implica la certidumbre de una Utopia, de una
revelacion o apocalipsis, que comenzaria al concluir el texto; si descartamos
el contexto mitico con la posibilidad de una sucesion de ciclos cosmicos; si
descartamos la prediccion de Melquiades sobre el futuro de Macondo, y
varios motivos de ‘‘totalidad’’ (incesto, el ultimo Aureliano, etc.) que indi-
can una meta perseguida y alcanzada, pero una meta que implica un nuevo
comienzo, no un final; sélo si dejamos de lado las susodichas posibilidades,
podemos aceptar una interpretacion de Cien arios de soledad como estruc-
tura cerrada. '

Vargas Llosa apunta que hacia las postrimerias de la novela, al coinci-
dir el tiempo del narrador y de lo narrado, el narrador se desplaza desde su
posicion privilegiada en el centro de la circumferencia al circulo mismo. La
coincidencia de los dos planos temporales sefiala la integracion del plano del
narrador a la totalidad del ciclo y marca su conclusion. Vargas Llosa prosi-
gue con una descripcion del funcionamiento de los *‘episodios que se muer-

’,

den la cola’’:

Casi todas las unidades (episodios con sentido propio) responden a esta
construccion temporal circular: muda hacia el futuro, muda hacia el
pasado remoto y, de alli, trayectoria lineal hasta llegar al dato que sirvié
de apertura: el episodio se muerde la cola, comienza y termina en el
mismo sitio, sugiere esa idea de totalidad, de cosa acabada y suficiente
que infunde el circulo (550).

Aunque este analisis de Vargas Llosa resulta convincente, pues, a partir
de ciertas premisas, es de una logica impecable, hay que recordar que el
circulo no tiene necesariamente que representar una estructura cerrada y
finita. Por ejemplo, Los de abajo de Mariano Azuela es una novela *‘circu-
lar’’ cuyos episodios son en su mayoria ‘‘autosuficientes,’”’ y sin embargo
no por eso se le califica como ‘‘cerrada.’’ En el caso de Los de abajo existe

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



LA ESTRUCTURA UROBORICA DE CIEN ANOS DE... 139

un contexto historico que es ficcionalizado solo parcialmente por la novela.
Lo mismo puede afirmarse de Cien arios de soledad. Ademas la trayectoria
biblica o mitica que sigue Cien arios de soledad tampoco queca plasmada en
su totalidad por el texto. Hay que recordar también una de las citas
favoritas de Borges, tomada de Pascal, que afirma que Dios es un circulo
cuyo centro esta en todas partes, y su circumferencia en ninguna.2
Claramente, el circulo puede representar también lo infinito.

Senialo a Vargas Llosa porque Historia de un deicidio, merecidamente,
ha recibido la aclamacidon critica de los especialistas, ademas de amplia
difusion editorial. El destacado ‘escribidor’’ peruano es soélo el mas renom-
brado entre un sinnumero de excelentes criticos que coinciden en atribuir
una estructura cerrada a Cien afos de soledad.

El texto concluye con la destruccion de Macondo por el ‘‘huracan
biblico.”” Mientras el viento arrasa el pueblo, Aureliano Babilonia descifra
los pergaminos de Melquiades:

. . . antes de llegar al verso final ya habia comprendido que no saldria
jamas de ese cuarto, pues estaba previsto que la ciudad de los espejos (o
los espejismos) seria arrasada por el viento y desterrada de la memoria
de los hombres en el instante en que Aureliano Babilonia acabara de
descifrar los pergaminos, y que todo lo escrito en ellos era irrepetible
desde siempre, porque las estirpes condenadas a cien aiios de soledad no
tenian una segunda oportunidad sobre la tierra (360).

La narracion, a mi entender, se refiere a una estirpe especifica, a
aquella estirpe condenada a la soledad sin amor, o a la estirpe condenada a
Cien arios de soledad. El ingenioso juego de palabras permite que se postule
la existencia de una nueva estirpe con una mision renovadora, mas alla de
las tapas de esta cronica familiar. Los Buendia son desterrados ‘‘de la
memoria de los hombres’’ en el sentido de representar una consciencia co-
lectiva que ha sido superada. Los repetidos fracasos de los Buendia son
relegados al inconsciente colectivo de una nueva estirpe, desde cuyas capas
psiquicas profundas la sabiduria alli contenida puede hacerse accesible en
las circunstancias apropiadas.3

Ademas, la ciudad arrasada es la de los ‘“‘espejos.”” El espejo es el
simbolo por excelencia del pensamiento, tanto para Schopenhauer como
para Borges. La ‘‘reflexion,”” el predominio del pensamiento, es un
‘‘espejismo,’’ una ilusion. Esa ilusion no tendria mayores consecuencias si,
como no se cansO de mostrarnos Borges, comprendiéramos las limitaciones
del pensamiento entronado como guia absoluto. Si vislumbramos que su
posicion es analoga a la del demiurgo de los gnosticos, podemos utilizar el
pensamiento para promover nuestra tranquilidad cotidiana, sin llevarnos la
decepcion del sonador en ‘‘Las ruinas circulares.”’

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



140 HISPANIC JOURNAL

En el tercer capitulo, al profundizar en las predicciones de
Nostradamus, Melquiades: Una noche creyd encontrar una prediccion
sobre el futuro de Macondo. Seria una ciudad luminosa, con grandes
casas de vidrio, donde no quedaba ningun rastro de la estirpe de los
Buendia. *‘Es una equivocacion’’, trond José Arcadio Buendia. ‘‘No
seran casas de vidrio sino de hielo, como yo lo soiié, y siempre habra un
Buendia, por los siglos de los siglos’ (54).

José Arcadio Buendia, atrapado en su espejismo pragmatico y racio-
nal, recuerda el hielo de la carpa como el gran invento para regular la
temperatura del ambiente. Pero Melquiades se refiere al vidrio, el cual tiene
un simbolismo alquimico. Es el vitrum aureum o vitrum malleabile,
- designaciones de la meta del opus alquimico. La implicacion es que en ese
futuro Macondo luminoso vivira una raza que, en términos psiquicos,
habra dado un salto cualitativo mas alla del predominio exclusivo del pensa-
miento racional.

Me inclino a atribuirle una significacion mas trascendente a la estructu-
ra de estos episodios. En contraste con el ciclo biblico de génesis a apocalip-
sis, los ‘‘episodios que se muerden la cola’’ abren y cierran con el mismo
suceso. El dragon que se muerde la cola, el uroboros, es el simbolo principal
de la alquimia. Jung afirma que el mandala de la alquimia—representando
el opus alchymicum, mediante el cual la unidad caotica original es descom-
puesta en cuatro elementos y recombinada para alcanzar una unidad mas
elevada y perfecta—tiene dos variantes graficas, el circulo inscrito en el
cuadrado y el uroboros (Psychology and Alchemy 125-26).4

En otras palabras, y esto es a lo que voy, la estructura de esos episodios
tan apropiadamente descritos como ‘‘mordiéndose la cola’’ por Vargas
Llosa, esa estructura debe ser considerada desde el punto de vista de su sim-
bolismo alquimico. El caracter ‘‘uroborico’’ de los episodios, y €l conoci-
miento alquimico del cronista, Melquiades, como asimismo del que descifra
los pergaminos, Aureliano Babilonia—quien ‘‘llegé a la adolescencia sin
saber nada de su tiempo, pero con los conicimientos basicos del hombre
medieval’’ (309)—sugieren que existe una conexion mas que casual entre
ambos elementos de la novela. Me parece que la estructura de los episodios
representa la circularidad del opus alquimico, y de la meta que éste persi-
gue, la unidad que trasciende los opuestos. Es un proceso que tiene princi-
pio y fin, y en el que nada sobra. Fracase o tenga éxito, apunta a un nuevo
comienzo; a partir del fracaso vuelve a iniciarse el opus—como sucede
repetidamente en Cien arios de soledad—el éxito, en cambio, develaria un
nuevo balance psiquico.

El primer capitulo, que sienta la tonica para toda la novela, abre y
cierra con el recuerdo de una “‘revelacion’’ (epifania): el momento en que el
patriarca, José Arcadio Buendia, y sus dos hijos varones conocen el hielo.

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



LA ESTRUCTURA UROBORICA DE CIEN ANOS DE... 141

Hay que recordar que la prima materia del opus alquimico puede ser la
sustancia mas humilde o inclusive una sustancia repugnante y despreciable,
como el excremento. La razon es que lo que se persigue puede hallarse
escondido en toda materia, o mas bien, es proyectada en la materia por la
psique del alquimista que la trabaja. En este caso, la sustancia no puede ser
mas cotidiana: agua convertida en hielo. Como mercurio, el hielo es
solido—parece un diamante3—pero también liquido, y su frialdad es perci-
bida como hirviente por el pequeiio Aureliano.

Sin embargo, lo que el dios Hermes pueda revelar filoséfica, espiritual
o psiquicamente, el alquimista debe haberse preparado para comprender.
Ese no es el caso de José Arcadio Buendia, cuya inclinacion racionalista lo
lleva a situar el hielo bajo el renglon de los inventos con posibilidades exclu-
sivamente pragmaticas, como el iman y la lupa. Los ‘‘episodios que se
muerden la cola,’’ como el opus alquimico, persiguen la transformacion de
lo cotidiano en busca de su quintaesencia trascendente.

El hombre contemporaneo ha retirado las proyecciones sobre la
materia, y la psicologia, en lugar de labrar la prima materia alquimica,
trabaja directamente la psique. El opus magnum de la alquimia se conoce
como el proceso de individuacion en la psicologia analitica. La culminacién
de este proceso se designa, no por los tantos nombres de la /lapis
philosophorum, sino con otro término, el s/ mismo. El si mismo se define
como una totalidad psiquica cuya armonia radica en alcanzar un balance
entre psique consciente, el yo, y el inconsciente, o sea, un balance en el que
el yo abdica su hegemonia psiquica.

La imagen de una carpa en cuyo centro se halla un cofre pirata cerrado
y custodiado por ‘‘un gigante de torso peludo y cabeza rapada, con un
anillo de cobre en la nariz y una pesada cadena de hierro en el tobillo’’ (23),
sugiere analogias con las susodichas estructuras y dinamicas psiquicas. La
carpa representaria la psique en su totalidad, y el cofre, en un principio, el
inconsciente. Dentro de la carpa psiquica el cofre representa inicialmente el
inconsciente, pues se desconoce de primera intencion el contenido de esa
estructura cerrada y custodiada. Su contenido esta velado a la inspeccion,
del mismo modo que, normalmente, los contenidos del inconsciente no
estan al alcance de la psique consciente. Un cofre pirata no puede menos
que contener algo valioso, quizas, un tesoro. La presencia del gigante alude
a la naturaleza doble del inconsciente: su efecto puede ser beneficioso
(tesoro psiquico), pero tiene también el peligro de lo desconocido. El
gigante y el precio que debe pagar el patriarca por ver y tocar el contenido
del cofre pudieran representar una condensacion de las pruebas iniciatorias
del héroe de la mitologia clasica.6 Héroe clasico y hombre contemporaneo
deben afrontar el peligro implicito en el autoconocimiento, en reconocer,
aceptar e integrar el lado oscuro de la personalidad, para luego poder alcan-
zar la total armonia psiquica.

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



142 HISPANIC JOURNAL

El patriarca, José Arcadio Buendia, y sus dos hijos varones, el mayor,
José Arcadio, y el menor, Aureliano reaccionan, cada uno a su manera,
ante el contenido del cofre. El patriarca representa la primacia del intelecto
y del yo o psique consciente.” Como adultos, los dos hijos del patriarca
representan la sobrevaloracion de otras dos funciones psiquicas: la sensa-
cion (José Arcadio) y la intuicidn (Aureliano).8 Al visitar la carpa, empero,
los hijos del patriarca son nifios, indicando asi que la sensacion y la intui-
cion, vis-a-vis el intelecto, son funciones menos desarrolladas. La cuarta
funcion psiquica, segun la psicologia analitica de Jung, el sentimiento, no
esta representada por personaje alguno. El sentimiento seria la funcion infe-
rior o inconsciente, y en esta escena, el cofre con su misterioso contenido
simbolizaria el inconsciente con la funcién menos desarrollada y menos ac-
cesible a la voluntad del yo.

El contenido del cofre es valiosisimo, es un verdadero tesoro, pero no
en un sentido convencional. Después de todo, el hielo es solo el estado
solido de un compuesto inorganico extremadamente comun y pedestre. No
podemos menos que sonreir ante el temor y la sorpresa de los personajes, y
estimo que, a un nivel, ésta es precisamente la reaccion que el texto se pro-
pone suscitar en el lector. Sin embargo, en un sentido mas profundo,
reconocemos que el agua es indispensable para la vida misma, y desprecia-
ble unicamente si nuestro ambiente la ofrece en abundancia. Ademas,
{como explicar que en trance de muerte—el coronel no duda que lo van a
fusilar—su memoria se fije en un recuerdo totalmente banal? Este recuerdo,
en mi opinién, guarda para el coronel, aunque sea inconsciente o intuitiva-
mente, una significacion crucial en su vida. Esa significacion se halla a un
nivel psiquico. Alli el hielo representa la funcion inferior o inconsciente, el
sentimiento, necesaria para completar la cuaternidad de funciones
psiquicas, y alcanzar asi el balance armoénico entre psique consciente e
inconsciente, el s mismo. El primer capitulo de Cien arios de soledad
establece, entonces, en términos de estructura (uroboros) y de contenido
(contenido del cofre), la busqueda que ocupara a la estirpe durante el resto
de su historia.?

Ya he sugerido que es necesario diferenciar entre los ‘‘episodios que se
muerden la cola’’ y el ciclo que abarca toda la historia de la estirpe (ciclo
cosmico). Las estructuras circulares abren y cierran con el mismo evento.
La estructura ciclica comienza con la fundacion y termina con la destruc-
cion. Si consideramos el asunto con detenimiento, sin embargo, nos damos
cuenta de que el primer capitulo de Cien arios de soledad (‘‘episodio que se
muerde la cola,’’ circulo) y el ciclo de la estirpe cierran con el mismo tipo de
evento: una revelacion. En el caso del primer capitulo la ‘‘revelacion’’ es in-
tuida, quizds, pero no plenamente comprendida. En el caso del ultimo
capitulo, Aureliano Babilonia intuye la revelacion, y luego la comprende a
cabalmente. Ve el cadaver de su hijo arrastrado por las hormigas, pero:

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



LA ESTRUCTURA UROBORICA DE CIEN ANOS DE... 143

Aureliano no pudo moverse. No porque lo hubiera paralizado el
estupor, sino porque en aquel instante prodigioso se le revelaron las
claves definitivas de Melquiades, y vio el epigrafe de los pergaminos per-
fectamente ordenado en el tiempo y en el espacio de los hombres: E/
primero de la estirpe estd amarrado en un drbol y al ultimo se lo estdn
comiendo las hormigas.

Aureliano no habia sido mas licido en ningtin acto de su vida que cuan-
do olvid6 sus muertos y el dolor de sus muertos, y volvio a clavar las
puertas y las ventanas con las crucetas de Fernanda para no dejarse per-
turbar por ninguna tentacion del mundo, porque entonces sabia que en
los pergaminos de Melquiades estaba escrito su destino. Los encontrd
intactos entre las plantas prehistdricas y los charcos humeantes y los in-
sectos luminosos que habian desterrado del cuarto todo vestigio del
paso de los hombres por la tierra, y no tuvo serenidad para sacarlos a la
luz, sino que alli mismo, de pie, sin la menor dificultad, como si
hubieran estado escritos en castellano bajo el resplandor deslumbrante
del mediodia, empezd a descifrarlos en voz alta. Era la historia de la
familia, escrita por Melquiades hasta en sus detalles mas triviales, con
cien afos de anticipacion. La habia redactado en sanscrito, que era su
lengua materna, y habia cifrado los versos pares con la clave privada del
emperador Augusto, y los impares con claves militares lacedemonias.
La proteccion final, que Aureliano empezaba a vislumbrar cuando se
dej6 confundir por el amor de Amaranta Ursula, radicaba en que Mel-
quiades no habia ordenado los hechos en el tiempo convencional de los
hombres, sino que concentro6 un siglo de episodios cotidianos, de modo
que todos coexistieran en un instante (358-59).

Si otras tentativas de descifrar los pergaminos han sido ‘‘prematuras’’
(359), la de Aureliano Babilonia no lo es. El éxito de Aureliano Babilonia se
explica, en términos alquimicos y psiquicos, primeramente, por su caracter
de hombre medieval y, en segundo término, porque dejando a un lado la
prohibicién familiar, consuma el incesto con su tia Amaranta Ursula: alcan-
za la integracion armonica de la psique consciente y el inconsciente, el s/
mismo o huevo filosofico de la alquimia. Este ultimo queda representado,
precisamente, por la revelacion de Aureliano Babilonia, pues con ella se
cierra el circulo ‘‘uroborico’’ abierto con la potencial ‘‘revelacion’’ del
patriarca frente al hielo.

En otras palabras, la totalidad de la novela puede considerarse como
un opus que culmina con el momento de lucidez de Aureliano Babilonia,
lucidez (/lumen novum o huevo filosofico) que le permite descifrar los
pergaminos. No es casualidad que la exclamacion del patriarca, con la
mano puesta sobre el témpano, se compare con expresar ‘‘un testimonio
sobre el texto sagrado,”’ pues en el fondo, como hemos visto, el hielo y el

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



144 HISPANIC JOURNAL

texto representan principio y final, respectivamente, del mismo proceso. La
integracion del inconsciente, representado por el hielo, equivale al incesto, y
también a la revelacion o sabiduria que permite descifrar las intrincadas
claves de los pergaminos, cuya complejidad rivaliza la del simbolismo
hermético de los textos alquimicos. 10

Cien anos de soledad y los textos alquimicos describen simbdlicamente
un proceso gradual de transformacidn. El proceso comienza y termina con
una misma sustancia trabajada de varias maneras dentro de un receptaculo
cerrado (vas Hermetis). El fin perseguido, como lo entendian los verdaderos
iniciados en alquimia, era una transformacion espiritual y psiquica del al-
quimista, transformacion representada por la esquiva piedra filosofal. La
piedra filosofal, como el s/ mismo de la psicologia analitica, representa una
precaria armonia, un estado inestable de la psique que debe ser constante-
mente renovado. Es un estado ideal, y como todo proceso que requiere la
inversion de energia—energia psiquica, la /ibido, inclusive—esta sujeto al
principio de la entropia. De ahi que el alquimista trabaje la materia
repetidamente, aproximandose cada vez mas, como cada generacion de los
Buendia, a la lapis philosophorum.

El uroboros esta presente a través de todo Cien arnios de soledad en la
estructura de los ‘‘episodios que se muerden la cola,”” como simbolo del
opus alquimico (rota) que va transformando la psique de la estirpe. El
primer capitulo de la novela sigue esa estructura, pero también presenta la
infancia paradisiaca de Macondo y de los Buendia. El primer capitulo con-
tiene asimismo el germen apocaliptico de la revelacion.!! Dicha revelacién
debe asociarse con la vision de Melquiades de una ‘‘ciudad luminosa, con
grandes casas de vidrio’’ (54), la nueva Jerusalén, en que no quedara rastro
de la estirpe Buendia.!2 A mi entender, a lo que se alude es a un nuevo ciclo
de la humanidad en el que el individuo habra superado la ‘‘soledad’’ o falta
de ‘‘amor’’ al alcanzar, como parte de la estirpe, la madurez psiquica. La
madurez psiquica comportaria la asimilacion del inconsciente dentro de un
balance psiquico armoénico y pleno, cuya representacion simbolica seria el
uroboros como mandala. Si visualizamos la escena del hielo, vemos que los
personajes representan, potencialmente, una configuracion ‘‘mandalica.”’
El centro del mandala seria el cofre con el hielo, que representaria el tesoro
psiquico, el s/ mismo, como meta de la psique colectiva de la estirpe,
rodeado por el patriarca y sus dos hijos, José Arcadio y Aureliano,
representando tres de las cuatro funciones psiquicas, el intelecto, la sensa-
cion y la intuicion, respectivamente. El gigante pudiera considerarse como
la cuarta funcion, el sentimiento, que, de integrarse, completaria el es-
quema psiquico armonico simbolizado por el mandala. Esta asignacion
seria consistente con lo dicho hasta ahora, pues, 1) el gigante no es un
miembro de la familia, o sea, es ajeno o desconocido, como toda funcion
inconsciente; 2) su aspecto atemorizante sugiere que es una encarnacion de

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



LA ESTRUCTURA UROBORICA DE CIEN ANOS DE... 145

la actitud de la estirpe ante el caracter oscuro e irracional del inconsciente;
3) el tamaiio de esta imponente figura, en contraste con la trinidad Buendia,
indica que las potencias conscientes, como la punta del témpano, abarcan
s6lo una porcion reducida de la psique.

Si la escena del hielo presenta un mandala potencial, la escena en que
Aureliano Babilonia alcanza la revelacion contiene varios elementos que
apuntan hacia la plenitud ‘‘mandalica’’ alcanzada. Se cierra el ciclo
‘“‘uroborico’’ comenzado con la ‘‘revelacion’’ del patriarca ante el hielo, o
sea, se completa estructuralmente, al descubrir Aureliano Babilonia las
claves de los pergaminos, el mandala: la estirpe llega a la madurez psiquica.
Varios de los elementos narrativos intimamente ligados a esta escena se
presentan como posibles mandalas: los discos anaranjados que cruzan el
cielo, el incesto entre Amaranta Ursula y Aureliano Babilonia, el hijo con la
cola de cerdo, los pergaminos.

Jung escribid un ensayo sobre la significacidon psiquica de la aparicion
de objetos voladores no identificados titulado Flying Saucers: A Modern
Mpyth of Things Seen in the Sky. Explica Jung que hacia las postrimerias del
primer milenio de la era cristiana los testimonios de signos y portentos
celestes eran vistos como anuncios del fin del mundo, y la intervencion
divina era consistente con el Weltanschauung de la época. El
W eltanschauung de nuestra época descarta este tipo de intervencion
sobrenatural. Por tanto, Jung busca una explicacion psiquica para el
fendmeno. Halla una posible explicacion en el mandala. Este simbolo circu-
lar equivale a la totalidad. Como representacion del si mismo, el mandala es
un simbolo de orden, pues el s mismo regula el caos psiquico, dando a la
personalidad la mayor unidad posible. En una época de incertidumbre co-
lectiva como la vivida en Macondo luego de la partida de la compaiia
bananera, y de desarrollo psiquico unilateral como el que manifiestan la
estirpe Buendia, y Occidente en general, rige una notable tension emocio-
nal. Ella conduce a la proyeccion del arquetipo que siempre ha significado
orden, salvacion y plenitud. El mandala, como ya he apuntado, hace su
aparicion en la madurez del individuo, y en Cien arios de soledad hace su
aparicion también en las postrimerias de la obra, anunciando que la
armonia y plenitud psiquica de la estirpe, en la persona de Aureliano
Babilonia, resulta inminente.

El incesto entre Amaranta Ursula y Aureliano Babilonia participa tam-
bién del simbolismo mandalico, en el sentido de representar la union
armonica de psique consciente, el yo (Aureliano Babilonia) e inconsciente
(Amaranta Ursula). La pentltima generacion de los Buendia supera el
temor hereditario de la estirpe, dejando a un lado la prohibicion familiar
contra el incesto, y alcanza asi el si mismo, o sea, el producto de esa union:
el ultimo Aureliano con su cola de cerdo. La cola de cerdo distingue al
ultimo Buendia del resto de la estirpe, pues lo convierte en un ser hibrido

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



146 HISPANIC JOURNAL

que integra plenamente la psique inconsciente, instintiva e irracional,
representada por la cola de cerdo, al yo. Es el filius hermaphroditus, pues
integra en plena armonia los aspectos masculinos y femeninos de la psique.

El texto nos habla de ‘“‘amor’’ —el cual representa la funcion psiquica
del sentimiento notablemente ausente en la historia de la estirpe— y
‘““felicidad’’ al referirse a la relacion entre tia y sobrino, y nos informa que
‘‘a medida que avanzaba el embarazo se iban convirtiendo en un ser tinico,
se integraban cada vez mas’’ (354). Nos describe la escena de la natividad de
este modo:

Un domingo, a las seis de la tarde, Amaranta Ursula sintié los apremios
del parto. La sonriente comadrona de las muchachitas que se acostaban
por hambre la hizo subir en la mesa del comedor, se le acaballo en el
vientre, y la maltrato con galopes cerriles hasta que sus gritos fueron
acallados por los berridos de un varon formidable. A través de las
lagrimas, Amaranta Ursula vio que era un Buendia de los grandes,
macizo y voluntarioso como los José Arcadios, con los ojos abiertos y
clarividentes de los Aurelianos, y predispuesto para empezar la estirpe
otra vez por el principio y purificarla de sus vicios perniciosos y su
vocacion solitaria, porque era el tinico en un siglo que habia sido engen-
drado con amor (355-56).

En efecto, el ultimo vastago de la estirpe encarna el filius macrocosmi, co-
nocido también como Salvator o Deus terrestris, tres designaciones para la
lapis philosophorum de la alquimia, una especie de ser mistico comparable
al Antropos de los gnosticos, el hombre divino original. El Antropos
gnostico, al igual que el nifio con la cola de cerdo, el Gltimo Aureliano,
representa la plenitud humana, un ser ‘‘total’’ que existio antes que el hom-
bre y que es asimismo, su meta final (Jung, Psychology and Alchemy 162).
El dltimo Aureliano cierra el ciclo de la estirpe de manera ‘‘urobdrica,”’
autosuficiente, y apunta también hacia un nuevo principio. El ultimo de la
estirpe muere, como Moisés, a las puertas de la Tierra Prometida, pues la
estirpe del Exodo no sera la estirpe del Reino. El nuevo ciclo cdsmico esta
por comenzar.

El mandala que mejor cumple las funciones ordenadoras de ese
simbolo son los pergaminos descifrados. Resulta vital que los pergaminos
hayan sido descifrados, de otro modo representarian un arquetipo que per-
manece inconsciente, o sea, que no ha sido asimilado por el yo. Con
anterioridad a la revelacion alcanzada por Aureliano Babilonia, los intentos
de descifrar los pergaminos habian resultado futiles por ‘‘prematuros.’’ El
éxito de Aureliano Babilonia es posterior al incesto, y la consumacion de
este ultimo parece haber sido una condicidon necesaria para poder descifrar
los pergaminos. Una vez alcanzada la madurez psiquica, la estirpe puede

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



LA ESTRUCTURA UROBORICA DE CIEN ANOS DE... 147

comprender y asimilar la imagen del mandala representada por los pergami-
nos. En el instante en que el mundo de Macondo esta por sucumbir a la
destruccion y al caos, el simbolo supremo del orden ocupa la atencion de
Aureliano Babilonia.

Los pergaminos, como todo simbolo, expresan una idea o una imagen
que verbalmente solo puede ser aproximada. Hay que recordar que Cien
anos de soledad manifiesta una marcada influencia borgiana. Los
pergaminos, al ordenar lo sucesivo para que resulte simultaneo, funciona
como el Aleph del cuento de Borges. Intuir el significado del Aleph y com-
prender los pergaminos son actos cognitivos analogos. Son un darse cuenta
de las limitaciones del pensamiento humano.

Jaime Alazraki, en una brillante monografia, ha elaborado una inter-
pretacion de los cuentos de Borges como ‘‘metaforas epistemologicas’’
(183-200).13 Narraciones como *“Tlon, Ugbar, Orbis Tertius,”’ *‘El Aleph,”’
‘‘La casa de Asterion’’ y ‘‘Los dos reyes y los dos laberintos’’ manifiestan
una preocupacion con la epistemologia. La Enciclopedia Britdnica, el
Aleph, los laberintos de Asterion y del rey de Babilonia son metaforas para
el conocimiento humano, englobado bajo el término “‘cultura,’’ y para las
limitaciones de ese conocimiento. La evolucion del conocimiento humano,
con la concomitante pérdida de vigencia de explicaciones cuya validez habia
sido aceptada dogmaticamente en otra época, apuntan sobre todo a las
limitaciones del pensamiento légico y conceptual. El conocimiento esta
basado en conceptos, pero éstos nos dicen mas sobre el funcionamiento de
la mente humana que sobre el universo que profesan explicar. Borges acepta
la necesidad humana de postular explicaciones del universo. Sin ellas la
comoda rutina cotidiana no seria posible. Sin embargo, Borges desea
sefnalar también las limitaciones del domo cultural en el que hallamos pro-
teccion psicologica de un universo regido por leyes divinas, indescifrables.
Las leyes de hechura humana nos resultan accesibles, descifrables, recon-
fortantes; las leyes divinas nos inspiran el temor de lo desconocido e incom-
prensible.

La obra de Borges pone de manifiesto las limitaciones del pensamiento
racional, en particular, por tener que expresarse a través del lenguaje, de
caracter sucesivo, no simultaneo. En *‘El Aleph’’ hallamos indicios de que
Borges quiere sugerir la validez y necesidad de otro tipo de conocimiento.
Por un lado, el Aleph esta localizado en el s6tano de la casa de la calle
Garay (‘‘habia un mundo en el soétano’’). Jung, en el que ha descrito como
un ‘‘big dream,’’ un sueno de particular importancia psiquica, se encuentra
en una casa cuyo sotano representa el inconsciente. Descendiendo hasta lo
mas profundo de este sdtano, Jung halla los restos de una cultura primitiva
que, al despertar, interpreta como una representacion del inconsciente co-
lectivo.!4 El sotano al que desciende Borges, el personaje, contiene el
Aleph. Como vengo seiialando en el caso de los pergaminos, el Aleph tam-

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



148 HISPANIC JOURNAL

bién puede ser considerado como un arquetipo del inconsciente colectivo: el
mandala, el simbolo por excelencia del orden.!5

El Aleph y los pergaminos funcionan como el arquetipo ordenador del
mandala. La vision de un universo incognoscible y cadtico cede ante estos
simbolos totalizadores. El inmueble de la calle Garay es demolido para
ampliar la confiteria de Zunino y Zungri, y la casa familiar de los Buendia
es destruida por el remolino de viento. El mundo continta girando, aunque
en Cien afios de soledad esto presupone el comienzo de un nuevo ciclo en el
cual podran existir otros Macondos pero ya no con estirpes como los
Buendia. El ciclo de la soledad ha concluido para siempre, y el ciclo de la
revelacion ha comenzado.

La existencia paradisiaca de la humanidad en la nueva Jerusalén
presupone una nueva consciencia producto del apocalipsis, de la
‘‘revelacion.”” Esa revelacion queda plasmada en el acto de descifrar los
pergaminos, tarea que en mayor o menor medida habia ocupado infructuo-
samente a cada generacion de los Buendia. El éxito de Aureliano Babilonia,
el nuevo conocimiento que alcanza, presupone una ruptura con el pasado
familiar y social—motivo del abandono asociado con la nifiez de los dioses
y de los héroes divinos: Zeus, Dionisio, Poseidon, Moisés, Romulo y Remo.
En el caso de Aureliano Babilonia su aislamiento del resto de la familia va
de la mano con sus lecturas en el cuarto de Melquiades, y debido a las cuales
“‘lleg6 a la adolescencia sin saber nada de su tiempo, pero con los conoci-
mientos basicos del hombre medieval.”’

Los manuscritos son compuestos y cifrados por Melquiades, quien trae
el laboratorio y los manuales de alquimia a Macondo. Su conexion con la
alquimia resulta clara, como lo es la de Aureliano Babilonia, el que descifra
los pergaminos, si en efecto posee los conocimientos basicos del hombre
medieval. Los verdaderos iniciados a la alquimia no persiguen la transfor-
macion de los metales bajos en oro, sino el aurum non vulgi, la piedra
filosofal. O sea, durante el opus alquimico las transformaciones a las que el
alquimista somete a la prima materia representan, e idealmente paralelan,
las transformaciones psiquicas del propio alquimista.

No es de extranar entonces que solo un iniciado al conocimiento
alquimico sea capaz de descifrar los pergaminos cifrados por otro alquimis-
ta, y que el acto de descifrarlos sea analogo a alcanzar la piedra filosofal, a
alcanzar la revelacion producto de una transformacion psiquica, a alcanzar
un nuevo estado de consciencia.

Sin embargo, el opus alquimico, es un proceso lento, repetitivo, cuya
meta es designada con el mismo término que la sustancia inicial, la prima
materia, concepto encarnado simbolicamente en el uroboros, el dragon que
se muerde la cola. De modo que los episodios que se muerden la cola
resultan analogos al opus alquimico, repetido hasta que Aureliano

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



LA ESTRUCTURA UROBORICA DE CIEN ANOS DE... 149

Babilonia alcanza la piedra filosofal, la revelacion, insinuada ya en el
primer episodio que se muerde la cola que concluye con la escena del hielo.
La estructura urobodrica de estos episodios, como asimismo el incesto,
el ultimo Aureliano con la cola de cerdo, el acto de descifrar los aléphicos
pergaminos, son la inscripcion en el texto del simbolismo alquimico. Cada
episodio uroborico al trabajar la psique colectiva de los Buendia contiene en
potencia la posibilidad de alcanzar la piedra filosofal, la meta del opus, y
cerrar el ciclo del Exodo y comenzar el ciclo de la Tierra Prometida.

University of Michigan Benjamin Torres Caballero

NOTAS

' En esas paginas Vargas Llosa analiza otras catorce instancias de ‘‘episodios que se

muerden la cola.”

2 La influencia de Borges en Garcia Marquez, y particularmente en la elaboracion de
Cien anios de soledad, resulta patente. Los criticos han seialado desde las similitudes mas
superficiales hasta las influencias mas significativas en términos epistemoldgicos. A la primera
categoria pertenecen los ‘‘giros verbales’’ e ‘‘imagenes oniricas’’ a que alude Reinaldo Arenas
(154-55). A la segunda pertenecen *‘la introduccion de personajes de la ficcion literaria o de
seres reales dentro de la fabrica de la novela,”’ juego al que también es aficionado Borges,
como sefiala Emir Rodriguez Monegal, quien, en el mismo articulo, se refiere también a los
paralelos entre la obra de Borges y Cien arios de soledad en lo que concierne al modo de conce-
bir el tiempo, el espacio y su aléphica precipitacion en una sola materia—los pergaminos de
Melquiades—y otras muiltiples resonancias (130-34).

3 Ademas de la psique consciente, inmediata y personal, Jung postula la existencia de
un segundo sistema psiquico de naturaleza colectiva, universal e impersonal, idéntico en todos
los individuos. Este inconsciente colectivo no se desarrolla individualmente, sino que es
heredado, y consiste en formas preexistentes que Jung designa con el término ‘‘arquetipos.”’
Jung considera que los arquetipos son analogos a los instintos, o que inclusive sean imagenes
inconscientes de éstos. Los arquetipos representan experiencias cuya interminable repeticion
las ha dejado grabadas en nuestra constitucion psiquica. Cuando ocurre una situacion que co-
rresponde al arquetipo, éste es activado y su contenido pasa a la psique consciente (The Arche-
types and the Collective Unconscious 42-53).

4 Jung describe en detalle el uroboros en Psychology and Alchemy. Como dragén el
uroboros es un monstrum, un simbolo que combina el principio telurico de la serpiente con el
principio aéreo del pajaro. Es una variante simbdlica de Mercurio, o sea, del dios alado
Hermes, presente en la materia, el dios del pensamiento y la revelacion. Los alquimistas
utilizaban el azogue, argentum vivum para representar el espiritu creador atrapado o escondi-
do en la materia.

Jung afirma que, en la alquimia, el dragon es, con toda probabilidad, la representacion

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



150 HISPANIC JOURNAL

pictorica mas antigua de la que se tiene documentacion —aparece en el Codex Marcianus del
siglo diez u once, acompaiado de las palabras, ‘‘la Unidad, la Totalidad’’ (‘‘The One, the
AlP’). Los alquimistas reiteran una y otra vez en sus textos que el opus procede de la unidad y
culmina en la unidad (‘‘the one’’) y que de ese modo se asemeja al dragon que se muerde la
cola. Por esa razon el opus es frecuentemente descrito como circular o como rota (rueda). Mer-
curio se halla al principio y al final del proceso alquimico. Mercurio es la prima materia, el
caput corvi (*‘cuervo,”’ comunmente asociado con el demonio), el nigredo; como dragon se
devora a si mismo, muere y resucita como /apis (‘‘piedra’’ o huevo filosofico). Es el juego de
los colores en la cauda pavonis (‘‘cola de faisan’’) y la division en los cuatro elementos. Es el
hermafrodita que existié en el principio, que luego se dividio en la clasica dualidad herma-
no/hermana, reunidos en el coniunctio incestuoso, para reaparecer al final del opus en forma
radiante del /umen novum, la piedra filosofal. Es metal y liquido, materia y espiritu, frio y
fogoso, veneno y balsamo curativo: simbolo que une todos los opuestos (Psychology and
Alchemy 292-95).

* En la alquimia china el proposito del opus magnum es la produccién del *‘cuerpo
diamantino’’ (‘‘diamond body’’), otra designacién de la piedra o huevo filoséfico (Jung
Psychology and Religion 111; Jung y Wilhelm ‘‘Commentary on The Secret of the Golden
Flower.”” Alchemical Studies 21, 46, 51).

% Para un tratamiento exhaustivo de este tema véase Joseph Campbell.

El patriarca, José Arcadio Buendia, se dedica a una serie de proyectos que ponen de
manifiesto su curiosidad innata, su légica empiricista, y su espiritu de progreso de signo occi-
dental: canjea un mulo y una partida de chivos por unos lingotes imantados con los que
pretende ‘‘desentrainar el oro de la tierra’’ (9); experimenta con otras novedades que llevan a
Macondo Melquiades y su tribu: la lupa, cuya utilidad practica, concluye el patriarca, es como
ingenio de guerra, y compone un manual para su uso estratégico, el astrolabio, la brijula y el
sextante con los que determina la esfericidad del planeta, y el laboratogio de alquimia con el
cual, ‘‘seducido por la simplicidad de la formulas para doblar el oro,”’ convierte la herencia
patrimonial de Ursula en “‘un chicharrén carbonizado’’ (14); con el laboratorio de daguerroti-
pia se propone resolver cientificamente, de una vez por todas, la cuestion de la existencia de
Dios (54); intenta desarrollar un mecanismo de movimiento perpetuo basado en el péndulo e
intenta crear una maquina, basada también en el péndulo, que le sirviera al hombre para volar
(75). La funcion del pensamiento esta sumamente desarrollada en el patriarca, sobrevalorada,
en detrimento de las otras funciones psiquicas.

8 El primogénito, José Arcadio, es descrito como un monumental especimen fisico, un
verdadero gigante, con caracteristicas corporales comparables a las de los animales brutos, y
con apetitos carnales en proporcion a su tamaio. Aureliano, el coronel, se caracteriza por una
profunda aunque erratica intuicion manifestada en presagios, como el que lo llevo a pedir que
ejecutaran la sentencia de muerte en Macondo.

% En el lenguaje cotidiano de la narracion, el estado psiquico de la estirpe es descrito con
el término ‘‘soledad’’; el paliativo para dicho estado animico es el ‘‘amor.” El relativo aisla-
miento entre la psique consciente, el yo, y el inconsciente, con la concomitante inferioridad de
la funcidn del sentimiento, es una descripcion en términos psiquicos de'lo que la narracién ex-
presa en términos cotidianos.

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



LA ESTRUCTURA UROBORICA DE CIEN ANOS DE... 151
1" El hermetismo es una caracteristica de los textos alquimicos. La proliferacion de tex-
tos alquimicos un siglo antes del triunfo del Neoclasicismo coincide con los principios de la
ciencia quimica. Los alquimistas abandonan el laboratorio y se dedican a la especulacion
(Filosofia Hermética). Los quimicos continian en el laboratorio, conservando asi una base
empirica para su investigacion. La alquimia perece debido a su hermetismo u oscurantismo,
pues su filosofia (‘‘obscurum per obscurius, ignotum per ignotius’’/‘lo obscuro por lo mas
obscuro, lo desconocido por lo mas desconocido’’) resulta incompatible con el espiritu de la
llustracion, y particularmente las ciencias naturales, incluyendo la flamante quimica.

""" Eric Neumann ha estudiado el uroboros como representacion mitica de dos etapas en
el origen y desarrollo de la psique consciente (5-102). El uroboros es un antiguo simbolo egip-
cio que ha sido descrito de este modo: Se mata, copula con si mismo y se impregna a si mismo;
es hombre y mujer, engendra y concibe, devora y da a luz, es activo y pasivo, arriba y abajo, a
la vez (10). El simbolo universal para la perfeccion es el circulo, la esfera o la rueda, de modo
que estas figuras geométricas representan tanto la autosuficiencia de la deidad primordial que
antecede la creacion de los opuestos, como el s mismo que ha ido mas alla de los opuestos. La
existencia dentro de la rueda o uroboros representa un estado crepuscular: la infancia de la
humanidad y del nifio, etapa psiquica anterior a la formacion del yo. El uroboros es el arqueti-
po que comunica al yo un conocimiento simbolico de una etapa psiquica de la que
necesariamente no tiene experiencia alguna: la época prenatal, paradisiaca, en que el yo se
halla sumergido en un estado inconsciente, en el mar de los no natos, anterior a la psique cons-
ciente y a los opuestos. Como simbolo que apunta hacia los origenes, el caracter circular del
uroboros representa, a la vez, el utero y los padres. El uroboros aparece como receptaculo, y
también como los padres primordiales en perpetua cohabitacion, simbolo de los origenes.

Las etapas iniciales de la psique consciente, cuando el yo todavia se halla a un nivel infan-
til, se caracteriza por el p;edominio del lado maternal del uroboros. El débil e intermitente yo
no ha arribado a la distincion entre sujeto y objeto, y en realidad el yo permanece mayormente
inconsciente. El uroboros del mundo materno es vida y psique a la vez: nutre, proporciona
placer, calor, proteccion, y es refugio de todo sufrimiento.

El uroboros, la gran rueda, no es solo el utero, sino también los Primeros Padres, unidos e
indivisibles, en uroborica conjuncion de opuestos. Su aspecto paterno contiene el impulso
creativo de un nuevo principio. Es la rueda que rota por si misma. Es el movimiento rotativo
inicial en la ascendente espiral evolutiva en el tiempo.

El mismo simbolismo urobdrico que hallamos en el principio, antes de que comience a de-
sarrollarse el yo, reaparece al final cuando el desarrollo del yo es reemplazado por el desarrollo
del si mismo. En este punto del proceso de individuacion el principio universal de los opuestos
deja de predominar, pues la meta del individuo es independizarse del mundo, y el simbolo del
uroboros vuelve a surgir como el mandala de la psicologia adulta. Este tiltimo simbolo entre los
que aluden al desarrollo psiquico individual representa la redondez psiquica, la plenitud de la
vida y la perfeccion recuperada.

La figura perfecta del uroboros, entonces, es central en el mundo inconsciente infantil, y
también en la segunda mitad de la vida. El simbolo del mandala circular se halla al principio y
al final de la historia psiquica del individuo. Al principio adopta la forma mitologica del
Paraiso, y al final la forma de la nueva Jerusalén (Neumann 36-37). )

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



152 HISPANIC JOURNAL

2 Hay que recordar que la palabra ‘‘apocalipsis’ no tenia las connotaciones casi exclu-
sivamente de destruccion que tiene hoy en dia. ‘‘Apocalipsis’’ proviene de un término griego
que significa revelacion.

La ““Introduccion al Apocalipsis’ en la Biblia de Jerusalén nos informa:

La palabra ‘‘apocalipsis’’ es la transcripcion de un término griego que significa
revelacion; todo apocalipsis supone, pues, una revelacion hecha por Dios a los
hombres de cosas ocultas y so6lo por él conocidas, en especial de cosas referentes
al futuro. Es dificil deslindar exactamente las fronteras que separan al género
apocaliptico del profético, del que en cierto modo no es mas que una prolonga-
cion; pero, mientras que los antiguos profetas escuchaban las revelaciones
divinas y las transmitian oralmente, el autor de un apocalipsis recibe sus revela-
ciones en forma de visiones que consigna en un libro. Por otra parte, tales visio-
nes no tienen valor por si mismas, sino por el simbolismo que encierran; porque,
en un apocalipsis, todo o casi todo tiene valor simbolico; los numeros, las cosas,
las partes del cuerpo y hasta los personajes que salen a escena. Cuando el vidente
describe una vision, traduce en simbolos las ideas que Dios le sugiere, y entonces
acumula cosas, colores, numeros simbdlicos, sin preocuparse de la incoherencia
de los efectos obtenidos. Es, pues, necesario para entenderle, hacerse cargo de
sus procedimientos y traducir de nuevo en ideas los simbolos que propone, so
pena de falsear el sentido de su mensaje (1639).

La vision plasmada en el Apocalipsis de Juan culmina con el establecimiento definitivo del
Reino celeste, la nueva Jerusalén.

"* " David William Foster, utilizando el término en el sentido en que lo emplea Roland
Barthes, designa esta preocupacion en la obra de ‘ Borges con la frase, ‘‘écriture
epistemoldgica’’ (‘‘epistemological écriture’’) (13-30).

'Y This was the dream. I was in a house I did not know which had two stories. It was
“‘my house’’. | found myself in the upper story, where there was a kind of salon furnished with
fine old pieces in rococo style. On the walls hung a number of precious old paintings. |
wondered that this should be my house, and thought, ‘‘Not bad’’. But then it occurred to me
that 1 did not know what the lower floor looked like. Descending the stairs, I reached the
ground floor. There everthing was much older, and I realized that this part of the house must
date from about the fifteenth or sixteenth century. The furnishings were medieval; the floors
were of red brick. Everywhere it was rather dark. I went from one room to another, thinking,
“Now | really must explore the whole house’’.. 1 came upon a heavy door, and opened it.
Behind it, I discovered a stone stairway that led down into the cellar. Descending again, |
found myself in a beautifully vaulted room which looked exceedingly ancient. Examining the
walls, 1 discovered layers of brick in the mortar. As soon as I saw this | knew that the walls
dated from Roman times. My interest by now was intense. I looked more closely at the floor. It
was of stone slabs, and in one of these | discovered a ring. When | pulled it, the stone slab
lifted, and again | saw a stairway of narrow stone steps leading down into the depths. These,
too, 1 descended, and entered a low cave cut into the depths. Thick dust lay on the floor, and in

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



LA ESTRUCTURA UROBORICA DE CIEN ANOS DE... 153

the dust were scattered bones and broken pottery, like remains of a primitive culture. |
discovered two human skulls, obviously very old and half disintegrated. Then 1 awoke.

It was plain to me that the house represented a kind of image of the psyche—that is to say,
of my state of consciousness, with hitherto unconscious additions. Consciousness was
represented by the salon. It had an inhabited atmosphere, in spite of the antiquated style.

The ground floor stood for the first level of the unconscious. The deeper I went, the more
alien and the darker the scene became. In the cave, 1 discovered remains of a primitive man
within myself—a world which can scarcely be reached or illuminated by consciousness. The
primitive psyche of man borders on the life of the animal soul, just as the caves of prehistoric
time were usually inhabited by animals before men laid claim to them (Jung, Memories,
Dreams, Reflections 158-60).

'* Esta conexiéon no es casual. Carlos Argentino Daneri compara el Aleph al
“‘microcosmo de alquimistas y cabalistas, nuestro concreto amigo proverbial, el multum in
parvo’’ (Borges 162). Sobre el ‘““‘macrocosmo’’ de los alquimistas Jung afirma que la primma
materia es andloga al universo en movimiento giratorio o macrocosmo o su reflejo impreso en
el corazén de la materia. Aiiade Jung que, psicologicamente, es una cuestion del reflejo en el
inconsciente de las revoluciones celestes, una imago mundi proyectada por el alquimista en la
prima materia. El reflejo de las revoluciones celestes en el inconsciente, al ser proyectado por la
psique del alquimista en la prima materia, resulta en el concepto de un opus circular o sustancia
arcana en rotacion, idea que halla su expresion en *‘el remolino en forma de rueda’” o *‘el gran
viento del sur’’ (el Espiritu Santo en los escritos de los Padres de la Iglesia). Este viento o
remolino se refiere especificamente al proceso de sublimacion dentro de la vasija o recipiente
alquimico. Es la representacion simbolica del espiritu contenido en la materia (anima mundi), y
que impulsa el producto su-blimado a ascender a la superficie de la retorta. Mientras Aureliano
Babilonia termina de descifrar los pergaminos, ‘‘Macondo era ya un pavoroso remolino de
polvo y escombros centrifugado por la colera del huracan biblico’ (359). La imagen divina
(totalidad) impresa en la materia en rotacion forma el mandala. O sea, psicologicamente, el
consciente cede al s’ mismo, al nuevo centro de la personalidad, el cual reemplaza al yo
(Psychology and Alchemy 386-87 y Mysterium Coniunctionis 494). Ademas, Borges el per-
sonaje afiade que, ‘‘Los fieles que concurren a la mezquita de Amr, en ¢l Cairo, saben muy
bien que el universo estd en el interior de una de las columnas de piedra que rodean el patio cen-
tral . . . Nadie, claro esta, puede verlo, pero quienes acercan el oido a la superficie, declaran
percibir, al poco tiempo, su atareado rumor . . .’ (Borges 169). En Cien afios de soledad la
‘“‘revelacion’’ que permite descifrar los pergaminos (sublimacién), y el huracan biblico
(rotacion) estan estrechamente ligados para formas el mandala (anima mundi en rotacion).
Vale la pena sefalar que, al igual que la sustancia arcana en rotacion y el remolino del huracan
biblico, Borges personaje afirma lo siguiente sobre el Aleph: *‘En la parte inferior del escaldn,
hacia la derecha, vi una pequeiia esfera tornasolada, de casi intolerable fulgor. A/ principio la
cref giratoria; luego comprendi que ese movimiento era una ilusion producida por los ver-
tiginosos espectaculos que encerraba’’ (Borges 164, el subrayado es mio).

Este es el concepto alquimico que permea Cien arios de soledad desde el parrafo inicial en
que Melquiades afirma que ‘‘Las cosas tienen vida propia, todo es cuestion de despertarles el
anima.’’ La imagen divina o totalidad impresa en la materia, el Aleph, el mandula, la piedra o

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



154 HISPANIC JOURNAL

el huevo filosofico, el si mismo, es un concepto que trasciende el yo y el predominio del pensa-
miento, para abarcar la totalidad psiquica.

OBRAS CITADAS

Alazraki, Jaime. ‘““TIon y Asterion: Metaforas epistemoldgicas.”” Jorge Luis Borges. Ed.
Jaime Alazraki. Madrid: Taurus, 1976. 183-200.

Arenas, Reinaldo. ‘‘Cien afios de soledad en la ciudad de los espejismos.’’ Gabriel Garcia Mdr-
quez. Ed. Peter G. Earle. Madrid: Taurus, 1981. 154-155.

Campbell, Joseph. The Hero with a Thousand Faces. Princeton: Princeton UP, 1968.

Foster, David William. Studies in the Contemporary Spanish-American Short Story. Colum-
bia, MO: U of Missouri P, 1979.

Garcia Marquez, Gabriel. Cien arios de soledad. Buenos Aires: Sudamericana, 1970.

“‘Introduccion al Apocalipsis.”’ Biblia de Jerusalén. Bilbao: Desclée de Brouwer, 1967.

Jung, Carl Gustav. The Archetypes and the Collective Unconscious. Princeton: Princeton UP,
1980.

Jung, Carl Gustav. Flying Saucers: A Modern Myth of Things Seen in the Sky. Princeton:
Princeton UP, 1978.

Jung, Carl Gustav. Memories, Dreams, Reflections. Ed. Aniela Jaffé. New York: Viking,
1965.

Jung, Carl Gustav. Mysterium Coniunctionis. Princeton: Princeton UP, 1977.

Jung, Carl Gustav. Psychology and Alchemy. Princeton: Princeton UP, 1968.

Jung, Carl Gustav. Psychology and Religion. New Haven: Yale UP, 1938.

Jung, Carl Gustav y Richard Wilhelm. ‘“‘Commentary on The Secret of the Golden Flower.”’
Alchemical Studies. Princeton: Princeton UP, 1967, 1-55.

Neumann, Eric. The Origins and History of Consciousness. Princeton: Princeton UP, 1970.

Rodriguez Monegal, Emir. ‘‘Novedad y anacronismo en Cien arios de soledad.”” Gabriel
Garcia Mdrquez. Ed. Peter G. Earle. Madrid: Taurus, 1981. 130-34.

Vargas Llosa, Mario. Garcia Mdrquez: Historia de un deicidio. Barcelona: Barral, 1971.

This content downloaded from
190.46.241.40 on Thu, 19 Sep 2024 20:00:43 UTC
All use subject to https://about.jstor.org/terms



	Contents
	p. 137
	p. 138
	p. 139
	p. 140
	p. 141
	p. 142
	p. 143
	p. 144
	p. 145
	p. 146
	p. 147
	p. 148
	p. 149
	p. 150
	p. 151
	p. 152
	p. 153
	p. 154

	Issue Table of Contents
	Hispanic Journal, Vol. 11, No. 2 (Fall 1990) pp. 1-224
	Front Matter
	“SSABE DE MUCHOS PLEITOS É SABE DE LIENDA:” THE LAW IN THE "LIBRO DE BUEN AMOR" [pp. 7-31]
	HYLOMORPHISM AND "EL CABALLERO DE OLMEDO" [pp. 33-45]
	THE 'CERRAR/PUERTA' IMAGERY AND THE THEME OF HOPELESSNESS IN "TRACTADO SEGUNDO" OF "LAZARILLO" [pp. 47-55]
	ALDANA, QUEVEDO AND "LA PAGA DEL MUNDO" [pp. 57-70]
	"LA REGENTA". RHETORIC AND RELIGION [pp. 71-89]
	EL AUTORRETRATO EN SOR JUANA [pp. 91-105]
	JORGE LUIS BORGES, AUTOR DEL "MARTÍN FIERRO" [pp. 107-118]
	THE POET IN JOSÉ ÁNGEL VALENTE'S METAPOETIC TEXTS [pp. 119-136]
	LA ESTRUCTURA UROBÓRICA DE "CIEN AÑOS DE SOLEDAD" [pp. 137-154]
	LUIS MARTÍN-SANTOS: "TIEMPO DE SILENCIO": RICARDA, UN INSTINTO HACIA LA LIBERTAD [pp. 155-164]
	EL FOLKLORE LITERARIO Y SU FUNCIONALIDAD SOCIAL [pp. 165-170]
	SOBRE LA PRONUNCIABILIDAD DE GRUPOS CONSONANTICOS MARGINALES: EVIDENCIA EMPIRICA EN ESPAÑOL [pp. 171-184]
	BOOK REVIEWS
	Review: untitled [pp. 185-188]
	Review: untitled [pp. 188-191]
	Review: untitled [pp. 191-193]
	Review: untitled [pp. 194-194]

	SUMMARIES OF BOOKS RECEIVED [pp. 195-217]
	BOOKS RECEIVED [pp. 219-224]
	Back Matter



