ANALES DE LITERATURA CHILENA
Aifio 1, Diciembre 2000, Numero 1, 35-52

DONA CATALINA DE LOS RiOS Y LISPERGUER Y LA
CONSTRUCCION DEL MONSTRUO QUINTRALA

Rosa Sarabia
University of Toronto

Doifia Catalina de los Rios y Lisperguer (1605-1665) cedi6 su condicion his-
térica de mujer a la Quintrala, nombre que alude a su condicién de mito y por ende,
a su textualizacion. Varios siglos de leyenda oral y un pufiado de documentos sirvie-
ron de base para la historiografia y su ficcionalizacion. Las lineas que siguen son
una reflexion sobre el signo Quintrala y su construccion cultural como monstruo'.
Del mito textualizado me serviré solo del ejecutado por la letra impresa en la mono-
grafia historica Los Lisperguer y La Quintrala (1877) y en la relaciéon “El altimo de
los cuarenta asesinatos de Catalina de los Rios” (1884)2? de Benjamin Vicuiia
Mackenna, y en las novelas: La Quintrala de Magdalena Petit (1932) y Maldita yo
entre las mujeres (1991) de Mercedes Valdivieso.

Se dice que dofia Catalina de los Rios y Lisperguer, rica encomendera de La
Ligua, torturaba y mataba, habiendo previamente seducido a sus victimas en el caso
de ser hombres. Mas de cuarenta son los asesinatos que se le adjudican, aunque solo
se tenga documentacion de catorce muertes “conocidas y juzgadas,” segun Vicufia
Mackenna (136), nimero que la coloca de inmediato en la serializacion obsesiva del
homicida. Dice la criminologia que cuando las mujeres matan lo hacen de modo
diferente y que no lo hacen tan a menudo, en comparacion con los hombres, claro.
Si por siglos el homicidio ha sido construido y percibido socialmente como una
forma masculina de poder, la presencia de la asesina en serie, la que se obsesiona

! Quisiera agradecer la generosa ayuda que sobre este topico me dieron la bibliotecaria
Laura Soto-Barra, el colega Richard Young y Juan Camilo Lorca, de referencias criticas de la
Biblioteca Nacional de Chile.

2Este escrito ha sido reeditado por la Editorial Universitaria en 1987 como segunda parte
de El primer y el éiltimo crimen de la Quintrala.



36 ROSA SARABIA

con la muerte y la que aqui me interesa, es por lo tanto, considerada antinatural y
doblemente amenazante*. Si bien pareciera haber una relacion proporcional directa
entre mayor “liberacion,” mayor crimen, o sea que con la demolicion del papel tradi-
cional de la mujer se ha llevado a cabo “una masculinizacion de la conducta femeni-
na,” también lo es el hecho de que las grandes criminales (numéricamente hablando)
pertenecen al pasado. Existe un paradigma en el que la mayoria de las asesinas usan
el veneno como método mas comun; se circunscriben en el espacio doméstico para
llevar a cabo sus précticas, y sus victimas suelen ser parientes cercanos, amigos,
sirvientes, con un nimero mayor entre aquellos que no tienen poder como los nifios,
viejos y enfermos. El caso de dofia Catalina de los Rios y Lisperguer esta fuera y
dentro del paradigma descrito, como asi también el de la condesa de Bathory de
fines de siglo XVI en la Transilvania hungara, a quien la leyenda y la ficcion tam-
bién le trastocaron el nombre por el de la Alimafia de Cestzje o el de Dracula-mujer
por su aficion a los bafios de sangre de sus victimas, que sumaron 650 y todas ellas
jovenes y virgenes, superando con creces a Gilles de Rais, quien fue a la horca en
1440 por el asesinato de 140 nifios y jovencitos®.

Las puras coincidencias producen retratos parecidos de estas dos mujeres:
ambas portadoras de un status social privilegiado que les permiti6 no solo ejercer sus
crimenes dentro de una impunidad inusual y durante un largo periodo sino haber
resultado exentas de castigo, a pesar de procesos y sentencias contra ellas. Ambas
bellas y jovenes, sin colas de pez, sin alas, sin sierpes que les sirvan de cabellera. De
una crueldad y pasion desmedidas ya instaladas en sendas prosapias familiares; am-
bas ejercieron la tortura como método y los instrumentos favoritos fueron: el latigo,
las agujas, el cerote hirviendo. Mas sofisticada la europea que la criolla chilena,
aquélla poseia “la Virgen de hierro”, la automata del abrazo mortal y una “jaula”
tapizada en su interior por cuchillos. Ambas mujeres, casadas y madres, aparecen
auxiliadas de una tercera, semejante a aquella que en el cuadro de Artemisa
Gentileschi, Judit y Holofernes (1620-30) ocupa un segundo plano. A raiz del oficio
de estas colaboradoras, a ambas asesinas, la hungara y la chilena, se las envisti6 de
apodos tales como “bruja” y “demonio.” La carnalidad desmedida o el apetito desor-
denado subyacen en los deleites ilicitos como lo estipula el Malleus Maleficarum del
siglo XV, segun el cual toda brujeria procede de la lascivia, que en la mujer es
insaciable y que solo los demonios podrian colmar dicha lujuria.

3 Sobre el homicida en serie ver el trabajo de Richard Tithecott. Respecto a las mujeres
asesinas en serie o en masa, ver los estudios de Kerry Segrave y de Mary S. Hartman.

4Raymond McNally en su estudio Dracula Was a Woman, analiza los elementos que se
encuentran en la historia de la condesa y como fueron tamizados en la creacion del personaje
Dréacula por Stoker a fines del XIX.



DONA CATALINA DE LOS RiOS Y LISPERGUER 37

Durante el siglo XIX, a la condesa se la celebra, enfatizando los elementos de
la morosidad y el fetiche, en el cuento “Agua de Juvencia” (1800) de Leopold von
Sacher-Masoch. En 1963, se transforma en protagonista de una novela gética, La
comtesse sanglante, de la francesa Valentine Penrose y dos afios mas tarde, la poeta
argentina Alejandra Pizarnik traduce a ésta y mutila su texto en 66 paginas de prosa
poética, glosa y ensayo. Su titulo es también traduccion: La condesa sangrienta.
Tanto para Penrose como para Pizarnik, se trata de una estética de la muerte dentro
del contexto de una belleza afin a la crueldad de un teatro artaudiano y surrealista.
Cortazar, seducido también por la siniestra figura, la incluyo en 62: Modelo para
armar.

Parafraseando a Hayden White?, el material historico sobre estas dos mujeres
tiene tanto de ficcion como la ficcidn sobre ellas tiene de representacion historica, ya
que parte del discurso histérico es una forma de elaboracion ideologica, lo que Roland
Barthes precisa como “elaboracion imaginaria”. El cuerpo discursivo que gira alre-
dedor de las asesinas proviene tanto de la oralidad en la que se forma la leyenda
como de documentos escritos de la época: testamentos, procesos judiciales, cartas, y
mas recientemente: ensayos, escasas historiografias y un pufiado de ficciones. A
pesar de estar ya definiendo géneros y por lo tanto modos de lectura, el contrato
entre texto y lector que cada uno de ellos impone se ve viciado, en parte, por el
material complejo con el que se trabaja. A modo de ejemplo, cito a Vicufia Mackenna
quien define en su preambulo el discurso del que se servird, analogando la vida de su
personaje con la historia de un periodo, y la leyenda con la verdad: “Nosotros, sin
embargo, no vamos a estudiar ni a contar la vida de aquella aristocratica raza, mitad
alemana y mitad india, a la luz de los blasones, sino de la filosofia social e histérica
que sus cruzamientos domésticos y su influencia politica marca, porque la leyenda
de esa familia es la vida verdadera de la colonia y de su siglo” (5), y hacia el final nos
dice respecto al testamento de dofia Catalina de los Rios y Lisperguer: “... constituye
uno de los més preciosos documentos de la vida intima de la colonia”®.

SVer Tropics of Discourse Essays in Cultural Criticism, 22. El mismo autor en el capitulo
2 de The Content of the Form contrasta las diferentes teorias de la historia sobre la cuestion del
discurso narrativo.

¢Si bien el discurso histérico de Vicuiia Mackenna esta empapado de la ideologia positivista
y determinista de la segunda mitad del siglo XIX, es importante sefialar que a la manera del
romanticismo historiografico —el Facundo de Sarmiento es un buen ejemplo— la biografia de
un personaje solia asumir los rasgos de toda una época. Susana Zanetti en su prélogo a Facundo.
Civilizacion y barbarie, apunta que el hombre representativo, individualidad viva y concreta,
y a la vez tipica, es exponente del modo de operar de las tensiones sociales y de los vinculos
entre el espacio y el pueblo de una cultura y una nacion especifica.



38 ROSA SARABIA

La Quintrala, ese cuerpo de mujer convertido en texto mestizo de discurso
legendario e histérico, ha estado sujeta a constante reconstruccion y cambio a través
de los siglos. De este mito me interesan los ideologemas que constituyen una teoria
del monstruo, aquéllos en los que se la presenta como un otro desmesurado, que
amenaza con la diferencia fisica o moral y transgrede, delinquiendo, el aparato so-
cial a partir de un paradigma establecido como normal o natural. En este sentido, en
la Quintrala se cumple una doble desnaturalizacion de acuerdo con la ideologia de la
época colonial y por extension, de los siglos posteriores. Por un lado, y de acuerdo
con los postulados aristotélicos, la hembra es una desviacion del tipo genérico, visto
éste como masculino y perteneciente a la ley de lo semejante, aun cuando sea un
desvio necesario de la norma (llamese naturaleza) o en otras palabras “una deformi-
dad util” que hace a la continuacion de la raza de las criaturas. Por otro, esa
“masculinizacion” de la violencia en manos de una mujer, a la que hice referencia
mas arriba, crea una “falsa semejanza” tanto respecto a la especie de los hombres
como a la de las mujeres. Lo monstruoso aparece, segiin Aristoteles, en esta disimi-
litud, que a diferencia de la hembra, es gratuito e inutil para futuras generaciones’.
Consecuentemente, la Quintrala no es lo que debiera ser, significa otra cosa de lo
que muestra, su monstruosidad es doblemente engafiosa. Existen dos etimologias
del latin posibles para el monstruo: mostrare pero también monere que es poner en
aviso, advertir®. En este sentido, a la Quintrala se la puede leer como un signo hibri-
do, aunque perturbante, que incorpora tanto lo que esta dentro de la sociedad chilena
del siglo XVII, o sea, su propio origen, como lo que estd mas alld, donde yace lo
distinto/distante, el desborde, la volupté segtin Bataille. En sus raptos de ira y violen-
cia, en sus crimenes sin precedentes en la historia del Reino de Chile, y por exten-
sidén a toda la colonia, en su libido excesiva, este monstruo amenaza con alterar el
orden de las cosas y su solo nombre se liga a aquello prohibido: el parricidio, el
incesto, el adulterio, la tortura y el homicidio. La carga destructiva que el monstruo
conlleva es en realidad una desconstruccion de las relaciones sociales, culturales e
histérico-literarias que lo generan. Su amenaza es la revelacion de la diferencia, de
la disparidad, de la feminizacion del “otro” (de ahi su ser “antinatural”) que se origi-
na en procesos y categorizaciones en crisis, en la formacion de una nueva composi-
cidn étnica, politicay social que es el Reino de Chile en los 1600. Su cuerpo, el de la
Quintrala, es pura cultura. Como constructo y proyeccion, el monstruo solo existe
para ser leido’. La Quintrala nos “muestra” una genealogia, a la que Vicuiia Mackenna

"Estas ideas se hallan en el Libro IV de Generation of Animals.

#Sobre la etimologia ver la Introduccion de Marie-Héléne Huet, Monstruos Imagination, 6.

°Estas ideas sobre el monstruo estan tomadas de Jeffrey Jerome Cohen en su Introduccién
a Monster Theory: Reading Culture, 4.



DONA CATALINA DE LOS RiOS Y LISPERGUER 39

denomina como de “extrafia raza, generatriz de la nuestra, que produjo a la vez
héroes y monstruos, angeles y harpias”(3). También ella nos “advierte” sobre las
practicas de la colonia y de una conquista todavia inconclusa.

No hay duda de que el texto de Vicufia Mackenna es fundante en tanto y en
cuanto le da autoridad escrita a los elementos de la trasmision oral y legendaria y se
convierte en referencia casi obligada de las recreaciones literarias y ensayisticas a
posteriori. Su estudio pertenece sin duda a una historiografia decimondnica cuya
objetividad, bien sefiala Barthes, va mano a mano con el “realismo” de la novela
coetanea a ella. Para el francés, en la historia “objetiva”, lo “real” no es mas que un
significado sin formular, resguardado detrds de un aparente y todopoderoso referen-
te, mas bien se trata, aclara, de un “efecto de lo real”'°. Dentro de este marco, Gabriela
Mora, quien a su vez cita a Felitl Cruz, atribuye a Vicufia Mackenna una “imagina-
cion desordenada”, siendo el fundador del “romance folletinesco” (62). En realidad,
son dos discursos que se complementan: una “historia social, estrictamente verdade-
ra y conforme a documentos fehacientes” (86) que pretende Vicufia Mackenna y
aquella “tradicion autorizada” (27), a veces, “tradicion del vulgo”, otras, los cuales
le sirven para llenar, deformando, los huecos de una historia incompleta. Pero lo que
me interesa aqui no es tanto la veracidad de los hechos en Vicuila Mackenna, a la
que mas tarde haré referencia, sino el discurso obsesivo e hiperbolico que produce la
recreacion del monstruo Quintrala. Rechazo y atraccion suele ser simultanea res-
puesta al monstruo, por ser representacion de lo prohibido y por la fuerza erdtica y
sexual que mana de su cuerpo. Para esto me basta un par de ejemplos del historiador
chileno y cito entre las tantas descripciones sobre la Quintrala: “... un velo de horror
y de indulgencia ha ido cubriendo su memoria entre las generaciones que de una
manera u otra llevaban en sus venas el calor voluptuoso de su sangre...” (88) y “... su
naturaleza criolla, ardiente, voluptuosa y feroz desbordaba de su pecho y de sus
labios como de una copa de fuego libada de hirviente licor” (90).

De esta historia novelada surgen dos relecturas de la Quintrala, entre una
decena de ellas,!! dos ficciones separadas por un lapso de casi 60 afios, dos agendas
ideologicas que responden tanto a una reconstruccion ficticia del pasado como a una
interpretacion del presente de las escritoras Petit y Valdivieso.

Vicuiia Mackenna es intertexto histdrico que abre y cierra la ficcion de Petit,
quien trata a la Quintrala a luz del psicoanalisis y a través de una voz narrativa de

WVer su “The Discourse of History”, en Comparative Criticism: A Year book.

""De 1996 es la ultima reelaboracion de la Quintrala, segun los datos que me son accesibles.
Se trata de una obra de teatro en dos actos de Miriam Balboa Echeverria, Dofia Catalina.
Buenos Aires: Feminaria, 1996.



40 ROSA SARABIA

cargadas tintas de moralidad cristiana '2. El positivismo histérico de Vicuiia Mackenna
se transforma en un modelo de “histeria” freudiana que diagnostica tanto el desor-
den sexual como la inestabilidad emocional . Y con la histeria se suman otras ano-
malias: una paralisis infantil y convulsiones epilépticas. Si la histeria es la dramati-
zacion del cuerpo, la narrativa se vuelve abundante didlogo. Un didlogo que une risa
y llanto, gritos y susurros, un melodrama de pasiones exuberantes. Material idoneo,
sin duda, para dramatizaciones, guiones de radio y telenovelas como los que se han
realizado. Interesante, por otro lado, son las cubiertas de las distintas ediciones de la
novela como parte del sistema semio6tico que configura al monstruo en permanente
actualizacion. A modo de ejemplo, elijo la edicién de 1955 cuya tapa presenta una
composicion altamente dramatica: la Quintrala, toda de rojo, quien ocupa un segun-
do plano pero dominando practicamente todo el espacio izquierdo y central, infiere
latigazo a su victima, un indio quien, en primer plano inferior derecho, yace arrodi-
llado y atado por su cintura y brazos a una cruz formada por un arbol y un lefio
atravesado. La fuerza del poder de la Quintrala no esté tanto en su rostro, extravia-
do y perverso, sino en el gesto corporal del que se prepara para desatar con su arma
—latigo que también es alambre de puas y cuyo recorrido esta envuelto en llamas—
una crueldad extrema. La sumision del indio, victima crucificada, es también el Cristo
de la Agonia, es la otra pasion'4. Por la leyenda y por Petit debemos intuir la escena
que precede: la del sexo. Eros y Ténatos convergen en esa suerte de muerte figurada
que es el deseo sexual pero que en su exceso y desborde, la psiquis necesita de la

2 Las citas y referencias son de la edicién vigesimosexta de la novela de Petit. De la
“Biblioteca de escritores chilenos™, serie bajo la cual solia publicar Zig-Zag dicha novela, ha
sido reemplazada por la “Biblioteca Juvenil”. Cambio que sin duda obedece a la recomendacion
del Ministerio de Educacion como texto escolar. En este sentido, el apoyo oficial estaria
asegurando la continuidad del mito a partir de la historiografia decimondnica y de la
ficcionalizacion de Petit. Para un estudio comparativo entre el texto de Vicufia Mackenna y el
de Petit, ver el trabajo de Marjorie Agosin.

13 Coincido con Bernardita Llanos en el modelo de la “histérica/sadico-masoquista” que
construye Petit (1029). Interesante, por otro lado, el articulo “La Quintrala” de Isabel Allende
aparecido en Paula en 1971. Dentro de los parametros de la novela de Petit y muy lejos de una
revision femenina sobre el pasado, resume sobre la Quintrala: “Su vida fue un folletin
sadomasoquista adornado con extravios sexuales y profundas perturbaciones nerviosas”(94).

“La anécdota que el “vulgo” recuerda sobre el Cristo de la Agonia, conocido también
como el Sefior de Mayo, seguin version de Vicuila Mackenna (101), y repetida por Petit (136)
y Valdivieso (138), es que siendo de suyo la figura labrada del Cristo, un dia la Quintrala lo
mandé sacar de su casa por haberle puesto aquél mala cara, a lo que ésta respondi6: “Yo no
quiero en mi casa hombres que me pongan mala cara. jAfuera!”.



DONA CATALINA DE LOS RiOS Y LISPERGUER 41

muerte visible, elemental y grosera —parafraseo aqui a Alejandra Pizarnik en su La
condesa sangrienta (28)".

Intacta a través de la tradicion oral y escrita permanece la belleza de la
Quintrala. Y junto al paradigma de la histérica se suma en La Quintrala el de la
“femme fatale” finisecular, aquélla que segun Erika Bornay invierte los papeles tra-
dicionales: o sea, sometimiento del hombre a la mujer que es todo demonio, perversa
e impura. Esta encarna el miedo de aquél ante la aparicion en la sociedad de la nueva
mujer. Es la vampiresa que devora literal y metaféricamente con su corpulenta sexua-
lidad. Es la Cleopatra de Théophile Gautier (1845), la Salomé (1891) de Oscar Wilde,
la Venus de las pieles (1881) de von Sacher-Masoch, es la Marlene Dietrich en The
Devil is a Woman (1935) pelicula dirigida por von Sternberg, es la retratada por
Dante Gabriel Rossetti, Edvard Munch, Gustav Klimt, Gustave Moreau'®. La des-
cripcion de la Quintrala y la construccion de mujer fatal coinciden: cabellera pelirro-
ja de ojos verdes atigrados, “cuyo aspecto fisico”, dice Bornay, encarna “todos los
vicios, todas las voluptuosidades y todas las seducciones” (115). Afin a esta cons-
truccion es la que presenta Petit a través de los ojos del sacerdote, en un mismo acto
de repulsion y atraccion, observa al monstruo y piensa: “su fama de belleza era, en
verdad, merecida: belleza extrafia, casi monstruosa en sus contrastes. Algo mefisto-
félico en la combinacion de las facciones: la barbilla en punta, las cejas oblicuas;
luego la llamarada de la cabellera colorina sobre la tez cobriza y el reflejo verde de
los 0jos...” (79)".

15 Es significativo el final que le da Pizarnik a su texto. Habiendo realizado una prosa
poética exhibicionista y ajena a todo juicio, termina diciendo: “Como Sade en sus escritos,
como Gilles de Rais en sus crimenes, la condesa Bathory alcanzo, mas alla de todo limite, el
ultimo fondo del desenfreno. Ella es una prueba mas de que la libertad absoluta de la criatura
humana es horrible (65-66).

6 Erika Bornay analiza los origenes de la mujer fatal en Lilith, la primera mujer, quien
casada con Adan, se rebeld contra él. Tradicion asirio-babilonica que paso a la judia: Lilith es
devoradora de hombres, seduce y ataca en el abandono del suefio. Diablesa con cola de sierpe.

”Me permito aqui una intromision. A raiz de este trabajo me encontré con la desagradable
sorpresa cuando lei lanovela Acuarela sangrienta (La Quintrala) de José M. Minguez, publicada
en 1995 por una editorial catalana, por resultar un mero plagio de La Quintrala de Petit. Se
trata de una transcripcion linea por linea y casi idéntica de la novela escrita en 1932. En los
tiempos que corren, en los que se habla de intertextualidad, pastiche, reciclaje y préstamos
como rasgos de la postmodernidad, etc. el plagio aparece como un anacronismo insultante e
inadmisible. Su autor dice haber escrito “el modesto trabajo” como agradecimiento a la
hospitalidad recibida en su estancia en Chile, 1968-1972, donde pudo recoger materiales para
dar una “nueva version a una de las vetas tragicas de su tradicion literaria” (contratapa).



42 ROSA SARABIA

La Quintrala de Petit es lineal, y cumpliendo con el ciclo de vida del persona-
je cierra la narracion con la elaboracion legendaria de la Quintrala en las puertas del
infierno: “...colgando del cabello, pende el cuerpo de una mujer. El pelo rojizo de
pronto se enciende; sus llamas se propagan extensamente y llenan las grutas, que se
ensancha devorada por el fuego”(146). El mismo final punitivo le dedica Vicuiia
Mackenna en su cronica (166) y si bien Valdivieso vuelve a usar la imagen infernal
(138), “dicen que la Quintrala pen6 en vida como después penaria de muerta, col-
gando de un cabello sobre las llamas del infierno”, delega la voz a una tercera imper-
sonal de cuyo relato hay que desconfiar.

El proyecto de Valdivieso pareciera ser una respuesta contestataria a los pro-
yectos de Petit y Vicufia Mackenna, la misoginia de éstos se convierte en una posi-
cion feminista de aquélla, acorde a las propuestas reivindicatorias de los afios 1970 y
1980 que incluyen: la recuperacion matrilineal de la historia personal y cultural; una
politica de la sexualidad a partir de una revision y critica a las teorias psicoanalistas;
una relectura de las mujeres en las leyendas y los mitos clésicos; una revaloracion de
las précticas alternativas de la cultura, llevadas a cabo durante siglos por mujeres; en
definitiva, volver a leer la historia a contrapelo. Valdivieso le saca al signo Quintrala
la “doble deformidad” —de mujer y de monstruo— cancelando asi la “falsa semejan-
za” respecto a la especie masculina segtn los postulados aristotélicos. Y para eso
construye un linaje matriarcal que crea una especie que se ve autbnoma, semejante a
si misma, con sus propios ritos y creencias'®. El final de la novela da cuenta de esto,
en una especie de arbol genealdgico cuyas ramas funden tiempos y razas:

Esa soy, padre,

hija de Llanka Curiqueo

que es hija de Elvira de Talagante
que es hija de Agueda Flores

que es hija de Catalina

que es mi madre,

que soy yo.

Todas hijas de Dios, Catalina, creadoras de linaje.
La confesion.
Me confieso, padre.

La Catalina de Valdivieso —el apodo “Quintrala” apenas si se usa— confiesa
(aunque no busca absolucién ni se arrepiente) sus experiencias de joven hasta el

8 El trabajo de Lucia Guerra sobre esta novela toma en cuenta la genealogia femenina
como recuperacion del cuerpo materno, entre otros aspectos.



DONA CATALINA DE LOS RiOS Y LISPERGUER 43

momento en que va a contraer enlace con Alonso de Campofrio y Carvajal, corte
significativo y final de la novela en el lugar preciso en que la chilena se inserta en la
institucion legal del matrimonio. Dos son los crimenes que la novela destaca y desa-
rrolla: el parricidio y el de don Enrique Enriquez, caballero de Malta, ambos asisti-
dos por la Tatamai, ama india que sirve y ha servido a varias generaciones de las
mujeres de la casa. Estos crimenes quedan justificados en el relato porque suponen
una transgresion a la autoridad masculina de poder. Respecto al padre, bien anota
Gabriela Mora existen “sutiles indicios que siembra la novela para apuntar como
causa un fenomeno que sélo en nuestros dias ha emergido en el discurso publico: la
persecucion incestuosa paternal” (65). La muerte del caballero que abre la narracion
y vuelve para cerrarla, obedece a la venganza. Catalina se venga de la muerte a
traicion de Segundo, su medio hermano, bastardo y mestizo, y de ella misma, quien
ha sido burlada por el amante noble. En cambio, los juicios y procesos, la tortura, los
crimenes, la palabra de la leyenda y la historia aparecen en cuatro apartados que
comienzan con “Dicen que”, tercera persona que a pesar de su distancia no logra
poseer fiabilidad y objetividad por contrapeso a la seduccidon que ofrece la primera,
la de Catalina, quien domina el resto de la narracién. Su mundo es uno fundamental-
mente femenino y la magia y la brujeria cobran una significacion positiva que
contrabalancean las creencias oficiales de las instituciones coloniales. Apropiando-
se de la enunciacion del relato, cuenta con desparpajo de mujer liberada que es, sus
atrevimientos, su plena sexualidad. La rebeldia y la voluntad de hacer de su cuerpo
mestizo su destino es lo que celebra el discurso critico-académico generado por
Maldita yo entre las mujeres .

De las précticas de la colonia que el signo Quintrala nos advierte y muestra,
paso a enumerar aquellas que han colaborado en la construccion del monstruo.

El mestizaje. En dofia Catalina de los Rios y Lisperguer se cruzaron tres ra-
zas: la espafiola, la alemana y la india. Su bisabuela materna fue la cacica dofia
Elvira de Talagante quien en convivencia con el bavaro Bartolomé Flores —‘Blumen”

¥ Algunos de estos articulos son: José Alberto de la Fuente, “La narrativa de Mercedes
Valdivieso: de La Brecha a la Tatamai”; Guadalupe Santa Cruz, prélogo para la edicion
traducida al italiano de Maldita yo entre las mujeres; Bernardita Llanos “Tradicién e historia
en la narrativa femenina en Chile: Petit y Valdivieso frente a la Quintrala”; Norberto Flores,
“La Quintrala: The Rejection of History as a Patriarchal Legitimizing Discourse in Mercedes
Valdivieso’s Maldita yo entre las mujeres”; Marcela Rubilar-Lagos, “Maldita yo entre las
mujeres. El mestizaje como elemento transgresor”; Olga Lopez Cotin, “Maldita yo entre las
mujeres de Mercedes Valdivieso: Una arqueologia del diabolismo femenino”; Gabriela Mora,
“Discurso histérico y discurso novelesco a proposito de La Quintrala™; Lucia Guerra, “Maldita
yo entre las mujeres de Mercedes Valdivieso: Resemantizacion de la Quintrala, figura del mal
y del exceso para la “chilenidad” apolinea”.



44 ROSA SARABIA

de apellido original y soldado de Pedro de Valdivia— nacié Agueda Flores quien a su
vez se casaria con otro sajon: Pedro Lisperguer.

Si bien para Vicufia Mackenna la violencia de la Quintrala se ve determinada,
via materna, por los genes étnicos: “... a trueque de satisfacer el apetito dominante de
su naturaleza de india: la crueldad” (120), en cambio, evita leerla racialmente cuan-
do nos relata que del lado paterno, de estirpe espafiola homogénea, su abuela Maria
de Encio “se libert6 de su coyunda [Gonzalo de los Rios] por medio del asesinato tan
atroz como aleve...mato a su marido estando durmiendo una siesta, echdandole azo-
gue en los oidos™(70)%. Similar lectura tendenciosa y de omision es la que realiza el
historiador cuando nos cuenta sobre las practicas magicas de la madre y la tia de la
Quintrala y cito “...atribuiase a aquellas extrafias mujeres, no sélo por el crédulo
vulgo, sino por la timorata y supersticiosa sociedad en cuyo seno vivian como mal-
ditas, ciertas confabulaciones sobrenaturales en que figuraban encantos, brujos, duen-
des aposentados en su morada, y hasta pactos con el diablo...”, para inmediatamente
darnos la posibilidad de que, entre otras razones, todo aquello pudiera bien deberse
a que “sus afinidades intimas y cercanas con la raza indigena de que procedian, las
arrastrase a aquellas practicas cabalisticas en que, seglin los ritos araucanos del pre-
sente dia, intervienen Pilldn, que es el diablo, y sus machis, que son los curanderos
de darfios, desfacedores de encantos y otras supercherias idolatricas” (66-67). En
este caso, el pecado de omision pudo recién completarse un siglo més tarde con la
crénica de sor Imelda Cano Roldan, quien nos informa que la ya mentada Maria de
Encio ingresé a la carcel en 1579 por orden del Santo Oficio, “denunciada por creer
en brujerias, justificar el perjurio e igualmente los abortos artificiales para evitar el
escandalo segun ella decia; impedir el matrimonio de los indigenas, azotar y obligar
a éstos a trabajar en dias festivos, comer carne en dias de abstinencia y, por ultimo,
por bigamia” (424)*'. Si la cuestion de mixtion de sangre se ve negativa y determi-
nante de la monstruosidad-Quintrala en la lectura historiografica, la ficcion de
Valdivieso invierte el peso de la balanza y el mestizaje ocupa en la voz de Catalina
narradora, el eslabon decisivo en la construccion de la identidad chilena junto al
bastardaje y las practicas religiosas de la cultura mapuche. Valdivieso, a través de

2 Sjendo este el primer crimen familiar, Gabriela Mora ve en esta omision voluntaria “el
peso ideolodgico racista del historiador” (63). De hecho, Vicufia Mackenna habla de la “estirpe
genuina de Espafia” (79) para sus abuelos paternos y aunque menciona la “obra horrible de su
abuela dofia Maria de Encio” (80) insiste en la influencia de la madre de dofia Catalina —de
origen dos veces aleman y uno indio— quien “le habia ensefiado bien su infame oficio” (80).

21 La cronista Cano Roldan agrega que el marido —quien luego seria su victima fatal— no
observé tampoco una conducta intachable. Para un detalle del proceso inquisitorial ver las
paginas 451-452 del citado estudio.



DONA CATALINA DE LOS RiOS Y LISPERGUER 45

Catalina, su personaje, dice: “Bastardaje y mestizaje nos hicieron, y de esta mezcla
para adelante seguimos. La historia de lo que somos enmadeja sangre y guerray la
subo a su principio para que esta confesion se entienda. Nunca virreyes y seflorones
empolvados nos gobernaron en este extremo... La Tatamai tiene en su memoria la
quema de sembrados que los espafioles hacian para escarmentar a los nativos... La
guerra contra los mapuches nunca daba tregua y las venganzas por lado y lado se
afilaban con el tormento. Los toquis cautivos se faenaban en lugares publicos y
quedaba para el final, su cabeza alto en una pica. Es la manera, dicen, de enderezar
el reino” (37-38). Catalina es una conciencia confesante capaz de articular un dis-
curso altamente reflexivo sobre su condiciéon de mujer y ser mestiza. Discurso que,
aunque acompafiado por la irracionalidad y el deseo desordenado, que también le
son propios, crea, sin duda, un anacronismo de época.

La voz narrativa de Petit otorga una cualidad de belleza exoética al elemento
mestizo de la Quintrala, dejando todo juicio suspendido (suspension de puntos sobre
la linea) aunque sugerido, respecto a la conducta connotada que trae dicha mezcla 'y
cito: “la llamarada de la cabellera colorina sobre la tez cobriza y el reflejo verde de
los ojos... Los antepasados germanos y el cacique indio habian logrado mezclar
curiosamente sus dones. En cuanto a lo moral...” (54) (los puntos suspensivos son
del texto).

El amancebamiento y la barragania. Sonia Montecino aclara que ambas “dan
cuenta de una conformacioén peculiar de vinculos entre los sexos que propicio la
gestacion de un horizonte de mestizos, presos en la tension de una sociedad inédita,
que utilizd... las categorias discursivas europeas de definicidn social, pero... vivio y
practicd un nuevo orden de relaciones” (48). Por otro lado, agrega la antropdloga,
son una forma frecuente de vida marital para las indias y mestizas, practica paralela
a los matrimonios legitimos, y a veces en el interior de ellos (46). Y no solo para las
mestizas, las huincas también, la abuela paterna ya mencionada, Maria de Encio, fue
una de las favoritas de don Pedro de Valdivia, conquistador que cuando debio elegir
a su esposa, traspasé sus mancebas a sus mejores hombres. Vicufia Mackenna, por
su parte, documenta con el testamento del primer Flores (Blumen) que su enlace con
dofia Elvira no fue legitimo, a pesar de que cronistas de la conquista asegurasen que
“el aventurero aleman hizo de la princesa chilena su legitima consorte” (18). Segiin
el historiador chileno, el primer crimen doméstico en casa de los Rios y Lisperguer
fue llevado a cabo por dofia Catalina Lisperguer y Flores, madre de dofia Catalina (la
Quintrala), quien “matd con azotes a una hija de su marido, y asimismo maté un
indio a quien pidi6 las yerbas con que quiso envenenar el agua de la tinaja de que
bebia el gobernador” (71). Tres instancias aqui resumidas: a) la convivencia bajo un
mismo techo de hijos de diferentes uniones —cabe sefialar que segiin Vicuila Mackenna
el propio Gonzalo de los Rios tenia una media hermana, hija de Maria de Encio (71),
dato no corroborado por sor Imelda Cano Roldan; b) la relacion estrecha de la clase



46 ROSA SARABIA

alta con practicas medicinales indigenas, y c¢) la disponibilidad de aquélla para con el
destino de los indios. En la reelaboracion de Valdivieso esta practica de concubinato
estd intimamente ligada a la del bastardaje o huachaje ya que define la constitucion
del mestizo.

Dos personajes masculinos, Juan Pacheco y Segundo a Secas, primo y medio
hermano respectivamente de Catalina, tienen madre india. Las relaciones de natura-
leza incestuosa de Catalina con ellos refuerzan la genealogia mestiza de los tres y
crean un frente de poder contra la autoridad superior. El bastardaje en su esencia
mestiza se ve feminizado. Ambos jovenes, el primo y el medio hermano, son victi-
mas de persecucion, traicion y discriminacion. Su subalteridad los iguala a la condi-
cién marginalizada de la mujer (Guerra 61). Es mas, Valdivieso abre la posibilidad
de que la propia Catalina sea bastarda, producto de los amorios adulteros de su ma-
dre y razén por la cual su padre la rechazara a ella y no a su hermana (48-49). Si
fuera ésta la lectura, el parricidio quedaria cancelado.

La encomienda. Fue la base de la riqueza de los Lisperguer, de cuna ilustre, y
de los Rios, simples plebeyos. La fortuna se inicia precisamente con el mestizaje. La
cacica de Talagante fue heredera de pueblos y tierras que unié a los predios de
Bartolomé Flores (Blumen), dadiva con la que el conquistador Valdivia premiaba
las hazafias de sus soldados (Vicufia Mackenna 19-21). Igual suerte corrieron los
abuelos paternos de dofia Catalina, los de los Rios y Encio, siendo don Gonzalo de
los Rios, padre de la susodicha, “uno de los feudatarios mas ricos de la colonia,
duefio de los mejores valles de Chile, de mar a cordillera...” (Vicufia Mackenna 68).
Como encomendera, dofia Catalina de los Rios y Lisperguer era sumamente podero-
say se cree que se ocupaba personalmente del manejo de sus tierras en La Ligua
(Vicufia Mackenna 115). Sin embargo, su fama de cruel y criminal no era excepcion
a su condicion social. Sor Imelda Cano Roldan, en su capitulo V, subtitulado “Mora-
lidad,” anota documentacion de procesos judiciales que atestiguan el abuso fisico
constante que los esclavos negros y los indios adosados a la tierra, sufrian a manos
de sus amos y amas. El poder doméstico de las sefioras espafiolas como el de las
encomenderas criollas durante la colonia necesariamente las situaba en un espacio
privilegiado respecto a sus subditos. Y en este sentido, se trataria de abuso y crimen
doméstico. Leamos, por ejemplo, un pasaje de Francisco Nufiez de Pineda y Bascuiian,
a quien le ha confiado el cacique Aremchu, criado entre espafioles, lo siguiente: “La
mujer de mi amo era muy andariega y cudiciosa, y de ordinario tenia sus tratos y
conchabos... fue el haber conchabado una china de muy buen parecer... por ser de
otra encomienda...Llevola a su casa, adonde dio principio de tratarla con mas rigor
que si fuese esclava, porque todos los dias la desollaba a azotes y la pringaba hasta
las partes vergonzosas, teniéndola presa y en un cepo; encerrada en su prision, adon-
de... muri6 la desdichada como un perro, y dentro de la propia prision y aposento la
enterrd. Esto yo lo vi porque la sefiora, fidandose de mi, me llamé para hacer el hoyo
y enterrarla, como lo hice...” (citado en Cecilia Salinas 27).



DONA CATALINA DE LOS RiOS Y LISPERGUER 47

Sincretismo religioso. El fanatismo religioso del catolicismo monolitico con-
vivié con las religiones dualistas de los indigenas y de los esclavos africanos. La
Inquisicion fue institucion reguladora para proteger a la fe catdlica del contacto con
dichas religiones®. Las ironias abundan en los relatos de la época y pareciera ser
que la familia de los Rios y Lisperguer reunia en su seno las mas extremas y paradd-
jicas situaciones, ejemplo de esto es el caso de don Pedro Lisperguer, el bisabuelo,
nombrado juez de hechicerias fue también el padre de quienes afios més tarde fueron
acusadas de brujas por querer envenenar al gobernador, Alonso de Ribera. Imbuido
en la cosmovision de la épocay elaborando un discurso que hoy podriamos tachar de
fantastico, el obispo Francisco de Salcedo refiere dicho episodio al Consejo de In-
dias: “Tuvieron a las hijas de dofia Agueda de Flores en esta republica por encanta-
doras, como se experiment6 por un duende que en su casa alborotd toda esta tierra
con quien decian tenian pacto” (Cano Roldan 440).

Valdivieso, quien propone un “mundo al revés”, invierte los signos y privile-
gia las practicas alternativas de la religion mapuche y hace que la machi Tatamai
resuma el choque que la conquista produjo en las creencias ancestrales junto con una
reflexion de conciencia femenina a la vez: “...‘aprender que a Dios-Genechén, los
cristianos le cortaron la mitad de su entero, su mitad hembra, y lo dejaron a tamafio
hombre como ellos. De ahi la igualdad que nos quitaron, y en esa diferencia andan
todas las mujeres, también las blancas. Que nos las trampeen, mis nifias, con su
Divino y sus leyes, hijos de mujeres son los hombres y de eso no pueden zafar-
se’”(41). No obstante, Catalina finaliza aceptando las leyes de ese divino ser y se
casaré segun los reglamentos de la santa iglesia catolica. Corte final que ya he des-
crito como singular ya que deja fuera lo que la leyenda y la historiografia cuentan
como su peor época; casada y establecida en La Ligua, la Quintrala cometi6 sus
mayores crimenes hacia sus sirvientes y esclavos, acompafiados de tortura y castigos
diversos. Vicufia Mackenna describe a la Quintrala: “profundamente devota, [que]
habria llegado hasta el sacrilegio” (89), haciendo alusion a la presencia fisica de la
imagen del Cristo de la agonia en sus sesiones de tortura.

La Quintrala es la contracara necesaria del marianismo. Existe porque tam-
bién existe una Virgen del Carmen de La Tirana, otro simbolo/signo de mestizaje
chileno y poseedora de una violencia positiva. La Virgen opera, a modo de mito
fundacional, bien lo sefiala Sonia Montecino (73-78), como ejemplo de conversion

22 Sobre la Inquisicidn y sus procesadas ver el trabajo de sor Imelda Cano Roldan, pp. 448-
457. Seglin la cronista, la primera persona en la que intervino la Inquisicién fue mujer, Francisca
de Vega, en 1559 (449).



48 ROSA SARABIA

por via del amor, engendrando una nueva entidad a partir de una transgresion origi-
naria, la de la unién de la india Huillac Nusta y el espafiol Vasco de Almeida?.

El mensaje final de la novela de Petit explicita esta polarizacion de la imagen
femenina y opta por una resolucién moral y de normativa catélica: “El fuego va
menguando, se estampan las formas, y en la penumbra las palabras del exorcismo
suben tenues, misteriosas, en las volutas sonoras del humo:

Que salga el mal y entre el bien,
Como entr¢ la Virgen
En la santa casa de Jerusalén...” (159).

La educacion. Incipiente aun en este siglo X VII, solo las mujeres de clase alta
tenian acceso a la instruccion que por entonces estaba a cargo de las agustinas. De
dofia Catalina de los Rios y Lisperguer se dice que no sabia leer ni escribir, ni siquie-
ra una firma que autentice su existencia®. Vicufia Mackenna, desde la optica positi-
vista y heredero del lema sarmientino, analiza la barbarie de la chilena por su falta de
educacion, llamandola “desnaturalizada” (113) y comparandola a la imagen clasica
de “tierra sin cultivo”(76). La falta de escritura, agrega el historiador, la desplaza a
la sombra de la ignorancia y “sin mds ancla para guardar su pureza que el aterrador
presentimiento del infierno” (76). Pero, de acuerdo con este ideologema no hay es-
capatoria posible, ya que segun sefiala este historiador en aquellos tiempos: “Juzga-
ban los rancios castellanos que la escritura, util en el hombre, se trocaba en arte del
diablo cuando la usaba la madre, la esposa, la virgen”. La paradoja no se resuelve y
Vicuiia Mackenna no parece darse cuenta de la obliteracion que una clausula produ-
ce en la otra, afiadiendo un par de grados al proceso de desnaturalizaciéon que el
monstruo implica

La venalidad juridica y social. Gracias a la repetida accion mediadora del
oidor de Lima, Blas de Torres Altamirano, cufiado de dofia Catalina, y del presiden-
te Meneses (1664), aquélla resulté absuelta de los procesos que se le hicieron. Hecha
la ley, hecha la trampa. Tanto la ley como la praxis social pertenecian a érdenes
distintos y la existencia de la primera no suponia necesariamente la vigencia de la

B En 1942 y dentro de la linea ideoldgica vertida en las paginas de Vicufia Mackenna,
Aurelio Diaz Meza reconstruy6 en un breve articulo la historia de Dofia Catalina de los Rios a
partir de su estancia en La Ligua, ya casada y en posesion y explotacion de sus tierras. La
apoda “La Tirana de La Ligua”, tal vez para distinguirla de la “la bella Tirana del Tamarugal,”
quien a pesar de su fama temible logré destino de madre virtual de los mestizos chileno, segun
Montecino.

2Olga Grau en un muy interesante trabajo dice que la letra de fundacion del dominio es de
sangre. El latigo de la Quintrala es instrumento de escritura.



DONA CATALINA DE LOS RiOS Y LISPERGUER 49

segunda. La laxitud y relajamiento de las costumbres de la sociedad colonial permi-
tian que muchos de los excesos quedaran impunes. Tanto hombres como mujeres
eran procesados por la Inquisicion y por lo tanto, también eran exceptuados cuando
se hacia uso del poder social y del dinero. La siguiente reflexion de Vicuiia Mackenna
sobre el status social de las mujeres Rios y Lisperguer se lee asi: “Pero lo que més
sorprende y casi aterra en la historia doméstica de esta sociedad lagubre, fanatica y
profundamente venal, es que, gracias al oro de la familia voluntariosa y cruel, todas
las acusadas encuentren, después de sus procesos y persecuciones, ventajosos enla-
ces que realzan su influencia y levantan la insolencia de sus atentados (85). Sin
embargo, otra es la venalidad —ideoldgica se podria decir— con la que el propio his-
toriador Vicufia Mackenna maneja la informacion sobre los juicios y procesos con-
tra dofia Catalina de los Rios. Por un lado, el historiador insiste en la entereza de don
Gonzalo de los Rios y Lisperguer, padre de dofia Catalina, en su condicion de “rico
y respetado patricio que habia sido honrado en tres ocasiones con el supremo honor
en el mando politico de la ciudad...” (79), omitiendo que fue preso con grillos junto
a su mujer, su cufiado y suegra por asesinatos de indios y otros crimenes bajo la
gobernacion de Alonso de Ribera y por “diversos delitos” en tiempos del primer
gobierno de don Alonso de Sotomayor, segin lo constata sor Imelda Cano Roldan
en su crénica reciente (442-43). ;Acaso su absolucion no se debié también a su
posicion social y politica? Por consiguiente, el texto de Vicufia Mackenna distorsiona
los hechos y la monstruosidad de la Quintrala y la de las féminas de su linaje se
absolutizan en tanto y en cuanto la imagen del hijo, marido y padre —don Gonzalo de
los Rios— queda sin tacha.

Ya se ha comentado el lugar de privilegio que ocupa en la narracion de
Valdivieso la cuestion de género e identidad, en cambio, practicamente se halla au-
sente el privilegio propio de clase a la que pertenece Catalina —aunque hay referen-
cias cuando se trata de los personajes masculinos. Sin duda, Valdivieso, al elegir
trabajar con una parcela del signo Quintrala que mds se ajustaba a su agenda, dejé
fuera lo que todavia sigue siendo atribuible al monstruo. Dentro de la compleja com-
posicion del signo Quintrala, toda la critica sobre Maldita yo entre las mujeres coin-
cide en celebrar su libertad sexual, la transgresion al orden patriarcal y su indepen-
dencia como mujer por ser obvia eleccion de Valdivieso en su reconstruccion
reivindicatoria. Sin embargo, la cuestién de clase sufre un ocultamiento/oclu-
sién —como quien cierra los ojos— de un asunto de suma importancia en la construc-
cién del signo Quintrala. Muchos de estos estudios no sélo analizan la obra a la luz
de enfoques feministas sino que incluyen los aportes de la antropologia, la etnologia,
el revisionismo historico, la sociologia y la ideologia. Es decir, se salen de la ficcion
en si para analizar los constructos e ideologemas alrededor del cual se ha construido
al monstruo porque se sabe que la ficcion como toda expresion de la cultura es
elocuente tanto en lo dicho como en lo no dicho. De ahi la inquietud que me produce



50 ROSA SARABIA

ver ausente una reflexion que aluda al impacto de la autoridad del poder de una
mujer encomendera sobre sus subditos. ;Cémo entender que siendo mujer y mestiza
haya subyugado a las de su género y raza? ; Qué privilegios gozaba esta mujer cuyos
procesos de homicidio terminaban conmutados en multas o retiros, siendo que otras
mujeres de la época eran condenadas por la Inquisicioén por delitos mucho menores?
Si la violencia es liberadora cuando se trata de enfrentar la represion, la autoridad
déspota —que no deja de ser otro tipo de violencia—>, ;codmo se la justifica cuando se
convierte en serie y viene acompafiada de tortura y por afiadidura, es mujer el agente
de la misma? ;Qué se debe creer y qué no en las historias que de la Quintrala se han
elaborado? Muchas serian las respuestas posibles y sin embargo, imposible nos seria
rescatar a dofia Catalina, ya que solo trabajamos con una metafora, un signo que a lo
largo de tres siglos se ha ido resemantizando, amputando, diseccionando, pervirtien-
do, a expensas de apropiaciones ideoldgicas diversas. El monstruo siempre vuelve
para preguntarnos como percibimos el mundo, para pedirnos que revaluemos nues-
tros presupuestos culturales, nuestras percepciones sobre la diferencia, en tltima
instancia, nos pregunta por qué lo hemos creado.

BIBLIOGRAFIA CITADA

Agosin, Marjorie. “Una bruja novelada: La Quintrala de Magdalena Petit”. Chasqui 12:1
(noviembre 1982): 3-13.

Allende, Isabel. “La Quintrala”. Paula 80 (enero 1971): 94-97.

Aristoteles. Generation of Animals. A.L.Peck traductor. Cambridge: Harvard UP, 1963.

Barthes, Roland. “The Discourse of History”, en Comparative Criticism: A Year Book.
Vol.3. Cambridge: Cambridge UP, 1981.

Bornay, Erika. Las hijas de Lilith. Madrid: Catedra, 1995 .

Cano Roldan, Sor Imelda. La mujer en el Reyno de Chile. Santiago de Chile: Ed.Gabriela
Mistral, 1981.

Cohen, Jeffrey Jerome, editor. Monster Theory: Reading Culture. Minneapolis: U. of
Minnesota P, 1996.

3 Cito una frase significativa del articulo de Bernardita Llanos sobre el texto de Valdivieso:
“Su discurso literario en los afios noventa articula el resurgimiento de la lucha feminista y del
movimiento de mujeres en Chile durante la dictadura, contra toda forma de autoritarismo politico
y sexual” (1027). Me pregunto si la Quintrala es el mejor ejemplo dentro del imaginario femenino
para articular esta posicion contestataria.



DONA CATALINA DE LOS RiOS Y LISPERGUER 51

de la Fuente, José Alberto. “La narrativa de Mercedes Valdivieso: de La Brecha a la
Tatamai”. Literatura y Lingiiistica 5 (1992): 39-51.

Diaz Meza, Aurelio. “La Tirana de la Ligua”. En vigje 101 (marzo 1942): 117-122.

Flores, Norberto. “La Quintrala: The Rejection of History as a Patriarchal Legitimizing
Discourse in Mercedes Valdivieso’s Maldita yo entre las mujeres”. Symposium 48:4
(Winter 1995): 277-84.

Guerra, Lucia. “Maldita yo entre las mujeres de Mercedes Valdivieso: Resemantizacion
de la Quintrala, figura del mal y del exceso para la ‘chilenidad’ apolinea”. Revista
Chilena de Literatura 53 (1998): 47-65.

Grau, Olga. “La firma de la Quintrala”. Revista de critica cultural 7 (noviembre 1993):
45-48.

Hartman, Mary S. Victorian Murderesses. London: Robson Books, 1977.
Huet, Marie-Héléne. Monstruos Imagination. Cambridge: Harvard UP, 1993.

Kramer, Heinrich y Jacob Sprenger. Malleus Maleficarum. Londres: Pushkin England
Press, 1948.

Llanos, Bernardita. “Tradicion e historia en la narrativa femenina en Chile: Petit y
Valdivieso frente a la Quintrala”. Revista [beroamericana 60:168-169 (July-Dec 1994):
1025-37.

Lopez Cotin, Olga. “Maldita yo entre las mujeres de Mercedes Valdivieso: Una arqueolo-
gia del diabolismo femenino”. Cincinnati Romance Review 15 (1996): 206-13.

McNally, Raymond. Dracula Was a Woman. New York: McGraw-Hill, 1983.

Minguez, José M. Acuarela sangrienta (La Quintrala). Sant Cugat del Vallés: Amelia
Romero editora, 1995.

Montecino Aguirre, Sonia. Madres y Huachos. Alegorias del mestizaje chileno. Santiago:
Ed.Cuarto Propio, 1991.

Mora, Gabriela. “Discurso historico y discurso novelesco a propésito de La Quintrala”.
Inti 40-41 (Fall 1994, Spring 1995): 61-73.

Petit, Magdalena. La Quintrala. Santiago de Chile: Zig-Zag, 1997.

Pizarnik, Alejandra. La condesa sangrienta. Buenos Aires: Aquarius, 1971.

Rubilar-Lagos, Marcela. “Maldita yo entre las mujeres. El mestizaje como elemento trans-
gresor”. Acta literaria 18 (1993): 171-82.

Salinas Alvarez, Cecilia. Las chilenas de la colonia. Santiago de Chile: LOM, 1994.

Santa Cruz, Guadalupe. Prologo para la traduccién italiana Maldita yo entre las mujeres.
Milan: La Tartaruga, 1995.

Sarmiento, Domingo Faustino. Facundo. Civilizacion y barbarie. Prologo de Susana
Zanetti. Madrid: Alianza, 1988.

Segrave, Kerry. Women Serial and Mass Murderers. London: McFarland Inc, 1992.



52 ROSA SARABIA

Tithecott, Richard. Of Men and Monsters. Jeffrey Dahmer and the Construction of the
Serial Killer. Wisconsin: U of Wisconsin P, 1997.

Valdivieso, Mercedes. Maldita yo entre las mujeres. Santiago de Chile: Planeta, 1991.

Vicuila Mackenna, Benjamin. Los Lisperguer y La Quintrala. Santiago de Chile: Francis-
co Aguirre, 1972.

. El primer y el ultimo crimen de la Quintrala. Santiago: Editorial Universitaria,
1987.

White, Hayden. Tropics of Discourse Essays in Cultural Criticism. Baltimore: The Johns
Hopkins UP, 1978.

——— The Content of the Form. Baltimore:The Johns Hopkins UP, 1987.

RESUMEN / ABSTRACT

Esta es una reflexion sobre el signo Quintrala y su construccion cultural como monstruo. Para este
analisis se han incluido las lecturas de Los Lisperguer y la Quintrala (1877) de Benjamin Vicuiia
Mackenna, La Quintrala (1932) de Magdalena Petit y Maldita yo entre las mujeres (1991) de Merce-
des Valdivieso. Este estudio se centra en los ideologemas que se hallan en los textos seleccionados y
el modo en que éstos colaboran o se resisten a la reelaboracion de la Quintrala, mito legendario de la
colonia chilena.

“DONA CATALINA DE LOS RIOS Y LISPERGUER AND THE CONSTRUCTION OF THE MONSTER QUINTRALA "

This essay is a reflection on ‘la Quintrala’ as a sign and a cultural construction as monster. The
analysis includes the reading of Benjamin Vicuiia Mackenna'’s Los Lisperguer y la Quintrala (1877),
Magdalena Petit’s La Quintrala (1932), and Mercedes Valdivieso’s Maldita yo entre las mujeres (1991).
The essay is centered in the ideologemes found in the selected texts and in the manner in which they
participate or resist a recycling of ‘la Quintrala’, a mythical figure of the Colonial period in Chile.



